சிவமயம்

# திருமந்திரம்

பாயிரம் முதல் முன்று தந்தீரங்**க**ள் (பஞ்சாக்ஷரதீப உ**ரை**யுடன்)



திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 1994 உரிமை பதிவு

**മി**2ം **ക്ര.** 80-00



ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி அச்சகம்,

— திருவாவடுதுறை. —



வெளியீடு எண் : 420.

൨

சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

## திருமூலர் திருமந்திரம்

பூயிரம் முதல் மூன்று தந்திரங்கள் பஞ்சாக்ஷரதீபம் என்னும் உரையுடன்

#### >:≪

#### இ து

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபத்து மூன்ருவது குரு மகாசந்நிதானம் சீர் வளர்சீர் சிவப்பிரகாச பண்டாரச்சந்நித் அவர்கள் கட்டளேயிட்டருளியபடி வெளியிடப்பெற்றது,



தி நவாவடுதுறை ஆதீனம் 1994

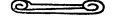


#### சிவமயம்

திருமந்திரம் அநுபவ ஞானத் திருநூல். **திருஞானசம்பந்தசுவாமிகளின் திருவுள்ள**த் தையும் கவர்ந்த பெருநூல். நம் செந்தமிழ் திறக்க எழுந்த ஒரு நூல். மூவாயிரம் பாடல் **நல்வழிப்ப**டுத் துகின் ற மக்களே கொண்டு யோக நூல். தமிழ் மக்கள் அனேவருமே உணர்ந்து ஒழுக உயர்வளிக்கும் ஒரு தனி நூல். இந்த நூல நன்கு ஓதி உணர்ந்து தெளிதல் நம் அனேவரின் கடமை ஆகும் என்பதஊத் திருவுள்ளம் பற்றிய சீர் வளர் சீர் குரு மகாசந்நிதானம் அவர்களின் *அருளாஜ*ண யின்வண்ணம், சீமுக – ஆண்டு மகரத் த‰நாள் குருபூசை வெளியீடாக இந்நூல் பாயிரம் முதல் மூன்று தந்திர உரையுடன் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளின் திருவருளால் வெளிவருகின் றது.

## உள்ளுறை

7 அதிகார அட்டவணே 9 பதிப்புரை 11 திரு**மந்**திரக்கருத்து **59** TIRUMANTRAM 1 பாயிரம் 145 முதல் தந்திரம் இரண்டாம் தந்திரம் 399 மூன்ரும் தந்திரம் 604 செய்யுள் முதற்குறிப்பகராதி 944



#### சிவமயம்

## **குருமர்பு பொழ்த்து**

கயிலாய பரம்பரையிற் சிவஞான போதரெறி காட்டும் வெண்ணெய் பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பானு வாகிக் குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வாய தேவன் சயிலாதி மரபுடையோன் திருமாபு நீடும் தழைக மாதோ.

— தவத்திரு மாதவச் சிவஞான யோகிகள்.



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனக் குருமுதல்வர்

அடுள்திர நமசிவாய மூர்த்திகள் சிவானந்தப் பேறு : தை – அசுவதி



## அதீகார அட்டவண

## [எண் – பக்க எண் ]

#### பாயூரம்

| விநாயகர் காப்பு        | 1   | திருமூலர் வரலாறு    | 108 |
|------------------------|-----|---------------------|-----|
| சிறப்புப் பாயிரம்      | 1   | அவையடக்கம்          | 127 |
| கடவுள் வாழ்த்து        | 5   | திருமக்திரத் தொகைச் | Ŧ   |
| வேதச் சிறப்பு          | 86  | சிறப்பு             | 130 |
| ஆகமச்சிறப்பு           | 93  | குருமடவரலா று       | 131 |
| <b>குருபாரம்பரியம்</b> | 103 | மும்மூர்த்திகளின்   |     |
| <b>90</b>              |     | முறைமை              | 133 |

## முதல் தந்திரம்

| உபதேசம்          | 145 | தானச் சிறப்பு        | 308 |
|------------------|-----|----------------------|-----|
| யாக்கை நிலேயாமை  | 188 | அறஞ்செய்வான்         |     |
| செல்வ நிலேயாமை   | 221 | <b>தி</b> றம்        | 309 |
| இளமை நிலேயாமை    | 231 | அறஞ்செய்யான்         |     |
| உயிர் நிலேயாமை   | 240 | ுற்று தி             | 318 |
| கொல்லாமை         | 256 | அன்புடைமை            | 328 |
| புலான் மறுத்தல்  | 259 | அன்புசெய்வாரை        |     |
| பிறர்மண நயவாமை   | 261 | அறிவன் சிவன்         | 339 |
| மகளிர் இழிவு     | 265 | கல்வி                | 348 |
| <b>நல்குரவு</b>  | 270 | கேள்வி கேட்          |     |
| அக்கினிகாரியம்   | 276 | டமைதல்               | 359 |
| அந்தணர் ஒழுக்கம் | 288 | கல்லாமை              | 370 |
| <b>ராசதோட</b> ம் | 300 | நடுவு <b>நி</b> லேமை | 381 |
| வானச் சிறப்பு    | 307 | கள்ளுண்ணுமை          | 384 |

## இரண்டாம் தந்திரம்

| •                            |      |                            |             |
|------------------------------|------|----------------------------|-------------|
| அகத்தியம்                    | 399  | மூவகைச்                    |             |
| பதிவலியில்வீரட்டம்           | 404  | சீவவர்க்கம்                | 550         |
| இலிங்கபுராணம்                | 414  | பாத்திரம்                  | 560         |
| <b>த</b> க்கன் வேள்வி        | 421  | அபாத்திரம்                 | 564         |
| பிரளயம்                      | 431  | தீ <b>ர்</b> த்தம்         | <b>56</b> 8 |
| சக்கரப்பே <b>று</b>          | 437  | திருக்கோயி வி <b>ழி</b> வு | 574         |
| எலும்பும் கபாலமும்           | 440  | அதோமுக                     |             |
| அடிமுடி தேடல்                | 441  | தெரிசனம்                   | <b>578</b>  |
| சர்வ சிருஷ்டி                | 449  | சிவஙிக்தை                  | 583         |
| திதி                         | 481  | குருமிக்தை                 | 587         |
| சங்காரம்                     | 489  | மகேசுரரிந்தை               | 592         |
| திரோபவம்                     | 500  | பொறையுடைமை                 | 594         |
| <b>அ</b> நுக் <b>கி</b> ரகம் | 509  | பெரியாரைத்                 |             |
| கர்ப்பக் கிரியை              | 515  | <u>து</u> க்ணக்கோடல்       | <b>59</b> 8 |
| ·                            |      | _                          |             |
| <del></del>                  | மும் | A Min Ch                   |             |
| அட்டாங்க யோகம்               | 604  | அட்டமாசித்தி               | 711         |
| இயமம்                        | 609  | கடேரில                     | 788         |
| <b>ழ்</b> ளம் <u></u>        | 613  | சரீரசித்தி உபாயம்          | 799         |
| ஆதனம்                        | 618  | காலசக்கரம்                 | 815         |
| பிராணயாமம்                   | 628  | ஆயுள் பரீட்சை              | 841         |
| பிரத்தியாகாரம்               | 640  | வாரசரம்                    | 857         |
| தாரணே                        | 652  | வாரதூலம்                   | 864         |
| தியானம்                      | 664  | கேசரியோகம்                 | 865         |
| சமாதி                        | 687  | பரியங்கியோகம்              | 892         |
| அட்டாங்க                     |      | அமுரிதார <b>ண</b>          | 910         |
| யோகப்பேறு                    | 702  | சந்திரயோகம்                | 914         |
|                              |      |                            | OLT         |

#### சிவமயம்

## பதீப்புரை

சைவத் திருமுறைகளுள் பத்தாக் திருமுறையாகப் போற்றப்பெறுவது திருமக்திரம். திருவாவடுதுறைத் திருக் கோயிலில் படரரசின்கீழ் முவாயிரம் ஆண்டுகள் சிவ யோகத்தில் அமர்க்திருக்க பேரருளாளராகிய திருமூலதேவ காயரையல் ஆண்டுக்கு ஒரு திருப்பாடலாக அருளிச் செய்யப்பேற்ற மூவாயிரம் திருப்பாடல்களேயுடையது இத்தமிழ் முதல்நூல். என்றுமுள்ள ஆழியா உண்மை கேறியைக் கூறும் பெருநூல், உலகை உய்விக்கத் தோன்றிய ஞானக் கருவூலம். மக்கள் அனேவருமே ஓதி உணர்க்கு ஒழுகிப் பயன்பேற வேண்டிய ஒருநூல்.

நூலேயும் இத்து சிறப்பமைந்த திருமந்திர போருகோயும் யாவரும் அறிக்கு உயர்கலம் பேறவேண்டும் என இவ்வதீனத்துக் குரு மகாசந்நிதானங்கள் திருவுளங் கொண்டு இந்நூலேப் பலவழிகளில் பல்லாண்டுகளாகப் வதற்கும் ஆதீனத்துப் ''பஞ்சா ஷர தீப உரை'' என்னும் விளக்க உரைநூல் இருபதிப்புகள் பெற்று வெளிவக் துள்ளன, அவற்றுள் பாயிரம்முதல் மூன்று தந்திரங்கள் ஆண்டுக்கு ஒரு பகுதியாக 1957 முதல் 1960 வரை முதற்பதிப்பாகவும். பாயிரப்பகுதி 1937 லும். முன்று தந்திரங்கள் 1989 லும் இரண்டாம் பதிப்பாகவும் ஆதீன வெளியீடுகளாக அமைந்தன. இப்பகுதிக்கான முற்றிலும் செலவாகி இரண்டாம் பதிப்பு நூல்கள் விட்டமையால் அன்பர்கள் பலரின் நீண்டகாலத் தேவை யை நிறைவுசெய்ய இயலாதபடி இருந்தது.

தெய்வத் திருவருள் கிலயமாகத் திகழும் இந்த ஆதீனத்து ஞானபீடத்தில் இருபத்து மூன்ருவது குரு மகா சக்கிதானமாக எழுக்தருளிச் செக்தமிழ்ச் சிவகெறி புரக் தருளும் சீர்வளர்சீர் சிவப்பிரகாச பண்டாரச்சந்நிதி அவர்கள் இக்கிலேமைய்ளேத் திருவுளம் கொண்டு பாயிரம் முதல்மூன்று தக்திரப் பகுதிகளே மறுபதிப்பு செய்யு மாறு அருள்கூர்க்து திருஆணே தக்தருளினுர்கள்.

சீர் வளர் சீர் குரு மகாசக்கிதானம் அவர்கள் அருளாணேயின் வண்ணம் திருவளளுவர் ஆண்டு 2024 சீமுச ஆண்டு ஆதீனக் குருமுதல்வர் அருளதிரு கமசிவாய மூர்த்திகள் மகரத்தலோள் குருபூசை விழாமலராக ஆதீன மகாவித்துவான் திரு. ச. தண்டபாணி தேசிகர் அவர்கள் வரைக்தருளிய பஞ்சாட்சர தீப உரைநூல் மூனரும் பதிப்பு பெற்று வெளியிடப் பெறுகின்றது. அன்பர்கள் இக்நூலிணப் பெற்றுக் குருவருளும் திருவருளும் எய்திச் சிவஞானத்திற் சிறக்து மேன்மைபெற வேண்டுகிறேன்.

ஒன்றுக்கும் பற்ருத அடியேணேயும் ஆதீனப் பணிகளில் ஆட்கொண்டு நெறிப்படுத்தி ஆசி யருளும் சீர் வளர் சீர் குரு மகாசக்கிதானம் அவர்கள் பொற்பாத கமலங்களே என்றும் போற்றி வழிபடும் கடப்பாடு உடையேனுதலேப் பணிவுடன் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்.

எளியேனது அறியாமையால் இப்பதிப்பில் நோக்து விட்ட பிழைகளேப் பொறுத்தருள அறிஞருலகை அன்புடன் வேண்டுகிறேன்.

. <sub>'' மெ</sub>ய்கண்ட தேவன் திருமரபு நீடு தழை<sub>க</sub> ,,

**த**ருவாவடுதுறை இருவாவடுத்தைற் ஆதீனம் சரசுவதிம்கால் நூல்நிலேயம் இங்ஙனம் புலவர் **பிரி. மகிரிவிங்கம்** ஆதீன நூலகர்

#### சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

## திருமூலர் வரலாறு



குடிமன்னு சாத்தனூர்க் கோக்குல மேய்ப்போன் குரம்பைபுக்கு முடிமன்னு கூனற் பிறையாளன் தன்னே முழுத்தமிழின் படிமன்னு வேதத்தின் சொற்படி யேபர விட்டென் உச்சி அடிமன்ன வைத்தபி ரான்மூல குகின்ற அங்கணனே.

— நம்பியாண்டார்நம்பிகள்.

தமிழ் நாட்டின் பெருமைகளேயும் சிறப்பினேயும் அறியத் திருக்கயிலாய மலேயில் இருந்த எண்வகைச் சித்தியும் பெற்ற முனிவர் ஒருவர் அகத்திய முனிவரைக் காண பொதியமலேயை நோக்கிப் புறப்பட்டார். அம் முனிவரர் நந்தியேம்பெருமானின் நல்லருள் பெற்றவர். அவ்வாறு வருபவர் வழியிடையுள்ள திருக்கேதாரம். பசுபதிநாதம், நேபாளம். காசி, காளத்தி, காஞ்சி முதலாய தலங்களில் உள்ள இறைவண் வணங்கி வரலானர். வருங்கால் காஞ்சியில் யோகியர் சிலரைக் கண்டு உரையாடினர். பின்னர் தில்லேயில் திருநடங் கண்டு சிலகாலம் அங்குத் தங்கிக் காவிரியைக் கடந்து திருவாவடுதுறையை அடைந்து இறைவணத் தொழுதார். தொழுது மீள எண்ணியவர் மீட்டும் காவிரிக் கரையை அடையலாஞர், அங்கு ஆனிரைகள் கூட்டமாகக் கூடி அழுது ரிற்றலேக் கண்டார்,

சாத்தனூர், அந்தணர்கள் கிறைந்த ஊர். அவ்வூரில் ஆயர் குலத்தில் தோன்றிய மூலன் என்பான் அவ்வூர்ப் பசுக்களே மேய்த்துவந்தான். ஒழக்கம் போல் பசுக்களே மேய்க்கும்போது அலை வாழ்நாள் முடிவெய்த நிலத்திடை விருந்து இறந்தான். மூலனல் மேய்க்கப்பட்ட பசுக்கள் உவன் பிரிவுக்கு ஆற்றுது அலைவர்ச் சுற்றிச் சுற்றிக் சுதறி அழுதன. பசுக்களின் அறுகையைச் சிவயோகியார் கண்டார். திருவருளாலே அப்பசிக்களின் குயரை நித்கத் துணிந்தார். உடன் தம்முடைய உடம்புக்குத் தக்க பாது காப்பிகேரச் செய்தார்.

சித்தராதலின் தன்பால் உள்ள கூடுவிட்டுக் கூடு பாயும் சித்தியால் மூலன் உடம்பில் துமது உயிரைப் புகுத்தினர். புகுத்தியபின் திருமுலராய் எழுக்தார். பசுக்கள் எல்லாம் காத்தழுப் ப அவரை கக்கிமோக்கன. அணேக்தன, கணேத்தன, உடன் துள்ளி எழுகது, களிப்பு மிகுதியால் மேயத் தொடங்கின. மாஸ்ப் பொழுது வக்தவுடன் ழைக்கம்போல் தத்தம் கன்றுகளே எண்ணிச் சாத்த னூருக்குத் திரும்பித் தத்தம் விடுகள் அடைக்தன. திருமூலர் எவ்வீட்டிலும் நுடைமாமல் வெளியே தனித்து கிருமூலர் எவ்வீட்டிலும் நுடைமாமல் வெளியே தனித்து

மூலன் மனேவி அவர் அவ்வாறு ஈிற்பதைக்கண்டாள், திருமூலரைக் தனது கணவரென்றே எண்ணித் தொட்டு அழைக்க நெருங்கி வந்தாள். ஆனுல் மூலரோ அதற்கு இசையவில்2ல, ''இங்கு உனக்கு என்னுடன் அணேவு ஒன்றில்கூ'' யென எதிர்மறுத்து அங்குள்ள ஒருபோது மடத்தையடைக்து சிவயோகத் தமர்க்தார்.

முலன் மணவியோ அன்றிரவைத் தூங்காது துய ருடன் கழித்தாள். பொழுது புலர்ந்ததும் நல்லார்பால் சென்று முறையிட்டாள். அவர்கள் அணவரும் வந்து மூலர் நிட்டையில் இருப்பதைக் கண்டார்கள். கண்டவர் கள் ''பித்துற்ற மயலன்று; பிறிதொரு சார்புளதன்று; சித்த விகற்பம் களேந்து தெளிந்த சிலயோகமே '' அவர் இருக்கும் நிடையன்பதை யறிந்தார்கள். ''பெண்ணே ! இனி அவர் இல்வாழ்க்கைக்கு ஏற்றவராகார்'' என்பதை அளுக்கு எடுத்துக்கூறிச் சென்றுர்கள். அவளது ஆற்றேணுத் துயரைக் கண்டசிலர் அவளே அப்பால் அழைத்துச் சென்றுர்கள்.

ஊரவர் சென்றபின்னர் திருமூலர் நிட்டை விட் டேழுந்தார் பசுக்கள் வந்தவழியே செனருர். தாம் அரண்செய்து வைத்ததாகிய தமது உடலேக் காணுது திகைத்தார். மெய்ஞ்ஞானத்தால் சிந்தித்தார். இறைவனுல் அருளிச்செய்யப்பட்ட ஆகமப் பொருள்களே மண்ணின் மீசைத் தமது வாக்கினுல் தமிழ் வகுப்பவே இறைவன் திருவுளங்கொண்டு தமது உடலேக் கரப்பித்தார் என்று தெளிந்தார். மூலனுடைய சுற்றத்தார் மீண்டும் தொடர்ந்தார்கள். அவர்கட்குத் தமது தொடர்பின்மையை மனங்கொள எடுத்துவிளக்கினர். பின் திருவாவடு துறையை அடைந்தார்.

திருவாவடுதுறையை அடைந்தவர் மாசிலாமணி ஈசரை வணங்கி மேற்குப்புறமாகச்சென்று படரரசைக் கண்டார்• அதன்கீழ் அமர்ந்து சிவயோகமிருந்தார்• மூவாயிரம் ஆண்டு அங்கு யோகமிருந்து ''ஒன்றவன் தானே '' எனத் தொடங்கி ஆண்டுக்கொரு பாடலாக மூவாயிரம் திருமந்திரம் அருளிஞர். முடிவில் திருக் கயிலேயை அடைந்து ஒருகாலும் பிரியாமைத் தாளடைந்தார்.

> ஊனுடம்பிற் பிறவிவிடந் தீர்ந்துலகத் தோருய்ய ஞானமுதல் நான்குமலர் நல்திருமந் திரமாவே பான்மைமுறை ஓராண்டுக் கொன்ருகப் பரம்பொருளாம் ஏனஎயி றணிந்தாரை! ஒன்றவன்ரு னெனஎடுத்து. முன்னியஅப் பொருண்மாஃத் தமிழ்மூவா யிரஞ்சாத்தி மன்னிய மூவாயிரத்தாண் டிப்புவிமேல் மகிழ்ந்திருந்து சென்னிமதி யணிந்தார்தம் திருவருளால் திருக்கயிலே தன்னில‱ந் தொருகாலும் பிரியாமைத் தாளடைந்தார்.

இவ்வரலாறு சேக்கிழார்பெருமான் திருவாக்கால் திருத்தொண்டர் புராணத்துள் கூறப்பட்டுள்ளதாகும். இவ்வரலாற்றுக்கு ஆதரவான குறிப்புகளும் இவ் வரலாற்றிற் காணப்பெருத செய்திகளேத் தெரிவிக்கும் குறிப்புகளும் திருமந்திரத்தில் காணப்படுகின்றன. திராவிட மாபாடிய ஆசிரியர் ஸ்ரீ சிவஞானமுனிவர் காலத்திருந்த சாத்திரம் சுவாயிநாதத் தம்பிரான் சுவாயி களாற் பாடப்பெற்றதும் திருவரவடுதுறை ஆதீனத்து 12-வது மகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ திருச்சிற்றம்பல தேசிக சுவாமிகள் காலத்து அரங்கேறியதும் இரண்டாயிரத்துக்கு மேற்பட்ட செய்யுட்களேயுடையசும் ஆகிய திருவாவடு துறைப் புராணத்தில் ''திருமூலரைத் தடுத்தாட் கொண்ட சருக்கம் '' ஒன்றுளது, அதில் சில மாறுபாடுகளோடு பெரிய புராண வரலாற்றை ஒட்டியே திருமூலர் வரலாறும் கூறப்படுகினறது.

திருவாவடுதுறைப் புராணத்துள், மூலன் உடலின்புக வேண்டுமென்ற பவவினே திருமூலருக்குண்மையின் அவர் அவ்வாறு புக நேர்ந்ததென்றும், திருமூலர் அரண்செய்து வைத்த தமது சொந்த உடலேப் போதியின்கீழ் மறையப் பொதிந்து இறைவனே வைத்ததாகவும் கூறப்பட்டுள்ளது.

மேலும் திருமந்திரம் வெளிப்பட்ட தனமையிணயும் அப்புராணம் பின் வருமாறு விளக்கு**கிற**து.

> நெறியா இணர்ந்து களித்துலக முழுதுமுணர நிரப்பினர்கள் பிறியாச் சிவபோகம் புசிக்கு மூலரின்றும் பிரானடியிற் செறிவா மியோகுற் றிருந்தனர்நீ டூழிபலவும் சென்றனவால்.

திருமூலா தப்மை நக்தியருள் பெற்ற மாணவரில் ஒருவர் என்று குறிப்பிடுகிருர். நக்தியருள் பெற்ற மாணவர் எண்மர் எனக்குறிப்பிடுகிருர். அவராவார். நந்தி அருள்பெற்ற நாதரை நாடிடில் நந்திகள் நால்வர் சிவயோக மரமுனி மன்று தொழுத பதஞ்சலி வியாக்கிரமர் என்றிவர் என்னேடு எண்மரு மாமே.

என்பது,

திருமூவர் காலத்தைப்பற்றி ஆராய்ச்சியாளர்கள் பல வேறுபட்ட கருத்துடையவர்களா யுள்ளனர். கி. பி. மூன் ரும் நூற்ருண்டுக்குப் பின்னுர், கி. பி. ஏழாம் நூற் ருண்டுக்கு முனனும் திருமூலர்காலமாக அமைதல் கூடு மென அறிஞர்கள் கருதுகின்றனர்.

திருமந்திரம் ஸ்ரீ மந்திரமாலிகா என்ற டைமொழி நூலின்மொழிபெயர்ப் பென்று சிலர் கூறுவர். ஸ்ரீமந்திர மாலிகா என்ற நூல் ஒன்று இருப்பதாகத் தெரியவில்லே. ஆதலின் திருமூலர் கூற்றுப்படி வடமொழி ஆகமப் பொருளே மனத்தில் நன்கு அறிந்து தமிழ் பொழியில் கூறிய முதல் நூலேயாம் எனக். மொழி பெயர்ப்பு என் பார் கூற்றுச் சிறிதும் பொருந்துவதும் அன்று.

திருமந்திரம் மூவாயிரம் பாடற்ளுகை என்றே திருமூலர் குறிப்பிடுகிருர். அதிகாரப் பகுப்பு அனேத்தும் பின்வந்த திருமூலரது சீடர்களே செய்திருக்க வேண்டும். சில பாடல்கள் இருமுறை மும்முறை வந்திருப்பதைக் கொண்டு அவ்வாறு முடிவு செய்ய வேண்டி உளது. மேலும் திருமூலர் மூவாயிரந் தமிழ் முந்நூறு மந்திரம் முப்பது உபதேசம் என்று சுட்டு வதையும் நோக்கினுமானுல் மூவாயிரம் மந்திரம் என்றே உறுதி செய்ய வேண்டியுளது,

இந்நூல்முழுவதும் சைவசித்தாந்தச் செம் பொருள் களேயும். சிறந்த யோகப்பயிற்சியின் நுட்பங்களேயுமே விளங்குவதாக அமைந்துள்ளது எனலாம்.

திருமந்திரப் பெருமையை விளக்கும் பழம்பாடல்: -

தேவர் குறளும் திருநான் மறைமுடிவும் மூவர் தமிழும் முனிமொழியும் - கோவை திருவா சகமும் திருமூலர் சொல்லும் ஒருவா சகமென் றுணர்.



#### சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

## திருமந்திரக் கருத்து ஆட்டி

### பாயிரம்

#### வீநாயகர் காப்பு

ஐந்து திருக்கரங்கள், யாணமுகம், ஒற்றைக் கொய்பு ஆகிய இவைகளே உடையவரும், சிவபிரான் மூத்த குமாரரும், ஞானத்தின் சிகரமாக விளங்குபவரும் ஆகிய விநாயகப்பெருமானுடைய இரண்டு திருவடிகளேயும் மனத்தில் வைத்து வணங்குகின்றேன்.

#### கடவுள் வாழ்த்து ;

ஒன்று: இறைவன் ஒருவனே; இரண்டு; இறை வனும் அவனது இன்னருளாகிய சத்தியும்: மூன்று; அயன் அரி அரன் என்னும் இம்முவருள்ளும் நிற்கும் நிலே, நான்கு; உலகாதீதலா, உலககாரணன், உல கிற்த அந்தர்யாமி (உயிராய் நிற்றல்), உலகருபி; ஐந்து: ஐம்பொறிகளே வென்றவன்; ஆறு: ஆறு ஆதாரங்களாகவும் அவ்வாதாரங்கட்குரிய தேவதை களாகவும் ஆறு அத்துவாக்களாகவும் விரிந்தவன்; எழு: ஏழாவதான துவாதசாந்தத்தில் இருப்பவன்; எட்டு: அட்ட மூர்த்தியாக உணரப்பெற்று அவற்றுள்ளே கலந் திருப்பவன் இறைவன்.

அடியார்களின் மனதில் குடிகொள்பவன் ; திசை களுக்கும் உமாதேவிக்கும் தஃவென் ; இயமணே உதைத் தவன; ஆன்மாக்களுடன் கலந்திருப்பவன்; திருவருள அறியப்படாதவன் ; பரக்த இல்லா தவரால் மெய்பபொருளானவன் ; அண்டங்களுக் நிறைந்துள்ள வித்தாக இருப்பவன் : நம்மையெல்லாம் கெலலாம் மோட்சத்தில் செல்லவிடுப்வன் ; எல்லா உலகிற்கும் அப்பாற்பட்டவன் ; அன்பர்களின் இருதய கமலத்தில் குடிகொண்டவன்; சிவனுக்குச் சமமான தெய்வம் இல்லே : எங்கும் இல்லே; அவனுக்கு ஒப்பாளரும் சிவ‰ாயல்லாமல் வேறு எந்தத் தேவரும் இல்ஃ ; அவ னருள் இல்லாமல் எந்தத் தவமும், அயன், அரி, அரன் ஆகிய மூவரால் செய்யப்படும் செயல்களும் இல்லே ; பேரின்ப வீடாகிய மோட்ச நகருள் செல்வதற்கும் அவ னருள் வேண்டும்.

முவருக்கும் மூததவன்; அப்பா! என்று அழைப்ப வர்களுக்கு மாத்திரம் தந்தையாக அவர்களது மனதில் நிலேபெற்றவன்: நெருப்பைக்காட்டிலும் வெப்பம் உடையவன்: தண்ணீரைவிடக் குளிர்ச்சியானவன்; குழந்தையைவிட நல்லவன்; அன்புடையாருக்குச் சமீப மாக உள்ளவன்; தாயினும் இனியவன்; அவன் பெயர் நந்தி என்பதாம்.

இறைவன் யாவராலும் தொழப்படுபவன்; அவன் யாரையும் தொழமாட்டான். உலகைத் தாங்கி ஆகாய வடிவமாகவும், அக்கினி, சூரியன், சந்திரன் என்னும் முச்சுடர்களாகவும், மழையைப் பெய்விக்கும் திருவருட் சத்தியாகவும், மலேயாகவும், கடலாகவும் இருப்பவன். எவ்வீடத்தில் தரிசிக்கப்போனுலும் சிவணயன்றி வேறு தலமைத்தெய்வம் இல்ல; நமது முயற்சியும் முயற்சியின் பயனும், மழையும், மேகமும், சிவனே யாவன், எப்படிப்பட்டவர்களும் இறைவணே மனத்தால் நிணப்பதில்ல; ஆனுல், அவனே ஆன்மாக்களுடன் கலந்து அருள்செய்கின்றுன். அயன் அரி அரன இம் மூவரையும் கடந்துநிற்கும் இறைவன், பற்றற்ற ஞானி களுக்கு மாத்திரம் வெளிப்பட்டு நிற்கின்றுன். தோற்ற மும் ஒடுக்கமும் செய்தருள்பவன் அப்பரமனே ஆவன்; அவன் சோதிமயமானவன்.

ஆன் மாக்களுக்கு இறைவனேடு உறவுகொள்ளு தலேக் காட்டிலும் சிறந்ததொரு இனபம் இல்லே. சுடு காட்டையே தனது இருப்பிடமாகக்கொண்ட இறைவன், குபேரணே அளகாபுரிக்கும் நிதிக்கும் தலேவஞக்கியதைக் கண்டு திருமாலும் தனக்கு நிதித்தலேமை வேண்டும் என வேண்ட, அவ்விறைவனும் திருமாலே இலக்குமி நாயகனைக ஆக்கினுன். மேலும் பரமசிவன் சந்திரனுக்கு வாழ்வளித்து அவணேத் தன் தலேயில் சூடினுன்.

பலருடைய பிறவிகளே ஒழிக்கின்றவன்; தாருகவனி ரிஷிகளின் வேள்வியில் தோன்றிய காட்டு யானேயைக் கொன்றவன்; தன்னேத் தோத்தரிப்பவர்களுடன் இரண் டிறக்கலந்து நிற்பவன்; தீக்கடவுளே கடல்நீர் பொங்கி மேலே வராமலிருக்கும்படி, அந்தக் கடலின் நடுவில் நிறுத்திவைத்தவன்; அறநேறி உடையவன்; பிறப்பு இறப்பு இல்லாதவன்: அஞ்ஞானத்தை நீக்குபவன; அழிவில்லாதவன்; வழிபடுவேயரது அறிவினுள் கலந் திருப்பவன்; கயிலாயத்தில் இருப்பவன்; தன்னே வணங்குகின்றவர்கட்கு வழித்துணயாக இருப்பவன்;

ஞானருபியாய் உள்ளவன் ; தேவாதிதேவன் ; எங்கும் வியாபித்தும் எல்லாவற்றையும் கடக்தும் கிற்பவன் ; ஆயிரம் திருகாமங்க2ோ உடையவன்.

தனக்குத்தானே சமானமானவன்; ஆன்மாவுக்குள் ளிருந்து பிராணஞக இயங்குகின்றவன்; புண்ணிய மூர்த்தி; விஷத்தையுண்டவன்; உலகம் நடைபெறுவ தற்கும் நாய் அடையும் இன்பத்திற்கும் ஆவனது ஆணேயே காரணம்; மெய்யடியார்களால் வணங்கித் துதிக்கப்படுபவன்; அருட்பெருஞ்சோதி; பசு பாச ஞானங்கஃரக் கடந்து பதிஞானத்தை அறிகின்றவர் களுக்கு திருவடிப் பேருகிய இன்பத்தை அளிப்பவன்•

இப்படிப்பட்ட தன்மைவாய்ந்த இறைவனது திரு வடிமலரைத் தலேயில் சூடிக்கொண்டும் மனதில் தியா னித்தும் – அருச்சித்தும் வணங்குவேன்; பாடி ஆடுவேன்; இதுவே நான் (திருமூலர்) அறிந்து பணி செய்வதாகும்.

#### வேதச் சிறப்பு :

அறங்களேகூறும் வேதநூல்களேத் தர்க்கவாதம் செய்யாமல் அறிஞர்கள் ஓதியே முத்தியடைந்தார்கள். மக்கள் ஒழுக்கநெறியில் நிற்கவும், வேதியர்கள் யாகங் களேச் செய்யவும், அணேவரும் உண்மைப்பொருளே அறியவும் இறைவன் வேதத்தை அருளிச்செய்தான். வேதத்தை ஓதுகின்றவன் வேதியனுக மாட்டான். வேதத்திற்குச் சிவபெருமானே மூலகுரு ஆவர்.

அறிவிக்க அறியும் சித்தும், அறிவித்தாலும் அறிய முடியாத அசித்தும் ஆகிய இரண்டும் அல்லாத பேருநி வுடைய சிவண அறிவுறுத்துவது திருநேறி என்பதாகும். இது ஆசாரியனுல் உணர்த்தப்படும் பெரு நெறியாம். இதணேயே சிவநெறியேன்றும் கூறுவர். வேத முடிபில் ஒன்றே என்று கூறுவதெல்லாம் திருநேறி - பெடுநெறி குருநெறி என்ற மூன்றிணேயே ஆகும்.

மேற்சொன்ன முன்று நெறிகணியும் ஒரே நெறியாக வேதமும் வேதமுடிபும் எடுத்துக் கூறிஞலும் வேதததைத் தெளிவாக அறிக்து ஓதுவதற்காக ஆறு அங்கங்கள் அமைக்தன. இவ்வங்கங்கண் வெதத்தில் பாகுபாடுகண் அறிவிக்கும் கருவிகளாகக் கொண்டு ஒருகெறி இன்னதெனத் தெளிக்து சிவகெறியில் யாரும் பழகாமல் பல பேதங்கணப்பேருகச் செய்துவிட்டார்கள்; இதனுல் பயனில்ஸ். ஒரு கெறிகொண்டு ஒரு பொருள் கொண்டு ஒரேபயணே அடைதலே சிறக்ததாகும்.

வேதாங்கங்களான ஆறனுள் சக்தோபசிதம், கிருத் தம் என்னும் இரண்டிலும் ஆடல் பாடல்களேப்பற்றிக் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. அப்படிக் கூறப்பட்டது மக்க ளுக்குத் தெய்வ உணர்ச்சியை உண்டுபண்ணுவதற்காக வேயாம். உருத்திர கணிகையரும் தங்கள் ஆடல் பாடல்களால் அக்கெறியை விளக்கினர். ஆக, பாமரர் களும் மெய்க்கேறியை உணர்தற்காகவே பாடலும் ஆடலும் வேதத்தில் இடம்பெற்றுள்ளன. எல்லாக்கினே கேறிகளும் வேதம் கூறும் ஒரேகெறிக்குத் தக்க கொள்கைகளேக் கொண்டன ஆகும்.

#### ஆகமச் சிறப்பு : ்

. சிவபெருமான் இருபத்தெட்டு ஆகமங்களேயும் தனது ஈசானமுகத்திலிருந்து அருளினுன். அவற்றை அறுபுதகாறுபேர்கள் கேட்டார்கள். தேவர்கள், த ஊ சொண்டே இறைவனுடைய வாகமங்களின் பெருமையின்க் கூறினர்கள். ஆகமங்களின் பாடல் தொகை எழுபதுகோடியே நூருயிரம் ஆகும். சொருபியான இறைவன் ஆகம வடிவமாகவே விளங்கு கின்றவன், சிவபிரானிடமிருந்து சத்தியும், சத்தியிட உமாமகேசுரரும், மிருந்து சதாசிவமும், அள்பால் அவர்பால் அவரிடமிருந்து ஸ்ரீ கண்ட உருத்திரரும், திருமாலும், திருமாலிடமிருக்து பிரமனும், அவர்பால் உருத்திரரும் உபதேசம்பெற்றனர். இவர்கள் முறையே சிந்தியம், காமிகம், வீரம். அடைந்த காரணம் வாதுளம், வியாமளம். காலோத்தரம், சுப்பிரம், மகுடம் என்னும் ஒன்பது ஆகமங்களேயும் நந்திபெற்ருர்.

ஆகமங்கள் அணத்தும் சிவ உணர்வு பெற்றவர் களே அறிந்துகொள்ளமுடியும். ஏரிகளெல்லாம் நீர் வற்றியிருக்கும் சமயமான பனிக்காலத்தில் இறைவன், வடமொழி தென்மொழி என்னும் இருமொழிகளேயும் உமையம்மைக்கு அறிவித்துக் கருணேசெய்தான். பதி பசு பாசம் என்னும் முப்பொருள்களே அவ்விருமொழியும் தெரிவிக்கும். இலற்றை நாம் உணர்ந்தால் இறைவின உணரமுடியும்.

## குருபாரம் பரியம் :

சனகாதி நால்வர். சிவயோகமுனி, தில்ஃயில் நடனம் கண்ட பதஞ்சலி, வியாக்கிரமர், திருமூலர் ஆகஎண்மரும் நந்திதேவரின் அருளேப்பெற்ற பரம் பரையினர் ஆவர். இறைவன் அருளாலே '' நாதன்.'' என்ற பெயர் பெற்ரேம்; மூலனது உடலேக்கண்டு அவ்வுடலுள் புகுந்து நிட்டைகூடியிருந்தேன் (என்று திருமூலர் கூறுகின்ருர்*)*.

மாலாங்கன், இந்திரன், சோமன். பிரமன், உருத் திரன், காலங்கன், கஞ்சமஃயன் என்னும் எழுவரும் திருமூலநாதரது பின்வழி வந்தவர்கள். இவ்வெழுவருள் நால்வர் நான்கு திசைகளில் தங்கி அங்குள்ள மக்களுக்கு உபதேசம் செய்து தலேவராஞர்கள். இவ்வெழுவருக்கும் இறைவன் மேலாம்வழியை உபதேசித்ததல்லாமல் சனகாதி நால்வருக்கும் பெருமழையிலும் நியமங்களேத் தவளுமல் செய்யும்படிக்கும் ஆணேயிட்டான்.

#### திருமூலர் வரலாறு :

குருநாதர், சிவபிரான் ஆக இருவருடைய திருவடி களேச் சிரசில் சூடியும் தியானித்தும் திருமந்திர நூலேச் . சொல்லத்தொடங்கு**கி**றேன் என்று திருமூலர் திருமக்திர தொடங்குகின்ருர்; கோடியுகம் நான் இருந்தேன்; புவனேச்வரியை யோகத்தில் ் பயபக்தியுடன் வழிபட்டுவந்ததால் நான கோடியுகம் இருந்தேன்: வேதாகமஞானம் என்க்கு உண்டாக உணவிலேயே யிருந்து உடலேயும் மறந்தேன்; இதனுல் அனுபவிப்பவணயும் அனுபவிக்கப்படும் பொருணயும் வேருகக்கொள்ளும் விகற்ப நிலே கெட்டு ஏக**ுகி (அ**வனே தானேயாகி) நின்றேன் ; அதன்பின் எல்லாப்பொருள்களும் உணரப் பட்டன; நான பூமிக்கு வந்தகாரணம் என்ன வென்ருல், எல்லா ஆகமங்களுக்கும் ஐந்தொழிற்கும் அழுப் படையாவதும் ஆதாரமாவது மானதிருக்கூத்தின் இயல் பைவிளக்கும் வேதத்தைத் தமிழ் வேதமாகச் சொல்லவே வந்தேன்.

மாசிலாமணிப் பெருமானும் ஒப்பிலாமுஃயம்மையும் எழுந்தருளியிருக்கும் திருவாவடுதுறையில் சிவமயமான படர் அரசமரத்தின் நிழலிலே பெருமானது திருநாமங்களே உச்சரித்துக் கொண்டிருந்தேன், தமிழ் வேதத்தைச் செய்யும்பொருட்டே இறைவன் என்னேப் படைத் தருளினன். இறைவன் அருளிய வேதத்தில் விளங்கும் மந்திரம் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரமேயாகும். அம்மந்திரத்தையே பற்றுக்கோடாகக் கொண்டேன்; அதனுல் சிவம் வெளிப் பட்டது. நான் இன்பம்பெற்றேன். அவ்வின்பத்தை உலகத்தவர்களும் பெறுவார்களாக.

இறைவன் ஆணேயே உலகத்தை நடத்துகிறது. அறியப்படும்போருள், அறிவு, அறிபவன், மாயைகள், பரை முதலிய சத்திகள், சிவம், பீஜங்கள் ஆகிய இவை கினயெல்லாம் திருமந்திரத்துள் விளக்கினேன். இறைவன் ஆணேயின் வண்ணம் திருக்கயிலே 'வழியே - பரம்பரை யிலே வந்து மூலனுடைய உடலில் புகுந்து உண்மை ஞானம் அடைந்து பல்லாண்டுகள் இருந்தேன்.

## அவையடக்கம் :

இறைவனுடைய பெருமையினேயும் அகலம் நீளம் முதலிய பரந்த எல்லேகளேயும் எவராலும் அளந்து அறியமுடியாது. அவன், இணேயில்லாதவனும் பெருஞ் சோதியும் ஆவன். மால் அயன் இவர்களால் அறியமுடி யாதவனும் இன்னிசையாயுள்ளவனும் ஆகிய இறை வணே நான் எப்படிப் புகழ்ந்து கூறுவது!

## றிருமந்திரத் தொகைச் சிறப்பு :

திருமந்திரத்திலுள்ள மூவாயிரம் தமிழ் மந்திரங் களேயும் மக்கள் காலேயில் ஓதினுல் இறைவனே அடைந்து இன்பம் பெறலாம், திருமந்திரம் பொகுவும் சிறப்பும் என இரண்டு பிரிவுகளே உடையது ; முத்தி யாகிய முடிவைக் கூறுவது.

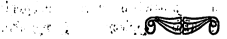
#### க்ருமட வரலாறு :

தோன்றிய ஏமு மடங்களுள் சிறந்து முன்னே முதலில் தோன்றியது திருமூலர் மடாலயமாகும், காலாங்கர், அகோரர், மாளிகைத்தேவர், நாதாந்தர், பரமானந்தர், போகதேவர், திருமூலர் என்ற எழுவரும் ஏழுமடத்தின் தலேவர்கள் ஆவார்கள்.

#### மும்மூர்த்திகளின் முறைமை :

இறைவன், இளமையையும் அழகையும் உடையவன்; காலங்கடந்தவன். உருத்திரன், திருமால், அயன் இம்மூவரும் ஒருவரே என்று கருதாமல் தொழில் வகையில் அவர்களே வேறுபடுத்தி மக்கள் பிணங்கு கின்ளுர்கள். அவனே தெய்வம், இவனே தெய்வம் என்பவர்கள் உண்மை ஞானம் இல்லாதவர்கள். உலகிற்கு வித்தாய் இருப்பவன் பரமசிவன். சிவ பரம்பொருளே ஒன்ளுகியும் பலவாகியும் விரிந்து ஐந்தொழிலேயும் ஆற்றி அருள்செய்கின்றது.

அயனும் மாலும் இறைவனது அடியார்களே ஆவர். சிவனருள் ஒன்றிணயே தேவர்களும் மக்களும் உணரவேண்டும். சிவம் ஒன்றே நம்மையெல்லாம் படைத்துக் காத்து அழிக்கின்றது; ஆதலால் மூவரும் ஒன்றே எனக் கொள்ளில்வேண்டும்.



### ழுதல் தந்தீரம்

#### உபதேசம் :

கடவுள் என் களிம்பை அறுத்தான். செம்பில் களிப்பு அநாதி; அதுபோல், உயிருக்கும் ஆணவம் அநாதி; அதைநீக்கி ஆட்கோளளத்தான் எனக்கு இறை வன் பிறப்பைக் கொடுத்தான்; ஞானக்கண்ண விழிக்கச் செய்தான்; பளிங்கில் பவளம் வைத்தது போல் எனக்குள்ளே தன் ஒளியைக் காட்டினுன.

பதி, பசு, பாசம் மூன்றும் அநாதி, பதி கருணே யிஞல் பசுவை அணுகிஞல், பாசம் பசுவை விட்டு அகலும், சிவன் ஒரு சூரியன், அவன் கருணே என்னும் கடலிலிருந்து மும்மலம் என்ற இருட்டை ஓட்டிக் கொண்டு எழுகிருன்.

பஞ்சும், சூரியகாக்தமும் அடுத்தடுத்து இருக்தாலும் சூரியகாக்தக் கண்ணுடி பஞ்சைச் சுடாது; சூரியனது கிரணங்கள் வேண்டும். உயிரும் மலமும் ஒன்று கூடி இருக்தாலும், உயிர் தானே மலத்தை ஒழித்துவிடமுடி யாது; அதற்கு இறைவன கருணே வேண்டும்.

உடலெடுத்த உயிர்கள பஞ்சேந்திரியங்களாகிய படுகுழியில் விழுந்து, வழியறியாமல் எருந்துகின்றன. வழியைக் காட்டுபவரே குரு, குருவைப் பார்ப்பதும், குருவின் பெயரைச் சொல்வதும், குருவின் சொற்களேக் கேட்பதும், அவர் உரைகளேச் சிந்திப்பதுமே உயர்ந்த நெறி, அந்த நெறியில் ஒழுகுபவர்கள் சிவயோகி யாவர். சிவயோகிகளுக்கு இந்திரியம், உயிர், உடம்பு எல் லாம் ஒன்று அவனிடத்திலே ஒன்றி அசைவில்லாமல் இருக்கும். அவர்களுக்குத்தான். இறைவன் எங்கும் எல் லாமாய் இருக்கும் தன்மை தெரியும். இறைவன்கள் ஆநுந்தக் கூத்தை, சிதாகாசப் பெருவெளியில் காண் பவர்களும் அவர்களே, அவர்கள் சிவலோகத்தை இங்கேயே காண்பார்கள். அவர்களே நித்தியர்; முத்தர்; நிமலர். அவர்கள் முப்பத்தாறு தத்துவங்களாகிய ஏணியிலேறி தத்துவாதீதப் பழம் பொருளேக் கண்டவர்கள். அவர்கள் எல்லாவற்றையும் சிவன் செயலாகக் காண்பார்கள். அவர்கள் எல்லாவற்றையும் சிவன் செயலாகக் காண்பார்கள். அவர்களுக்கு ஒரு தொழிலும் இல்லே! அதனுல் அவர்களேச் சோம்பர்கள் என்றும் கூறலாம்!

அவர்கள் இருப்பதும் கிடப்பதும் ஞானவெளி. அவர்கள் தூங்கும் தூக்கமெல்லாம் ஞானத் தூக்கம். அவர்கள் தூங்கும்போதுங்கூட எல்லாவற்றையும் தன் னுள்ளே கண்டுகொண்டிருப்பார்கள். அவர்களுடைய இந்திரியுங்கள் உலகப்பொருளேச் சென்று பற்ரு; ஆமை போல, அடங்கியிருக்கும். அப்பில் கரைந்த உப்பு அப் பாவதுபோல், சீவன் சிவத்துள் அடங்க திருவடி கிழலில் அடங்கி கிற்பார்கள்.

## யாக்கை நிலேயாமை :

மண் அதிலிருந்து இருவகைப் பாத்திரங்கள் செய்யப்பட்டன. நன்ருகத்தான் இருந்தன. ஏதோ கஷ்டகாலம்; மழைபெய்தது. பாத்திரங்கள் கரைந்து மண்ணேடு மண்ணுய்ப் போயின்!

இரண்டு கால் நட்டு, ஒருவளே போட்டு முப்பத் திரண்டு வாரை பாய்ச்சி. மேலே கூரை போட்டு இருந் தது. அககூரை பழைமையாகிப் பிரிக்து போயிற்று. ஆகையால், குடியிருக்தவன் போய் விட்டான்; திரும்பி அவ்வீட்டிற்கு வரமாட்டான். ஆனுல், அவன் மணேவி மக்கள் அவன்கூடப் போக வில் கல்!

சீப்பிடித்தது; மூட்டெல்லாம் விட்டுப்போயின; கட்டவிழ்ந்தது; அலகெல்லாம் உளுத்துப்போயின. மூக்கில் விரலேவைத்துப் பார்த்தார்கள்; மூடி, காக்காய் கழுகு கொத்தப் போட்டுவிட்டு வந்தனர்!

ஒருபெரியவர், சமைக்கச்சொன்னர்; சாப்பிட்டார், சிறிது நேரம் காதலியோடு பேசிக் கொண்டிருந்தார்; ''அப்பப்பா! இடப்பக்கம் வலிக்கிறதே'' என்ளுர். இறந்தே போனுர்!

ஒரு இளேஞன்; அவனுச்குத் திருமணம் செய்வித் தனர். மணமக்கள் இருவர்க்கும் பிணேந்த காதல்; காதல் வெறுத்தது, அவன்செத்தான். பாடைமீது வைத் துக் கட்டி, சுடுகாட்டில் போட்டு, சுட்டெரித்தனர்!

நலல, அழகிய கட்டுக் கோட்டை. கோட்டையில் தொண்ணூற்ருறு பேர் குடியிருந்தனர்; கோட்டை இடிந்தது; குடியிருந்தவர் ஓடிவிட்டனர்!

ஊருக்குத் தலேவன், எப்பொழுதும் பல்லக்கில் செல்வான் ஆனல், முதலில் போனது நாட்டுச் சிவிகை; முடிவில் சென்றது காட்டுச் சிவிகை, ஊரார் பின்னே சென்றனர்; முன்னே கொட்டு முழக்கு; இப்படியாக யாத்திரை! "கண்ணே! போன்னே!" என்ற காதலி. பாடு, மனே எல்லாம் ஊரிலிருக்க பாடையிலே ஏற்றி, பலி யெல்லாம் போட்டு வைத்துக் சொளுத்தி, நீராடி, நிணேபபும் ஒழிந்தார்கள்!

முக்நூறு காளில் பிறக்த முட்டை, பனவிரண்டு வயதுக்கு மேலே கல்யாணம் செய்தகொண்டத். எழு பது வயதில் உடைக்கு போய்ற்று. இது யாருக்குத் தெரியும் ?

அகல் இருக்க விளக்கு அணேந்தது, அது எப்படிப் போயிற்று என்பதைத் தெரியாதபடி. இருளில் கிடந்து ஏங்குகிறது உலகம்!

மன்னுதி மன்னன். அவனது குடை, குதிலர, வாள் எல்லாம் வைத்த இடத்தில் இருக்கின்றன. அவன் பய ணம் போய்விட்டாவ ! போனபிறகு, அந்த உடம்பைக் காக்காய் குத்தினுல் என்ன ! கண்டவர்கள் பழித்தால் என்ன ! பால தெளித்தால் என்ன ! பலர் பாராட்டினுல் என்ன !

#### செல்வ நிலேயாமை :

அரசனுயிருந்தாலுப், அவனது யாணேயையும் தாணேயையும் பகைவர் கொண்டு போகக்கூடும், ஆதலால், தெளிந்த, அறிவோடு, சிவனடியைச் சேரவேண்டும். நமது நிழல் நமக்கு உதவாது; நமது செவ்வமும் அப்படியே உயிர் போனுல் ஒன்றும் கூடவராது, வண்டு தேணேச் சேகரித்துவைச்சிறது. அதை வலியவர்கள் அடித்துக் கொண்டுபோய் விடுகிருர்கள். எமன் வந்தால் கா சு பயன்படாது. செல்வர் கடல்மேல் செல்லும் கப்பல்

போல, எந்தக் கணத்தில் கப்பல் கவிழுமெனக் கூறமுடி யாது, ஆகையால், செல்வத்தை உறுதியென்று எண்ணு மல், சிவன் திருவடியையே சிந்திக்க.

#### இவமை நிலேயாமை :

கீழக்கே உதித்த சூரியன் மேற்கே மறைகிருன். கிழக்காளயாகிறது. இளமை தேய்ந்து போவ அருமையான புண்ணியங்கீளச் செய்ய த**ற்**தமுன் வேண்டும் ; இறைவணேத் தியானிக்கவேண்டும். இளமை யில் பெண்களுக்குக் கரும்பாக இருந்தவர், கிழப்பருவத் தில காஞ்சிரங்காயாகின்றுர் ! நேற்றுப்பாலனுய். இன்று கிழவனும்க் கழிவதைப் பார்த்தும். காணேயாய், ாஃாள சூரியன் உலகினர் உணர்ச்சி யற்றிருக்**கி**ன்றனர் ! அளக்கிறுன். கணிக்கப் அவனுல் காலம் உலகை இதண படுகிறது. இழிமக்கள். உணராது காலன் சுருக்குழி வைத்தபின், அதில்போய் விழு**கிருர்கள்**! ஆதலால், இளமை கழிவதற்கு முன்பே இறைவணே ஏத்தவேண்டும்.

## உடலுக்குள் உயிர் :

கொம்பில் தழைக்கின்ற தளிர், பூக்கின்ற பூ, எல்லாம் பழுத்து உதிர்ந்து போகின்றன. அதைப் பார்த்தும் நம்முடைய உயிர் இந்த உடலுக்குள் என்றும் நிற்காது என்பதை மக்கள் அறியவில்ஃ !

ஐந்து பேருக்கு ஒரு வயல். ஐவரும் அதைக் காத்து வருகின்றனர். ஐவர்களுக்கும் அவர்கள் தஃவனிட மிருந்து ஓஃல வருகி வறது. அவ்வளவுதான ; காவஃல விட்டு ஓடிப் போயினர் ! நம்முடைய கருமயிர் வெண்மையாகிறது. அது போலவே நமது பிறப்பும், இறப்பும். ஆதலால், இவ் வுயிர் உடலேவிட்டுப் போகும் முன்னே விதிப்படி அறங் களேச் செய்யுங்கள்; புலிதனேப் போற்றுங்கள்; பிற ருக்குக் கொடுதது உண்ணுங்கள்.

#### கொல்லாமையும் புலாலுண்ணுமையும் :

'' கொல்லு ! குத்து ! '' என்று சொன்னவர்களேக் கால தூதர்கள், பாசத்தால் கட்டி, நாகத்திலிட்டு, '' இங்கேயே நில் '' என நிறுத்தி விடுவார்கள். ஆகை யால் கொல்லாமையே பூசைக்கேற்ற பூ.

கொஃ, களவு, கள், காமம், பொய்கூறல் இவை பஞ்சமாபாதகங்கள். கொஃயின் வழியாகிய புலால் உண்டல் இழிந்தவர் செயல், அவர்களுக்குத் துன்பம் பல விளேயும்.

#### பிறர்மண நயவாமை :

வீட்டுத் தோட்டத்தில் பழுத்த பலாப்பழம். அத?ன உண்ணமுடியாமல் ஈச்சம்பழத்திற்கு ஏமாக்து கிற்கின் றதே கயவருலகம் ! நாம் வளர்த்த மாவில் பழுத்த பழம். அதை அறையில் வைத்துப் புதைத்து விட்டு புளிமாங் கொம்பேறி, புளித்தமாங்காயை விரும்பலாமா !

மருள் கொண்டவர்களே மாதர்மயலின் வருந்துவர். காம இன்பம் கனவு போன்றது. இதையே பெரிது என்று எண்ணி, சுவர்க்க இன்பம் எனத் தோத்திரிப்பாருமுண்டு! இவர்கள் நிஸ், கருப்பஞ்சாறு வாங்குவதற்காகக் கிடைத்த பாத்திரத்தில் வேப்பஞ்சாறு வாங்கினது போல. இஸ நன்ருக இருந்தாலும், எட்டிக்காயைச் சாப்பிட முடியுமா ? அது போல, அவயவங்கள் அழகாக இருந்தாலும், அவர் கீள விரும்புதல் கூடாது.

### நல்குரவு :

ாமது வாழ்க்கை கிழிந்த புடவைபோன்றது. பொருளில்ஃயானுல், உலகில் நமக்கு நண்பர்கள் யார்? நமக்குக் கொண்டாட்டமுமில்ஃ; நாட்டில் நடப்புமில்ஃல். பொழுது விடிந்து பொழுது போனுல். வயிற்றுக் குழியைத் தூர்க்க வருந்துகின்றவர்களே! கடவுணப் பிரார்த்தி யுங்கள். எல்லாக் குழிகளும், சுவடும் தெரியாதபடி அடைந்து விடும்; வளமாக வாழலாம்,

### அக்கினிகாரியமும் அந்தணர் ஒழுக்கமும் :

அந்தணர்கள் அறுதொழில் செய்பவர்கள். அக்னி காரியம் செய்து, எப்பொழுதும் நல்ல காரியங்கணேச் செய்பவர்கள். அவர்சளுக்குரிய மந்திரம் காயத்திரியும், சாவித்திரியும். அதலேத் தியானிப்பவர்களே அந்தணர்கள் பிரணவத் தியானம் பண்ணி, குரு உபதேசப் படி கர்மாக்களேச்செய்து, கடவுள் சொருபமாய் இருப்பவரே குற்றமற்ற பார்ப்பார். வேதாந்து ஆராய்ச்சி செய்பவர்களே அந்தணர்கள். இத்தகைய அந்தணர் இருக்கும் நாட்டில் எல்லாவளமும் என்றும் இருக்கும்.

### இராசதோஷம் :

படிப்பில்லாத அரசனும், யமனும் சரி. சொல்லப் போனுல், கல்லாத அரசணேக் காட்டிலும், காலனே நல்லவன்! காலன் நல்லவர்களே நணுகமாட்டான், தல்லாத அரசன் எல்லாரையும் 'கொல்' என்பான். அரசன் அநீதி இழைத்தால் நாடு கெடும்; மக்கள் அறிவற்றவர்கள் ஆவார்கள்; வளம் குன்றும், அவரவர்களே, அந்தந்த ஒழுக்கத்தில் நடக்கச் செய்பவன் அரசனே, போலிஞானி களே அரசன்சோதித்து உண்மைஞானிகளாக்க வேண்டும்; அறவழியில் அரசு செலுத்த வேண்டும், சிவயோக நெறியில் செல்லாத தீயர்களே அவன் தண்டிக்கவேண்டும். அவரவர்கள் சமயநெறியில் ஒழுகாதவரை, மறுமையில் கடவுள் தண்டிப்பார். இம்மையில் அரசன் தண்டிக்கக் கடமைப்பட்டவன்,

### வான் சிறப்பு :

மழையாலே மரங்கள் பெருகுகின்றன; எட்டியுங் கூட அமுதமாகிறது உலகில் மழைபெய்து, அருவி பெருகி ஆருவதுபோல, மனமாகிய மஃயில், நுரை யில்லாத – அழுக்கு இல்லாத – கரையில்லாத அமுத ஆறு பெருகுகிறது.

### தானம் :

யாருக்கும் கொடுத்துச் சாப்பிடுங்கள். ஆசையோடு அகபபட்டதை அப்படியே உண்டு விடாதீர்கள். காக்கைகூட, கரைந்து கரைந்து. பிற காகங்களேயும் அழைத்துக் கொடுத்து உண்கிறது.

### அறம் :

அறம் செய்கிறவர்களுக்கே கடவுள் கருணே செய்வார். ஒரு பத்திரத்தைக்கொண்டு கடவுளேப் பூசிப் பது எல்லோருக்கும் எளிது: பசுவுக்கு ஒரு பிடி புல்; பிச்சைகாரனுக்கு ஒரு பிடி சோறு; யாரிடத்திலும் ஓன்மையாகப் பேசுதல்; இவை எல்லோருக்கும் சுலபம். ஏழைகளுக்குக் கொடுத்தலே அறம். வாய்த்தபோது அறம் செய்யுங்கள். மரணம் வக்தால் விழிப்பீர்கள்; விணக்கடலே நீக்த, தவழும் அறமுக்தான் தக்க தோணி; உங்களோடு கூடவே வருவது தானத்தின் பயன்ஒன்றே. ஈயாதான் செல்வம், எட்டிமரம் பழுத்ததுபோல, மண் ணேடு மண்ணுக வேண்டியதுதான்! ஆதலால், குளம் வெட்டுங்கள்; சோலேகள் வையுங்கள்; தர்மம் செய்யுங்கள்; ஏழைக்கு உதவுங்கள்; இறைவணே ஏத்துங்கள்.

#### அன்பு :

அன்பே சிவம்: இது யாருக்கும் தெரியாது. அறிக் தவர்கள், அன்பே சிவமாய் அமர்க்திருப்பர். எலும்பை விறகாக்கி, இறைச்சியை அறுத்துப் பொசுக்கினுலும் கடவுள் வெளிப்படார்; அன்புடன் உருகி அகங் குளிர்க்தால் போதும்; கடவுடேக்காணலாம். அன்புடன் ஒருமுறை வழிபட்டாலும் அவன் வழித்து<sup>உ</sup>ண யாவான். அன்பர்களுக்கு உள்ளும் புறமும் இருக்து, அவன் அருள் செய்கிருன்

#### கல்வி:

இறைவன் திருவடியைப்பற்றிப் படிக்கின்ற படிப்பே படிப்பு அவனேச் சொற்குற்றம் இன்றித் தொழுங்கள். அவனே, தூய கல்வியாக - அதனுல் வரும் சொல்லாக பொருளாக - எல்லாமாகவும் இருக்கிருன்.

#### கேள்வி;

கற்ற‰க் காட்டிலும் கேட்டல் சிறந்தது. கேட்பதும் இறைவ⁄னப் பற்றியதாக இருத்தல் மேலானது. என்ன தான், நாம் அனுபவங்களால் அறிவை அடையலாமா ஞலும், சுட்டிக்காட்டாத வித்தை பயன் படாது-ஆகையால், சிவனடியைப்பற்றிக் கேட்கப்படுகின்ற கேள்வியே கேள்வி, அந்தக் கேள்வியை உடையவர்கள் இறைவன் திருவடியை அணுகி, எக்காலும் இன்புறு வார்கள்,

#### கல்லாமை;

கல்லாதவர்களுக்கு இறைவன நம்முடன் கலந் துள்ள கலப்புத் தெரியாது, கல்லாதார் கயவர்; இனபத் திற்கே உழைப்பவர்கள். அவர்கபேப் பார்க்கவும் கூடாது; அவர்கள் சொல்லேக் கேட்கவுங் கூடாது; அவர்களுக்கு ஒனறும் சொல்லவுங்கூடாது, சிலர் படித்தும் முட்டாளாயிருப்பார்கள். அவர்களுக்குக் கடவுள்ஞானம் வராது. கற்று, கடவுள் அன்பில் நிற்பவர்களே கணக் கறிந்து கற்றவர்கள்.

### நடுவுநிலேமை :

நடுவுநிஃயுடையவர்களுக்கே ஞானம் உண்டாம். அவர்களே தேவராவார், நம் முன்னுர் நடுவு நிலமை நின்றே நல்லவரானுர்கள். இறைவன் திருவடியை நிணப்பவர்களே நடுநிலேயில் நிற்பவர்கள்.

### கள்ளுண்ணுமை :

பசு, கழுநீர் கிடைத்தால், குளந்தோறும் தண்ணீர் குடிக்காது. அந்தக் கழுநீரையே நிணத்து உடம்பு, இனத்துப்போகும். அதுபோல், சிவானந்தத் தேண உண்டவர்கள் கள்ளுண்ணுர், சுத்த மதுவாகிய சுகானந் தத்தை உண்டால், என்றும் இருக்கலாம். கீழ் மக்களுக்கே உரியது மது. சத்தி உபாசணே செய்வார் களும் கள்ளுண்டு மயங்குவர். ஞானிகளோ தமக்குள்ளே சிவானந்தத்தேண உண்பவர்கள். கள்ளுண்டவர் களுக்குச் சிவலோகம், சிவஞானம் இல்லே. கள், கொலே பொய் இவற்றிக்குக் காரணமாக இருப்பது; அறிவை அழிப்பது. ஆதலால் அதணே விடுத்து, உள்ளே ஊறு கின்ற அமுதத்தைஉண்டு, ஆசாரியன் திருவடியைப் பற்றி, சமாதியில் இருந்து, ஆருதார யோகத்தைச் செய்யுவகள்: வழி தோன்றும்.



That place the last will be a second of the second of the

# இரண்டாம் தந்திரம்

இத்தந்திரம் புராண வரலாறுகளேயும், அவற்றின் தத்துவங்களேயும் சுருக்கமாகக் கூறுகிறது. அவை வருமாறு :

பார்வதி கல்யாணம் கயிலேயில் நடந்தது. கூட்டத் தைத் தாங்கமுடியாமல், பூமி வடபக்கம் சரிந்தது. தென்பக்கம் உயர்ந்தது. அதைச் சமப்படுத்த சிவ பெருமான் அதத்தியரைத் தெற்கே அனுப்பினர். அகத்தியர் மூலாதாரத்திலிருந்து 'குண்டலின்யை எழுப்பி பிரமரந்திரம் வரை கொண்டுபோனவர்! அவரைக் கொண்டு தெற்கிலும் சைவ சித்தாந்த ஒளியை விளங்கச் செய்வித்தார் என்பது கருத்து.

பூமியில் எட்டுத் தலங்களில் இறைவன் தனது வீரத்தைக் காட்டிஞர் என்பது புராணம்.

அந்தகாசுரன் உயிர்களே வருத்தி, தேவர்களேயும் துன்புறுத்திஞன்; இறைவன் அவணேச் சூலத்தால் குத்திக் கொன்ருர் என்பது வரலாறு (அந்தகாசுரன் - ஒவ்வொரு வர் மனதிலும் உள்ள தீயசத்தி, அது தனக்காக, தன் நன்மைக்காக, எல்லோரையும் வாட்டுகிறது. இறைவன் அத்தீமையை அகற்றிஞர்).

'எனக்கும் ஐந்து தலேகள் உண்டு; நானும் கடவுளே' என்று இறுமாப்பு அடைந்த பிரமனது தலேயைக் கிள்ளி, இறைவன் அக் கபாலத்தைக் கையில் ஏந்தினர் என்பது வரலாறு. (பெரருள்; அகங்காரத்தை அடக்கி, உயிர்களே கல்வழியில் திரும்பினர் என்பதே). அக்தக் கபாலத் திலேயே விஷ்ணுவின் புருவ மத்தியிலிருக்து வடிக்த இரத் தத்தை ஏக்தினர் என்பது வரலாறு. இது உயிர்களேயும், அவர்களேப் பெரியவர்கள் என்று எண்ணும் ஏணேயோர் களேயும், உண்மையைக் காட்டி உய்வித்தார் என்பதை விளக்குகிறது.

சலந்தராசுரன். வரம் கொடுத்த இறைவணேயே கொல்ல வந்தான், இறைவன் காலால் பூமியில் கீறியுவட்டத்தைக் கொண்டு, அவன் தலேயை அறுத்தார். உயிர்கள், அறியாமையால் நன்றி செய்தவர்களுக்கே தீங்கு செய்ய முற்படுமென்பதும், அத்தீமை தன்னளவில் நில்லாது எல்லோரையும் பாதிக்குமாயின் வரங்கொடுத்த வரே அத்தீமையை அழிப்பது கடமையும் கருணேயும் ஆகும் என்பதும் இதன் கருத்து.

கமலன், கமலாட்சன், வித்யுன் மாலி என்ற முன்று அசுரர்கள், பொன் வெள்ளி இரும்பு இவற்ருலாகிய கோட்டைக‰த் முன் <u>ற</u>ு தங்களுக்கு இருப்பிடமாகக் கொண்டு, பறந்துசென்று, ஊர்க‱ அழித்து வந்தார்கள். இறைவன் அவர்களுடன் போரிட்டு, அவர்களுடைய கோட்டைகளே அழித்தார். அவர்களேத் திருத்தி, வாயில் காவலாரகவும் வைத்துக் கொண்டார். என்பது முப்புரம் என்பது, ஆணவம் மாயை கன்மம் ஆகிய மும் மலங்களின் காரியம். அம்மலங்களே இடமாகக் கொண்டு அழிவுச் சத்தியைச் செய்தவர்கள் அசுரர்கள். அம்மலங்கு களே அழித்து, உயிர்களாகிய அவர்களே இறைவன்லு உய்யக்கொண்டான் என்பதே இவ்வரலாற்றின் தத்துவம்.

தாருகா வனத்திலுள்ள கர்ம பிரம வாதிகளான முனிவர்கள் ஏவிய யாணேயை உரித்து, அதன் தோலே இறைவன் போர்த்திக்கொண்டார். தீயும், தீயுள் எழு சோதியும், வேள்வியும், வேள்விப் பயனும் ஆகிய இவற்றை உரிமையாக உடையவன் சிவனேயாகலின், உரிமை உடையவணக் கொல்லாது என்பதை மேற்படி உயிர்கள் அறிந்திலர்; அதீன அறிவித்து ஆட்கொண் டார் என்பதே இதன் கருத்து.

மார்க்கண்டேயருக்காகச் சிவன் யமணே உதைத்தார் என்பது வரலாறு, இது, முலாதாரத்தில் குண்டலினியில் இருக்கும் பரம்பொருளேப் பிரம்மர்ந்திரம் வரைகொண்டு போய்ச் சிவயோகத்தில் இருப்பவர்களுக்கு என்றைக்குமே மரணம் திடையாது என்பதைக் காட்டுகிறது.

இறைவன், தமது நெற்றிக்கண்ணே விழித்து மன் மத்னே எரித்தார் என்பது வரலாறு, காமன் ஒவ்வொரு உயிர்களின் உள்ளத்திலும், பருவகாலத்து உண்டாகும் ஆசையை அடிப்படையாகக் கொண்ட இந்திரிய சுகத்தை எதிர்கோக்கிய - ஒரு சக்தி. அது அண்வருக்கும் இடை யூற் செய்யும், அந்தச் சக்தியை மனம் நாடாதவாறு நெறியால் **அடக்கி** ஆண்டு, சுழுமுனேயில் யோகாக்கினியைக் கொண்டு நிறுத்தி. ஆசையை **அ**்கற்றவேண்டும் என்பதை உண்ர்த்துவதே இதன் பொதிபொருள்.

தக்கண, அவன் யாகம் செய்யும் பொழுதே வீரபத்திர நாகச் சென்று, அவன் தலேயை வெட்டி, ஆட்டுத் தலேயைப் பொருத்தினர் இறைவன் என்பது வரலாறு, மிர்கள் என்ன தெளிவுடையோராயிருந்தாலும், அதிகாரமலம் தாக்க, அதனுல் அறிவு மாறுவார்கள்; ' நானே தலேவன் " என்பார்கள்; '' தாம் செய்வதெல் லாம் உயர்ந்த காரியம் என்று எண்ணுவார்கள். அவரின் மமதையை அடக்கி அறிவைக் கொடுப்பதே ஆண்டவன் கருணே என்பதைத் தெரிவிப்பது இவ்வீரம்.

இன்னுஞ் சில புராண வரலாறுகள் வருமாறு: பார்வதி இமய அரசன் மகளாசி, இறைவணப் பூசித்துக் காட்டிஞள், (பொருள்: இறைவன் அருமை யானவர் என்று அயரவேண்டாம்; அன்பருக்கு எளியவராய், பிரம்ம விஷ்ணுக்களுக்கு அருமையானவராய், அக்சினி மலையாய் விளங்கியவர்: பிரமனுக்கு அறிவையும், விஷ்ணுவுக்குச் சக்கரத்தையும் கொடுத்தார்).

இராவணன் கயிலே மலேயைத் தூக்க முயற்சித்தான்; இறைவன் அவணே மலேயின்கீழ் அழுத்திஞர்; இராவணன் அன்பு செய்தான்: இறைவன் அவனுக்கு வாளேயும் வரத்தையும் கொடுத்தார்.

சண்டேசுவரர் தகப்பன் காலே வெட்டினர். கடவுளப் பூசித்தார். கடவுள் மகிழ்ந்து, அவருக்குத் தான் சூடிய மாலே, ஙிவேதனம் எல்லாம் தந்தார்.

தேவர்கள் வாடிய முகத்துடன் ஓடிவந்து "சிவாய நம" என்று கும்பிட்ட அவர்கள் "எழுக" என ஆசிர்வதித்து அவர்கள் துன்பத்தை மாற்றினர் இறைவன் எல்லாராலும் தொழப்படும் தகுதி இறைவன் ஒருவனுக்கே உண்டு என்பதையும் அவனே திருத்தி ஆட்கொள்ளும் அருள் வள்ளல் என்பதையும் இது விளக்குகிறது. சக்கரம் பெற்றபொது, அதணத் தாங்கும் ஆற்றல் திருமாலுக்கு இல்லே; அதற்காகச் சிவணப் பூசித்தார்; சிவன் தனது ஆற்றலேக் கூறுபடுத்தி அளித்தார். அச்சக்கரத்தைத் திருமால் வீரபத்திரர்மீது ஏவிஞர்; அது அக்கினியைக் கக்கியதுடன் நின்று விட்டது. இது வரம் தந்த கடவுளே வரத்தைத் தாங்கும் சக்தி தரவேண்டு மென்பதையும், வரத்தைப் பெற்ற பிறகு உயிர்கள் செருக்குற்றுல் அவற்றை அடக்கி ஆட்கொள்வதும் அவனது கருணேயின் நோக்கம் என்பதையும் அறிவிக் கின்றது.

திருமால் அடிமுடி தேடியும் அறியப்படாமல் இருந் தது. உயிர்களுக்கு இயற்கையாயுள்ள '' நானே தலேவன் '' என்ற இறுமாப்பால் அந்த இறுமாப்பு அடங்கிய பொழுது அவர்களுக்கே அருள் செய்வது இறைவன் வழக்கம், இத்தகைய இறைவன் சர்வ சங்கார காலத்து எல்லாம் தன்னுள் ஒடுங்க, தான் ஒருவனேயாகி நிற்கிருன். அங்ஙனம் அழிப்பதற்கு நீரையும்நெருப்பையும் உபயோகப் படுத்துகிருன். திரும்பவும் எல்லாவற்றையும் படைக்கத் தொடங்குகிருன்; அதுவே சர்வே சர்வதிருஷ்டி.

### சர்வசிருஷ்டி :

சர்வ சிருஷ்டியில்சிவம் தன்னில்இருந்து ஞான சத்தியைப் பிரித்துப் புணர்கிறது; அப்படி புணர்ந்து பின் சத்தியிலிருந்து நாதம் பிறக்கிறது; நாதத்தில்விந்து; நாத பிந்துக்களில், கிரியையும் ஞானமும் ஒத்திருக்க சதாசிவம் தோன்றும் சுதாதிவம் சத்தியுடன்கூடி; சத்தி மானுய், பிரம்மா, விஷ்ணு ருத்திரர்களே அதிட்டித்து நின்று, படைத்தல் காத்தல் அழித்தல்களேச் செய்யும், அவர்கள், பிரமணக் கொண்டு பார்முதற் பூதங்களேயும் உயிர்களுடைய புண்ணிய பாவங்களுக்கேற்ப உடல் களயும், போகப் பொருள்களேயும் பனடத்துக் கொடுப்பார்.

### தித் :

திதி என்பது படைக்கப்பட்ட உயிர்க**ள், தங்க** ளுடைய புண்ணிய பாவங்களுக்கு ஈடாக**,** இன்பத் துன்பங்களே அனுபவிக்க இடையூறு வாராது காப்பது.

#### சம்ஹாரம் :

சம்ஹாரம் என்பது ஓயாமல் பிறந்து இறந்து உழல்கின்ற ஆன்மாக்கள் ஓய்வடையும் பொருட்டு. எல்லாவற்றையும் தம்முள் அடக்கிக்கொள்ளுதல். அது நித்திய சம்ஹாரம், வைத்த சம்ஹாரம். சுத்த சம்ஹாரம் நால்வகைப்படும் ; உய்த்தசஹாரம் என தூலசரீரத்தையும், சம்ஹாரம், **துக்குமசரீரத்தையும்** விட்டு, உயிர் ஒன்றியிருக்கும் நிலே ; சுருங்கச்சொன்னுல் உறக்கத்திலுண்டாகும் மூடரிலே எனலாம் ; சம்ஹாரமாவது மாயையும் ஒடுங்க நிற்பது ; அது ஜாக்ரா தீத கிக்ல, சுத்தசம்ஹாரமாவது மனங் கடந்த கிக்லயில் அழுந்தியிருப்பது ; அது தொழிலற்ற கேவல உய்த்தசம்ஹாரம் என்பது, சிவனது அருளில் அடங்**கியி**ருத்தல்.

### திரோபவம் :

திரோபவம் என்பது ஆன்மாவும், இறைவனும் ஒன்குயிருக்தாலும், ஆன்மா அவணே அறியாத கிஃபா கும், மண் ஒன்றே, குடமும் சட்டியும் பாணயும் ஆதிறது, அதுபோல ஒருவனே எல்லாப் பிறவிகளிலும் இருக்கிருன். ஊன் சுவையை கெஞ்சம் அறிக்கும் அது ஊணே மறக்து விடுகிறது; கண், காட்டிய ஒளியை மறக்கு விடுகிறது; அதுபோல கமக்குக் காண்பிக்கிற இறைவமே காம்அறிவிதில்மே.

### அனுக்கிரஹம் :

இறைவன் உயிர்களே உடல் என்னும் பைக்குள்ளே கட்டிக்கட்டி அவிழ்த்துவிடுரென், குயவன் சக்கரத்தில் வைத்த மண்ணேத் தன் மனப்போக்கின்படி செய்வது போல், இறைவன் உலகை அது இது என ஆக்கு கினருன்; இறைவனுக்கு எட்டுக்குணங்கள் உண்டு. அவனே ஆன்மாக்களே அநுக்கிரஹிப்பதற்காக எல்லா வற்றையும் படைத்தான். ஒன்ருயும் வேருயும் உடனுயும் மிற்கிருன்; கண்ணுள் கருமணியாயிருக்தும் காண்கிருன்.

#### கர்ப்பக்கிரியை :

குழந்தையைக் கொண்டாடுகிரேம், ஆனல், அக் குழந்தையைக் கருவுள் ஆக்குபவன் இறைவன் என்பதை அறிவதில்லே. முன்பிறப்பில் நம்மைவிட்டுப் பிரிந்துபோன ஆன்ம தத்துவங்கள் இருபத்தைந்தையும் கூட்டி, இனி வரும் விளேவை எண்ணி கருவுக் குள்ளேயே பல உதவி களேச் செய்கிருன். புணர்ச்சிக் காலத்து, இருபாலாருடைய பாசத்தால். பெண் உதரத்தில் ஆன்மா நுழைகிருன்; அப்போதே. காலமும் வாழ்வும் கணிக்கப்படுகின்றன. அந்தக் கரு சுக்கில சோணிதங்களாக ஓடி விழுந்தனவே. ஆனில் தோய்ந்த வாயு பூமணத்தை உலகினருக்கு உதவு வது போல உயிரினிடமாகக் குவிந்து விரியும் தன்மையில் பூனின் வாயு தங்குகிறது. ஆண்கரு மிகின் ருத்திரன்; பெண் கரு மிகின் திருமால்; சமமாகில் பிரமன்; பாய்ந்த கரு உருக்கொள்ளும்பொழுது மனுலயத்தையும் ஒருங்கே பெறுகிறது. விந்து பாய்ந்தபின் தந்தைக்குப் பிராணவாயு ஐந்துமுறை ஓடினுல் குழந்தைக்கு வயது நூறு. நான் காளுல் எண்பது. இவ்வாறு பகுத்தறிந்து பாய்ச்சக் கூடிய வல்லமை யோகிக்குத்தான் உண்டு. பாய்கின்றபோது பாயும் வேகம் குறைந்தால் குழந்தை குள்ளம்; தடைப் பட்டுப் பாய்ந்தால் முடம்; நடுவிலேயே அற்றுப்போனுல் கூனம். பாய்கின்ற வேகம் ஆண்களுக்கே யன்றிப் பெண்களுக்கில்லை.

விந்து பாய்**கி**ன்ற காலத்து. பெண்**ணி**ன் உ**தரத்தில்** மலம் தஙகியிருந்தால் குழந்தை மண்டு; சிறு நீர் இருந்தால் ஊமை; இரண்டும் இருந்தால் குருடு. விந்து காலத்து பிராணவாயு ஆடவனுக்கு வலது நாசி வழியாகச் இடதானுல். பெண்; ஆன்; அபானவாயு எதிர்த்துவர்தால், இரட்டைக் குழந்தை; இடது, இரு நாசிகளின்வழியே காற்றுவந்தால் அலி; இருவருக் கும் பிருணவாயு ஒத்து இயங்கினுல் குழந்தை அழநாக இருக்கும். குழறுமானுல் அழகாக இராது. பத்துமாதம் கருவளர்க்து, பருவமாகிப் பிறக்கும். விதை தெரியாது; ஏற்றவளும் அறியாள்; தட்டா வனுக்கும் னுக்குத்தெரியும்; அவன் ஒருவனுக்கும் சொல்லமாட்டான். கருவினுள் உயிருக்கும் காவலாகப் பிரமன் இருக்கிருன். இந்த விசித்திரம் எப்படி !

### மூவகை உயிர் :

சத்தியும், சிவமும் விளேயாட்டாக உயிரை உடலோடு கூட்டி, மாயையில் பூட்டி சுத்தமாக்கி, சிவமயமாக்கினர். உயிர்கள் விஞ்ஞானகலர், பிரளயாகலர், சகலர் என மூவகைப்படும்.

விஞ்ஞானகலர், ஆணவமலம் மட்டும் உடைய வர்கள். அவர்களுள். இயற்கையிலேயே விஞ்ஞான கலரும், பரிபாகத்தால் விஞ்ஞானகலர், ஆனவர்களும் ஆக இருதிறத்தார். பின் கணடவருள், ஆணவத்தில் கட்டுண்டு, மைபூரிய மணிபோல இருப்பவர்கள் விஞ்ஞான கேவலர்; உடலோடு கூடி அதற்குரிய புவனத் தில் வசிப்பவர்கள் விஞ்ஞான சகலர். உடலெடுத்து, இறைவன் கருணேசெய்ய. ஆணவமலத் தடிப்பு நீங்கப் பெற்றவர்கள் விஞ்ஞானசுத்தர்.

இரண்டாமக ரான பிரளயாகலர். ஆணவம் மாயை ஆகிய இருமலமுடையோர். அவர்களுள் மூன்று வகையினர் உளர்; பிரளயகேவலர், பிரளயசகலர், பிரளய சுத்தர் என.

மூன்ருமவரான சகலர், ஆணவம் கன்மம் மாயை ஆகிய மும்மலங்கள் கூடியவர்கள், அவருள்ளும் சகல கே வலர். சகலசகலர், சகலசுத்தர் என மூன்றுவகை யுண்டு.

### பாத்திரம் — அபாத்திரம் :

நாம் சிவஞானிகளுக்கே தர்மம் செய்யவேண்டும். எவ்வளவு கொடுத்தாலும், சிவஞானிகளுக்கே கொடுத்தல் நல்லது, நிலமளவு கொடுத்தாலும் ரிர் மூடர்களுக்குக் கொடுத்தால் இம்மைக்கும் மறுமைக்கும் துன்பமே விளயும். சீலமும் நோன்பும் இல்லாதோருக்குக் கொடுப் பதுவரட்டுப் புல்லிட்டு, புண்ணுக்கிட்டு, பாலேக்கறந்து குடித்தால் ஒக்கும் ! பருவம் கழிந்து செய்த பயிருமாகும்! அஷ்டாங்கயோக தர்மங்களிலிருந்து, ஞானத்தை அடைந்தவர்களுக்கே யல்லாது மற்றவர்களுக்குக் கொடுப் பது பெரும்பிழையாகும்.

### தீர்த்தம் :

மன**த்திற்குள்ளேயே** தீர்த்தங்க**ள்** பல உள்ளன. அவற்றில் முழுகத் தெரியாமல் காடும் மேடும் சுற்றி அலேவர் கள்ளமனதுடையவர்கள்! இறைவனே இடைவிடாது தியானித்தால் கங்கை உள்ளத்துள்ளே பெருகும். கடலில் போட்டதைக் குளத்துக்குள் தேடு வதைப்போல் உடலில் உள்ள பொடுள ஊருராகத் தேடுகிருர்கள்! அவனது அருள் துணேகொண்டு உடலுக் தேடுக. கருணயால் விளந்த நீர் உடம்பில் கறுக்கும், சிவக்குப், வெளுக்கும்: ஙிலம், காற்று எல்லா மாயிருக்கும்!

#### திருக்கோவில் :

கோயில் அவசியம், கோயிலில் சிவலிங்கத்தைப் பெயர்த்தால் அரசு அழியும், கோயில் மதில் கற் களில் ஒன்றை இடித்துத் தள்ளினுவம், அரசரை வெட்டு விக்கும். முனிவ ராயினும் பிராமணராயினும் அவர்கள் அழிக்கும் கோயில் பூஜைமுட்டுப் பட்டரல் உலகில் மழை இருக்காது, மன்னர் போர்வலிகுன்றுவார்கள்; கனனம், களவு மிகும், ஒழுக்கங் கெட்ட பிராமணன் கோயிலில் பூசித்தால் வேக்தனுக்கு வியாதி; அக்த நாட்டுக்குப் பஞ்சம்; இது சத்தியம்! கடவுள் சொன்ன் ஆணேமொழி!

### அதோமுக தரிசனம் :

தேவர்கள் ஓடிவந்து, '' இறைவா! முறையோ!'' என்று சூரனது வலியைச் சொல்லிப் புலம்பினர்கள், இறைவன், ஐந்து திரு முகத்தோடு அதோமுகமும் கொண்டு ஆறுமுகமாய் ஆறுமுகக் கடவுளே நல்**கி,** அவரைப்பார்த்து ''சென்று சூரணிக் கொன்றுவா'' என ஆணேயிட்டார். இவ்வாறு இறைவன் அதோமுகம் கொண்டதும், கண்டம் கறுத்ததும் எதற்காக என்று உலகவர் அறியமாட்டார்கள்! 'நஞ்சுண்டான் கறுத்தது' என்பார்கள், அசூர சக்தியை அழிப்பதற்காக அவன் து திருவுள்ளத்தெழுந்த கோபம் அல்லவா அது! பொய் ம னி தர் மெய்யுரைத்தால் யுரைக்கும் தேவர் களேயும் அவர்கள் காலில் வணங்கச் செய்வான் இறைவன் என்பதல்லவா இதன் உள்ளுறை!

### சிவநிந்தை:

கடவுளே கிக்திப்பவர்கள் இருவகையர்: கடவுள ஒரு வருண்டு; அவர் நம்மிலும் எளியவர், என இலேசாக கிணத்து இகழுபவர் ஒருவர், மற்றவர் நாமே கடவுள்; நம்மைவிடக் கடவுள்வேறிலர் என்றெண்ணி இகழுபவர். இவர்களில், அறியாமையால் இகழுபவர் பூணயின்வாய் அகப்பட்ட கிளியைப்போல், வாய்க்கு வந்ததைப் புலம் புவர், மற்றவர், அகம்பாவத்தால், 'கடவுளே நாம்' என எண்ணி. கடவுள் கிணப்பே இல்லாதவர், கடவுளிடம் பொய்ப் பகை கொண்டாலும், அது ஒன்று பத்தாய்ப் பேருகித் தீமைசெய்யும்! கடவுளேப் பகைத்த தேவா, அகரர் எல்லோரும் அழிந்தனர்!

#### குருநீந்தை :

ஓரெழுத்தையும் – அதன் உண்மைப் பொருணயும் சொல்லீக் கொடுத்தவர் குரு. அவரை நி**ந்தித்**தவர் பூமியில் ஊர் நாயாகப் பிறந்தும், சாக்கடையில் கிரும யாகப பிறந்தும், ஒருயுகம் வருந்துவர். குருமனம் நோகும் வண்ணம் தீயைகளேச்செய்தவர். கீழ்மக்களாகப் பிறந்து வருந்துவர். குரு நிந்தையிலே இந்திரபீடமும், அட்சிபீடமும் அசைந்தன. மஹேசுர வழவமான நிந்திப்பவனும் அவ்வாறே வருந்துவான்**.** ளுனிகளே சிவனடியார்களின் சிந்தை நோகப் பேசியதர். ஞான்றும் துன்பம் அனுபவீப்பார்கள்.

#### பொறையுடைமை :

அடிக்கடி சலனப்படும் சிந்தைக்கு உறுதி யளிப்பது பொறுமை: வீட்டிலும் பொது இடங்களிலும். கொல்லே யிலும், பலவகையிலும் பலரோடும் பழதுகின்ற உயருக்கு எல்லேயற்ற லயஸ்தானம் பொறுமையே.

### பெரியாரைத் துணக்கோடல் :

எல்லா வகைகளிலும் பெரியார்களத் துணக் கொள்ளுதல் நல்லது. நெருப்பிற்பட்ட தளிர்போல மனம் வாடி வதங்கினுலும், பெரியவர்களேத் துணேக் கொண் டால் அது புதுமை அழகு பொருந்தும்; ஆகையால் பெரியோர்களுடன் கூடுவதே பேரின்பம்.

திருமூலர் '' அடியாரோடு கூ.டச் சிவலோகம் சென்றேன். வாயிற்காவலர் அறிவிக்க, இறைவன், ''வா! வா!'' என்றமைத்தான், அங்கிருக்த எல்கோரு மகிழ்ச்ம் சியால் ஓலம் என்று உரக்கக் கூவினர்! இம்மை மறுமை ஆகிய இரண்டையும் உண்மையாக உணர்க்த ஞானி களுடன் உறவாடினே; பிறவிச் சுழியை கிக்தினேன; பேரின்பம் உற்றேன்!' என்று பெர்யாரைத் துடீனக் கொண்டதால் விடாக்த பெரும் பயவேப் பேசுகின் ருர்கள்.



### Horigin Andria

<u> மனத்தால் உயாகிக்ளுன். மனத்தை</u> ானிதன். உயர்த்துவது: ானிதன் சடமை. மனமும், அதனேக் கருவியாகச்கொண்டு உணர்ச்சிகவேச சேகர்த்துக் கொள்ளும் உயிரும், பெண்டு - பிள்கோ, மாடு - கன்று, சல்டை - சந்தோஷம் என்று பள்ளத்தை கோக்கிப் பாயவுட கூடும். மகிழச்ச், கருணோ, அன்பு என்கிறை கனி மரங்கள் செறிந்திருக்கின்ற இறைகள் திருவடி என்**கிற** ஏறவுங்**கூ**டும். பள்ளத்தில் உச்சியில் இறுங்கின்ல, பாவமும் துக்பமும் விடுகிக்றன; உச்சியில், ஏறிஞல், என நும் அழியாத இன்பம் உண்டாகிறது. மனிதன் எதை வீரும்புவான்? எனறும் அழியாத இன்பத்தைத் தானே! அதற்குரிய வழி இறைவனேடு உயிரை ஒன்றவைக்கின்ற யோகம் ஒவ்றே. இந்தயோகத்திற்கு எட்டு உறுப்புகள் உண்டு. அவையாவன: - இயமம். கியமம், ஆசனம், பிராறையாமம் பிரத்திய காரம், தூரணே, தியானம், சமாதி.

### ் ப்பாழ

இயமம் என்பது; கொல்லாமை, வாய்மை, கள்ளுன் ணமை, அடக்கமுடையை, கடுவுகிகமை, பதத்துண்டல், தூய்மை முதலிய கட்டுப்படுகளே மேற்கொள்ளு ஹாம், எட்டுத் திலையும் மேசங்கள் கூடி மழையைக் கொட்டி னுலும், இயமத்தில் தவறக்கூடாது. இயமத்தில் உறு**தி** யாய் நின்றவர்கள் சிவபெருமானுடைய சாலோகத்தை அடைவார்ள். கஅவர்களுக்கு எத விருப்பமோ அதனே அறக்கு செய்வால் இறைவன்,

### : வ்வயிரு

தலம், ஜபம், சந்தோஷம், ஆஸ்திகம், தானம், சிவவிரதம், சித்தாந்தக் கேள்வி, சிவபூஜை. மகி, நாணம் இப்பத்திணயும் தவருது மேற்கொள்ளுதல் நியமம். இவற்றை மேற்கொள்ளும்பொழுது, ஒளியான சிவத்தையும், அதன் ஆற்றலாகிய சத்தியையும் தியானித்தல் அவசியம். நியமத்தில் தவருதவர், முனி வர்கள் எதிர்கொண்டழைக்கச் சிவபதம் சேர்வர்.

### ஆசனர் :

ஆசனம் என்றுல் 'இருப்பு'' எனக் கூறலாம். காற்றின் ஒழுங்குக்கும். உடல் கோயற்று நடு காழவும், உணர்வு ஒன்றவும் ஆசனங்கள் அவசியம். ஆசனங்கள் பத்மாசனம். பத்திராசனம், குக்குடாசனம், சிம்மாசனம் கோமுகம், சுவஸ்திகாசனம், வீராசனம், சுகாசனம் என எட்டுவகை. இவற்றுள் குக்குடாசனம் ஒழிக்த மற்ற ஏழும் சிறக்தன; உத்தமமாயின; இவையன்றி ஆசனபேதங்கள் பல. ஆசனங்களில் வல்லவர்கள் வானவர் தலேவராய், முழவும் குழலும் ஒலிக்க, இங்கேயே இருக்து தன்னுள்ளே இன்பம் பெறுவர்.

#### பிராணுயாமம் :

பிராண – ஆயாமம்: மூச்சுக் காற்றைக் கட்டுதல. மூச்சை அடக்கினுல் மனமும் அடங்கும், அதணே மடை மாறீப் பாய்ச்சிப் பழகினுல், மன ஒருமைப்பாடு உண்டாகும். ஒரு ஊரில் ஒரு நாட்டாண்மைக்காரன், அவனுக்கு ஐந்து வேலேயாட்கள்; அவனுக்கு ஒரு குதிரை: அது உண்மையானவருக்கு உதவும்; பொய்யானவரைக் கீழே விழச்செய்யும்.

சொந்தக்காரன் நல்லவன்; குதிரை இரண்டு. அவற்றை வீசிப்பிடிக்கும் தந்திரத்தை யாரும் அறியார். குருஉபதேசம் கிடைத்தால் பிடித்து விடலாம்; அவை வசப்படும்.

பறவையைக் காட்டிலும் வேகமாய்ச் செல்லும் குதிரை ஒன்று. அதன்மீது ஏறினுல் கள்ளுண்ணுமலேயே களிபபுறலாம்; துள்ளிநடக்கலாம்; சோம்பல் இல்லாமல் இருக்கலாம். உணர்ச்சியுள்ளோருக்கு உள்ளதைச் சொன்னேம்.

பிராணயாமத்தில் பூரகம், கும்பகம், ரேசகம் என மூன்று ஙிலகள் உண்டு. பூரகம்: இடது நாசி வழியாக 16 மாத்திரை காற்றை உள்ளுக்கு இழுத்தல். கும்பகம் இழுத்த காற்றை 64 மாத்திரை காலம் உள்ளுக்கு இருத்துதல். ரேசகம்; 32 மாத்திரை காலம் மிக மெது வாக வெளியேவிடுதல் இப்படி மூச்சுக்காற்றை அடக்கி ஆண்டால், பழுத்த உடல் பிஞ்சாகும்; உறுப்பு சிவக்கும்; நரை கருக்கும்; சாக்காடு இல்ல; கடவுள் அருளப் பெறலாம். பிராணயாமம் செய்பவர்கள். தேவர் எதிர் கொள்ள, "இவன் எங்கள் தலேவன்! தலேவன்!" எனப் பாராட்ட, இன்பக் கலவியில் என்றும் இருப்பர்.

### பிரத்தியாகாரம் :

விஷயங்க<sup>2</sup>ள கோக்**கி** இந்திரியங்கள் வழியாக ஓடும் மனத்தைத் தடுத்து நிறுத்தல் பிரத்தியாகரரம்.

மூலாதாரத்தில் இருக்கும் குண்டலினியில் செஞ்கடராக இறைவன் எழுந்தருளியிருக்கின்முன் அவரை நடரிக்குப பன்னிரண்டங்குலம் கீழாகத் தியானத்துப் பழகிகுல தேகத்திற்கு அழிவில்கே; கடவுள தூருகவக்கு குடியிருப்பார், பிரத்தியாகாரம் செய்பவருக்கு ்ரேகை போல் ஒளி தோன்றிஞல், அதஃவப பரானந்தர் எவக் கொள்க. க**ழுத்தி**டுந்தில் நிலவெளி விசினவ் அவனுடைய உடல் ஆதாக்த மயமாகும். விழித்த கண் விழித்தபடியே இருக்க முலாதாரத்திலுள்ள குண்ட லின்யை எழுப்பி மேற்கொண்டு சேவறு பிரமாரக் திரத்தில நிறுத்தினுல் காலத்தை வெல்லலார், இவ்வாறு குண்டலினி நில்யைப் பிரித்து உணரும் பொழுது உண்டாகும் நிலேமைகல் தியாவித்தல், அதோடு ஒன்ளுதல், உள் அதகு நோக்கல் இவை பிரத்தியா காரத்தின் பெருமைகளாகும். பிரத்தியாகாரம் வல்லவர் களுக்கு உலகெல்லாம் உள்ளே யே தோன்றும். அறியாமை நீங்கி ஆண்டவனே அடையலாம். இவன் மோட்சம் அடையுங்காலத்து தேவரெல்லாரும் '' இவன் யார் ? யார் ? ் எனக்கேட்க, சிவன் '' நாமே இவன் '' என்று சொல்ல, எல்லோரும் எதிர்கொள்ள, இறைவண உன்மையாகக் காணுவர்.

### தாரணே :

விஷய சுகத்திலிருந்து மனத்தைத் திருப்புவதோடு சைதன்ய வஸ்துவாதிய கடவுளிடத்து மனத்தை நிறுத்துதல். கோணல் மனத்தை ஒன்றுகக் கட்டி, முதுகந்தண்டோடு பிரம்மரந்திரம் வரை கொண்டுபோய் அதற்கு மேற்பட்ட பெருவெளியில பார்க்கச் செய்து கண்ணிருந்தும் காணுமல், காதிருந்தும் கேளாமல் அருத்தல் தாரணேயாம், இதல் பழகுவது வாணுள் நீடிக்கும் வழி

உச்சியில், எல்லாவற்றையும் பேதிக்கும் ஒரு பெண் பிள்பே இருக்கிருள், மூலத்தில் ஒரு மூர்த்கி இருக்கிருர். அவரைக் கிளப்பி அவளுடன் சேர்த்தால் பாலனைக்க்.

காற்றைத் தாரணேயில் அபானமாகக் கீழ்நோக்கிப் போகாமல் எழுப்பி இடை பிங்கலேகளுக்கு இடையான சுழுமுணேயில் நிறுத்தி மடைவாயில் கொக்குப் போல் இருந்தால் ஓர் ஊழி உயிர் வாழலாம்.

வாயைத் திறவாதவரது மனத்தில் ஒரு மாடு நிற்கிறது. வாயைத் திறப்பவர் காற்றை வெளியிலே பாய்ச்சுவார்கள். வாயைத் திறக்காதவர் சுழுமுனே வரையில் காற்றை ஏற்றுவார்கள். அதனுல் கெடுங் காலம் வாழ்வார்கள். அப்படிக் காற்றை வெளிப் படுத்ததாதவர் களுக்கு நவத்துவாரங்கள் இருப்பீனும், அவர்களுக்கு உடல் பள்ளியறை போல. தாரணேயாவது நல்வழிப் படுத்துவது; நமன்வரும் வழியை அடைப்பது.

### தியானம் :

தியானமாவது இடைவிடாத நிஃரவு. அது, ஒரு காமி தன்னுல் காதலிக்கப்பட்டலின் எப்பொழுதும் எண்ணி யிருப்பதைப்போல, இறைவின் எண்ணிக் கொண்டிருப்பதே. காமுகன் அவின ஆதாரமாகக் கொண்டு நிஃவவைச் செலுத்துவதைப்போல, இறைவன் திருவடியை ஆதாரமாகக் கொண்டு இவர் மனம் சென்று பற்றுதலால் ஆதாரயோகம் எனவும் கூறப்படும். அம்மனமே, தன் உயிருள் பரமசிவன் திருவடியைப் பார்ப்பது நிராதாரயோகம் எனப்படும்.

ஞானேக்திரியங்கள் வாயிலாக அறிவூட்டி கம்மைப் பண்படுத்திய பழம்டொருள் ஒன்றுண்டு, அது கம்மை அகண்ட ஒளி காட்டி ஆட்கொண்டது. புருவமத்தியில் **காணப்படுகு**ன்ற ஒளியைக் கண்ணூக் கண்டு கலந் திருந்தால், விண்ணுறு பாயும் ; பரம்பொருஃப் பாக்க் கலாம். மனவிளக்கை ஏற்றிச் சினவிளக்கை அவித்துத் துண்டிவிட்டால், அவியாளிளக்கு திரியைத் தோன்றும். எண்ணுயிரம் ஆண்டு யோகமிருந்தாலும், கடவுளேக் கண்டவரில்ஸ். தமது உள்ளேதேடி கோக் கினுல் அவன் கலந்திருப்பது கண்ணுடிபோலத் தெரியும், **கி**மிர்க்திருக்கு. நுனி முக்கில் பார்வையை உணர்ச்சி ஒன்றியிருப்பதால். வாட்டமில்ஜீல ; உடலுக்கு அழிவில்2ல, சிவனே தனம்; ஆப்படியிருப்பவருக்குக் அழியாது; அவருக்கு மணியோசை, காயம் கடலோசை, யாணயோசை, குழலோசை, மேகத்தின் ரீங்காரம், சங்கொலி, பேரிகை இடி, வண்டு இப்பத்துவ**ன்**க **நாதங்களும்** தும்பி ஒலி யாழொலி, கேட்கும். இந்த நாதங்களின் முடிவிலேதான் பராசக்தி விளங்குகிருள். ஈல்ல யோகமும் அதுவே. தத்துவம் முப்பத்தாறும் கடந்து, மாயையைச் சிதைத்துத் வருளில் பதிந்த அன்பரே நிஃயறிந்தவர். இத்தியானம் செய்பவருக்கு ஏழு புவனமும் ஏவல் செய்யும், பராமுதம் திளக்கும்; உலகெல்லாம் அவனது இடமாகும்.

### சமாதி:

தியானத்தில் முதிர்ந்து, இந்திரியங்களும் அந்தக் கூணங்களும் அடங்கி ரிற்பதே சமாதி.

சிவசக்திகள் ஒன்றுகூடித் தியானம் மிகுந்தால், அது சமாதியில் கொண்டுவிடும். மனம் ஓய்ந்த இடமே தியானம் மனம் விரிந்த இடமே தியான முதல் கீழ்நிலே யாகிய உலகானுபவம் வரையில், பராகாசத்தில், மேரு வின் தாழ்வரையில், குதிரையைச் சவுக்கால் அடித்து ஓட்டுபவரே ஆகாய கங்கையையும், விந்தியாடவியையும் கண்டு. உணர்வு ஒன்றுகவே ஒன்றியிருப்பார்கள். இறைவடூடு ஒன்றிவிட்டால், அதாவது தான் அவன் ஆனுல், சமாதியும் வேண்டாம்!

### ஆட்டமாசித்திகள் :

சமாதியில் ஙிஃப்பவருக்கு அட்டமா சித்திகள் வந்து பொருந்தம். அவை அணிமா, லகிமா, மகிமா, பிராப்தி, கரிமா, பிராகாமியம், ஈசத்துவம். வசித்வம் என்பன. மந்தரமஃயில் (உடல்) ஏறுகின்ற மதியையும் (இடைகஃ) பானுவையும் (பிங்கஃ) மாற்றி, கட்டுத் தறிபோலுள்ள சுழுமுணக் குழியில் களங்கம் அற நிறுத்த வல்லவர்கள், நூலில்லாமல் ஆகாயத்தில் பறக் கலாம். ஓராண்டு சமாதியில் பழகினுல் அணிமாதி சித்தி கைகூடும். இது கைவந்தவன் பஞ்சைக் காட்டிலும் இலேசானவனுய் இருப்பான்; அவணே வெல்லமுடியாது.

லகிமா என்பது மிகலேசான தன்மை. இந்தச் சித்தியை அடைந்தவன் பாஃப்போன்ற வெண்மையான பொருளாய் எங்கும் பரவி, உண்மைப் பொருளே உணரு வான். மகிமா என்பது பிரகிருதியைப் பூசித்தலால்

விரிக்கு பெரிதாதல். இநு ஆகாயம் போல் தேகம் சித்தித்தவருக்கு ஞானம், உலகம், பொருள், எல்லாம் தன் வழியாகவே தழைத்திடும். பிராப்தி என்பது எல்லா . வற்றையும் இருந்த நிஃலயிலிருந்து கொண்டே தலாம், கரிமா என்பது போவதும வருவதும் இன்றிப் . பூதங்கள் எல்லாவற்றையும் தன்னுள்ளடக்கித் திணைய யாதல். பிராகாமியம் என்பது வி**ள**க்கொளி எங் கம் போல் முதலிய ஊடுருவது பூமியில் முழுகி எழுதல் இச்சித்த காரியங்களே முடித்தல். ஈசத் நவம் என்பது இறைவனேப்போல் சிலவற்றை ஐக்தொழில் செய்தல். வசித்வம் என்பது எல்லாவற்றையும் தன்வசப்படுத்தி அடுக்கும் தன்மை, அவர், எங்கும் தானுய் மலருள் மணம்போல வாழ்வர். அவருக்கு நமன் இல்ஃல.

### சரீரசுத்தி உபாயம் :

உடம்பழிக்தால் உயிரழியும் ; ஞானம் சித்திக்காது. வளர்க்கும் உபாயம் அறிந்து ஆகலின், உடம்பை உடம்பை குற்றமான வளர்த்தேன். உடம்பை, ஒரு உடம்புள் பொருளாக எண்ணியிருந்தேன். இறைவனும் இருக்கிறுர்கள். ஆதலின் உடம்பை நண்கு தண்ணீரை வயிற்றுள் வேண்டியதாயிற்று. பாதுகாக்க கிறைத்துச் சுழற்றி மலத்தைக் கழிப்பவர்களுக்கு உடல் அஞ்சனம்போலாகும்; அந்தியில் சரீரசுத்தியானல் கபம் ஆகுமானுல் வாதம் அற்றுப்போகும்; மத்தியானம் வரும்; கடிலேயிலானுல், பித்தம் **நீங்கும்:** நரை திரை வாராது. அண்டம் அணுவானுல் அதற்கழிவில்ஃ; உடல் சுருங்கினுல் உயிர் நிஃலக்கும். அடிக்கடி பிராணபாமம் செய்தல் இதற்குரிய சிறந்த உபாயம்.



# TIRUMULAR

The term "mantram" denotes "an idea that sustains and safeguards a person who is immersed, as it were, in seeking Truth through its instrumentality."

It is ideas that elevate men to great heights. Naturally, one who feels a compulsive urge to enter into a higher spiritual level. should safeguard oneself with ideas that bring about an upward orientation in one's being.

Mantram is the spark that lights the torch of knowledge. The late Dr. V. V. Ramana Sastri defines mantram as "an idea that is formed out of (spiritual) churning." And he adds: "Mantrams, therfore, are images that emerge in the mind as a result of ceaseless concentration." Such mantrams are a means of attaining true knowledge,

Tirmantram by Tirumular is one of the most mportant of the Tamil works on mantrams handed down to us from our saints and seers.

Scholars hold conflicting views on th date of composition of Tirumantram, and,

whether or not it is a translation from Sanskrit. It is the privilege of scholars to disagree. We shall not here enter into academic controversies. However, it is well that we seek to have some idea of the social environment of the age in which Tiumular lived and produced his magnum opus.

Tirumular's origin, the circumstances that led to his leaving Kailas and to his settling down in the land of the Tamiis, the social forces that inspired him to produce the immortal Tiumantram. all these are lost in the mists of antiquity. We do not even know the real name of this great sage. Tirumular is the name he acquired later when he became a shephead. No historical background is possible. We have, therfefore, to turn to another great treatise, Periyapuranam, for what it has to say on the story of his ilfe.

The sage, says Periya Puranam, came to Tamil Nad from Kailas to meet his friend Agastya. After offering worship at several famous shrines, he reached Sattanur. a village on the banks of Kaveri, where he witnessed the tragic spectacle of a herd of cows weeping over the corpse of a shepherd. Evidently, the shepherd had met with sudden death, and the cows. feeling that same great tragedy had befallen their master, stood hovering about the body,

unwilling to move away. They smelled it. and tears rolled down their long white cheeks like sivery rivulets.

This moving sight struck a responsive chord in the sage, and he decided to end the agony of the cows. As one who had mastered the eight siddhis, he knew the technique of moving from one body to another. He cast aside his body in a safe place, and penetrated into the shepherd's body, The cows danced with joy on seeing their master alive again.

The sage who now lived in the body of the shepherd (his name was Mulan) followed the cows back to the village in the evening. But he stood in the street without entering Mulan's house. Mulan's wife who was awaiting her husband's return came out, and was puzzled to find him standing in the street. She called him in, and moved up to take his hand. But he stepped aside. and asked not to touch him. He denied he had any relationship whatsoever with her. Then he entered into a neighbouring mutt, and was soon immersed in deep contemplation.

Mulan's wife would not be consoled easily. How could the poor woman know that her husband was no more and that another saintly soul was now dwelling in his body? She complained to her relatives against her husband's behaviour and cried that he had lost his senses.

Some of the elders of the village who saw him at the mutt were wise enough to perceive that the shepherd was in a state of samadhi. They, therefore, asked her not to disturb him, but to to leave him alone.

when the sage emerged from contemplation the next morning, he straightaway went to the spot where he had left his former body. But it was not to be found there! He then realisd that he was destined to spend the rest of his life as Mulan the shepherd, that it was God's will that he should fulfil His purpose as a shepherd.

Known thenceforth as Tiumular (derived after the shet herd's name Mulan), he left Sattanur. and reached Tiruvavaduthurai, where he sat under a Bodhi tree and passed into a state of deep contemplation. Once a year he woke up, and each time he composed a stanza containing the cream of his spiritual experiences during the year. It took 3000 years for him to compose the 3000 stanzas comprising Tirumantram,

This account of his life in Periya Puranam gives perhaps a clue to the state of society which obtained at the time of Tirumular. Why did Tirumular choose to come down all the way to the land of the tamils? How did it come to pass that this great exponent of the: Vedas and the Agamas was given the form of a shepherd in a lower rung of the social ladder to expound the great

Saiva Siddhanta school of philosophy? And why was Saiva Siddhanta in particular chosen in preference to other systems of thought? It is well that we seek here some answer to these questions. if only for obtaining a correct appreciation of some of the stanzas in Tirumantram, such as, for instance, those expressing his strong condemnation of the pretensions of impostors masquerading as saints and seers.

Presumably, early Indian thought, which gave birth to some of the greatest metaphysical systems the world has ever seen, received a setback, and an era of sterility and stagnation had commenced. True learning and character were eclipsed by principles and practices justifying social malprac tices. The true import of the Vedas and the Agamas was allowed to be lost in the jungle of rituals and dogmas. Tamil Nad the cradle of Saiva Siddhantha had become the breeding ground of false prophets who used religion and philoso phy for securing personal advantages. Such. obviously, was the state, of Tamil society which Tirumular felt cempelled to reconstruct on lines set forth in the Vedas and the Agamss and as he understood them in the light of his spiritual experiences.

Tiumular wanted humaniy to share the divine bliss which he himself had enjoyed. This sharing of his happiness, this freedom of the soul from ignorance and bondage, cannot however be secured unless, first, some of the fundamental tenets of Saiva Siddhanta were instilled into the minds of the people,

Tiumular taught that the liberatiion of the Pasu (soul) was not dependent on the caste, high or low, of the person in whom it dwells; that the soul can attain freedom only if one followed the right path without allowing oneself to be diverted toward blind alleys; that Saiva Siddhanta, which is the cream of the Vedas and the Agamas, opens the window that reveals true knowledge.

This account, therefore, of Tirumular's tea ching Tirumantram as a shepherd, should serve to emphassise his advice that, inasmuch as the soul and not the body that must needs be freed from bondage, any person, be he of high or low birth, can seek to attain Sivananda (divine That he should have come from Kailas to Tamil nad in the extreme South may be taken as reflecting his anxiety that the correct principles of Saiva Siddhanta should again be taught and reinforced in the land of its birth, where social conditions had so altered as to obliterate the prime principles of the Vedas and the Agamas. If the Vedas may be described as the tree of knowledge, the Agamas are its branches and leaves and fruits. Ohile the Vedas eontent themselves with stating that the soul is the Brah man, the Agamas instruct and guide in leading soul toward its union with the Absolute Being.

## FIRST TANTRAM

Tirumantram as we have seen, arose out of Tirumular's intense longing that mankind should share the fruits of his spiritual experiences. The treatise is divided into nine tantrams (chapters) setting forth the fundamental tenets of the nine Saiva Agamas.

The First Tantram begins with upadesam (instruction), - instruction that lays down the essential ingredients of Saiva Siddhanta; that sets forth the experiences of pasu (soul) in its union with pathi (Absolute Being); that teaches humanity the way to scotch pasam (bondage) so as to prepare the soul toward its ultimate integration with pathi.

The first thirty stanzas deal with upadesam. The Saiva Siddhanta system should have had a complete exposition even if Tirumular had contented himself with composing these thirty stanzas only, without proceedig further. He hower composed three thousand stanzas, for he felt that men of average intellingence required a much more detailed treatment that will take them step by step to the desired goal. Hence the nine chapters and the three thousand stanzas which deal elaborately with the Saiva Siddhanta system, keeping ali the while before the mind the central theme, namely, that pathi (Absolute Being), pasu (soul) and pasam (bondage) are eternal entities; that the

soul, which is fettered with impurities and blinded by worldly distractions, does not, of its own accord, strive to grasp the Absolute Being; that the Absolute Being, by virtue of its innate benevolence, confers its grace on the soul which is thereby enabled to pierce through the veil of impurities; that this removal of impurities is rendered feasible for the soul when it experiences pain and pleasure through the cyclic process of births and deaths; that when the soul is completely stripped of its impurities, it ceases to exist as such and unites itself with the Absolute Being.

#### **UPADESAM:**

Green patina is an essential attribute of copper. in like manner. ignorance is a basic attribute of the soul. Tirumular: "God, therefore gave me brith to save my soul. He showed me the way to gnana (true knowledge). Even as a crystal reflects the colour of the precious stone placed on it, my soul sparkled with the light He showed within me"

The Absolute Being, soul and impurity are eternal and coeval. When God in His infinite mercy showers his grace on the soul, the latter is freed of its ignorance and impurity.

The sun of God rises over the ocean of mercy, dispelling the darkness of mala (impurty), which is clasified into anava. maya and karma.

when a convex lens and cotton are placed side by side, the former connot by itself burn the latter; it can burn the cotton only with the aid of sunbeams. Though the soul and impurity dwell toge ther, the former cannot by itself scorch the latter without God's grace.

The soul, in association with the body, gets itself inextricably entangled in the activities of the five sensory organs, and struggles in vain to find a way out. The Guru (Teacher) however assists the soul in shedding its impurities. It is, therefore, the path of wisdom to meet the Guru, and to here and ponder over his utterances.

Those who receive such guidance from the Guru are called the Sivayogis. Their souls ultimately get themselves merged in the Absolute Being and remain statuesque.

It is Sivayogis who can witness Siva's cosmic dance. It is they who can see Sivalogam here and now. Such men are called Siddhar, Mukthar and Nimalar.

Sivayogis are those who have transcended the thirty-six Tattvas and, seen the Sivam beyond They see all motion as emanating from Sivam, and. therefore, they themselves remain motionless. They may even be styled idlers! They dwell in the limitless expanse of gnana, and are enveloped in its profound quietude. However, even while thus seemingly asleep, they comprehend all cosmic.

activities as taking place within themselves. But their senses are not tied to worldly objects. Even as the tortoise contracts its limbs within the shell, the sensory perceptions of Sivayogis stay dormant and withdrawn. Like salt dissolved into water, their souls lose their separate characteristics and become one with Sivam.

#### PERISHABILITY OF THE BODY:

Two vessels were made of clay. They looked hard and well made. Unfortunately, rains came. The vessels broke up, and were again dissolved into clay.

Two poles were erected over which a beam was laid. Thirty-two rafters were arranged on the sides, and finally the roofing was made. After some years the roof was motheaten and rendered useiess. The master then left the house and would not return. His wife and children however stayed on' and would not follow him.

The wounds became gangrenous. The joints loosened. The frame began disintegrating. They felt the tip of his nose to feel the breath. Then they threw him out. Crows and vultures fed on the body.

over, he was talking to the lady of his love:

Suddenly he felt a sharp pain in the chest. He died.

The young man married the girl he loved most. Their love prospered for a while, but soon began to wither and shrink. He died. They carried him to the funeral ground and burnt him there.

The fcrt was strong, as well as beautiful. Ninety-six persons lived in it. The fort crumbled down, and all the ninety-six ran away.

He was the chief of the village. He used to travel in a palanquin. But in the end they carried him in a different type of palanquin, a wooden stretcher. The villagers followed, blowing shelis and conches. Thus ended his travels.

He must needs leave his beloved wife in the house. He must needs leave behind everything else, his cows, house, and all other possessions. They carried him away on a stretcher, bathed the body, put sacramental rice into the mouth, burnt it. They did not think of him again.

He was a mighty monarch, ruling over many kingdoms. His sceptre and crown, his horse and

his sword, they are all here, but he has been taken out. What does it matter now if crows and vultures eat him? Of what avail is it if milk is sprinkled over his body? What does it matter if he is scoffed at?

# MUTABILITY OF YOUTH :

The sun rises in the east and sets in the west. The calf grows up and becomes an aged animal. We should see the truth behind such phenomena' and perform good deeds before youth fades away.

When young, he was like a sugarcane to women. But he is now old and shunned by them.

Yesterday he was a boy; today he is an young man; tomorrow he will be old. People are still indifferent to the eternal verities and are reluctant to grasp the truth!

The sun measures the world; we count the hours with the aid of the sun. Still fools stumble into the pit of ignorance prepared by the Lord of Death; Let us worship God before youth changes into decrepit old age.

#### DEATH:

Those green leaves and flowers we now see on that branch, do fall down and die.

The farm is cultivated collectively by five men. One day they receive a directive from the owner. Immediately they quit the farm and run away!

The shiny black hair turns grey. Birth leads to death. Hence we should follow the right path, perform the right deeds and beseech God's grace before the soul leaves the body. Do not covet another man's wealth. Feed the poor before you eat.

#### **NON - VIOLENCE:**

"Kill! Stab! Cut!" cried some. But all of them are now stationed in Hell by the messengers of Death. Non-violence is the finest flower with which to worship at the shrine of God.

#### **MEAT-EATING:**

Murder, robbery, drunkenness, lust, falsehood these are the five great sins. Therefore, eating meat which comes out of killing is the act of men beyond the pale of society.

#### **COVETING ANOTHER MAN'S WIFE:**

He has a wife who tastes delicious like jack fruit. What a pity he seeks his pleasures with another man's wife who tastes bitter!

That delectable mango comes from his own orchard. But he ascends a tamarind tree in the neighbour's backyard to eat its sour fruits!

## **SEXUAL PLEASURE:**

Sexual pleasure which man derives from woman is akin to a dream. Most men worship

this pleasure as though it were heavenly bliss. They pour margo oil. into a tumbler intended for drinking sugarcane juice! The leaves of that tree look attractive indeed, but the fruits are bitter. Her limbs may seem shapely and seductive, but it is wrong to be ensnared by them.

Life is like a tattered cloth. When we have no money, friends leave us. We cannot command any comforts, we cannot occupy a place in society. Let those, whose sole occupation is to fill in the pit called stomach, realies that if they are blessed with God's grace, all the pits, bottomless though they may seem at the moment, will be filled in and levelled.

#### **BRAHMINS:**

Only they are Brahmins who discharge their holy functions. They perform yagnas and are busy doing good things. Gayatri and Savitri are their mantras. They alone are real Brahmins who, having received guidance from Guru, perform pranayama and other necessary karmas, and lead a worthy life. They alone are real Brahmins who probe into the mysteries of Vedanta. Such Brahmins bring prosperity to the country.

### **IGNORANT KING:**

An illiterate king is like Yama, the Lord of Death. Indeed Yama is to be preferred to the illiterate king, For, while such a king indulges in

indiscriminate killing. Yama refrains from killing good men. Under unrestrained tyranny, people too disregard moral obligations, plunging the country into chaos and destruction. It is the king's duty to see to it that all sections of the population perform their respective functions. He must be shrewd enough to detect impostors who exploit religion for personal profit. He must punish those who violate the laws of righteousness.

#### **CHARITY:**

Do not eat all that you have without sharing it with others. Even crows eat in company. Blessed are those who give towards charity. It should surely be possible for all of us to feed the cow with some grass, or give at leest a handful of rice to the beggar, and to speak always kind words. To share what we have with the poor is true charity.

#### LOVE:

Mankind seldom realises that love is Sivam. Those who understand this truth are themselves transformed into the object of their love. Without love you cannot receive God's grace even if you offer Him sacrifice py cooking your own flesh as meat with the bones as fuel. You can however see Him if your heart melts with true love. if you pray thus even once. He will become your guide, He will protect you from within and from without.

## **LEARNING:**

Real learning is that which equips you to receive His grace. Commit no faults in prayer. For, He manifests Himself in all things. in insturuction as also in its content.

#### DIRECT GUIDANCE:

Direct instruction from a teacher is decidedly superior to book learning. Such instruction is of the highest value when its subject is the Absolute Being. Doubtless one can acquire a good deal of knowledge through personal experience. Such knowledge however can be put to good use only under direct guidance.

Thouse who have not had proper instruction cannot comprehend that God dwels within their own selves; they strive after personal advancement and worldly pleasures. We will do well not to associate ourselves with such men, not to speak with them, still less tell them anything. There are also educated fools who cannot grasp true knowledge. Education acqires content only when it teaches one to love God.

#### **OBJECTIVITY:**

An objective temperament helps in securing correct knowledge. Our saints and seers reached great heights only by bringing to bear a spirit of detachment on all their activities. Truth cannot be comprehended without such an objective frame of mind.

#### **TEMPERANCE:**

The cow that gets rice broth is not inclined to wander in search of a tank. In like manner, little for the he who seeks divine joy cares intoxication causd by liquor. It is the degraded who indulge in drunkenness. There is a sect of Sakthi worshippers who seek spiritual advancement through the aid of intoxicating liquor. Debauchees use liquor to intensify their lust. But true gnanis drink the honey of divine happiness. Sivayogam and Sivagnanam are beyond the reach of the drunkard. Deceit and murder have their origin in drunkenness. Keep away, therefore, from intoxicating liquor. Follow the teachings of the Guru and keep your mind turned inward. Practise Aradhara yoga; you will find the correct path.

# \*SECOND TANTRAM

#### AGASTYA COMES TO SOUTH:

The wedding of Siva and Parvathi took place on Mount Kailas. The northern hemisphere swung down, unable to bear the tremendous weight of the great concourse that had assembled to witness the wedding. Lord Siva, therefore, instructed sage Agastya to proced to the South, so that he might bring about an equilibrium with

<sup>\*</sup> The Second Tantram gives a brief account of the puranas, besides explaining their significance in the light of the Saiva Siddhantha system of metaphysics.

his weight. (Exp.) Sage Agastya had through yogic practices roused the Kundalinl in him and moved it up to the Brahmarandhra. He was, therefore, sent to instruct the South in "the happy path"

## SUPPRESSION OF TYRANNY:

Lord Siva displayed his Power of punishment on sevaral occasions. He killed Andakasura who oppressed human beings as well as Devas. Siva killed him wih a spear. (Exp.) Andakasura is the personification of evil is associated with the mind and which oppresses others for gaining its ends. God destroys this evil in each human being.

Consumed with arroganee. God Brahma proclaimed: "I too have five heads. Therefore, I am the Supreme Being"! Siva severed a head from Brahma, and kept its skull in his palm. (Exp.) God scotches the spiril of arrogance in human beings so as to show them the right path.

Siva pulled the heart out of God Vishnu and held the blood in the hollow skull made out of Brahma's head. (Exp.) God saves humanity from being misled by those who arrogate to themselves all powers and who enforce obedience by force.

Jalantrasura tried to kill the very Lord from whom he had received immense power and strength. God drew a circle on the ground with

his toe, and used that circle as a chakra to cut down the asura's head. (Exp.) Blinded by ignorance, human beings seek to hurt even those who have done them good. God in His infinite mercy destroys this evil in man, for, unless so destroyed, the evil spreads and results in universal distress.

The three acuras Kamalan, Kamalakshan and Vidyunmali had three flying fortresses made of gold, silver and iron respectively. Flying on these fortresses, they descended upon towns and villages and burnt and pillaged them, Siva fought with them, destroyed their fortresses, and took them under His protection (Exp.) The three fortresses represent the three Malas, Anava, Maya and karma, which hold the human soul in bondage. God destroys the Malas with a view to liberating the souls,

There lived a sect of rishis called Karma - Brahmavadins in the forest of Daruka who denied the existence of God. They believed that they can achieve their ends through Karma, and that, therefore, Karma is God. When Siva entered the forest of daruka, the rishis tried to kill Him by setting upon Him, among other things, a ferocious elephant which had arisen from their yagna fire. Siva Killed the elephant, skinned it, and draped the skin around his shoulders. (exp.) God is omnipresent and omnipotent. He is

the fire, as well as its flame. He is the yagna. as well as its effect. He is in implicit union with everything, as of substance and quality. He is therefore, indestructible.

Siva kicked and killed Yama, the God of Death, when the latter. wanted to take away the life of Markandeya, a great Sivayogi. (Exp.) The Sivayogi, who rouses the kundalini which lies coiled in the Muladhara and moves it up to the Brahmarandhra, is deathless.

Siva opend the eye on his brow, and the flame that shot out of it burnt Kaman, the God af Love. (Exp.) Man in his youth develops carnal passions which seek fulfilment through sexual union. Such passions are a hindrance to spiritual advancement. And they can be curbed and conquerd by yoga through whose aid the Divine Cosmic Energy within, capable of scorching such forces, is roused and fixed in the brahmarandhra.

Daksha the asura, swelled with power and arrogance; deluded himself into thinking that he was the Absolute Being. He perfomed an yagna to augment his might. Siva rose from the yagna flames in the form of Veerabadra, cut down Daksha's head, and fixed up in its stead a goat's head. (Exp.) Even wise men lose all sense of moderation when invested with vast powers.

Power intoxicates their minds. They turn into oppressors, impelled by the delusion that none can restrain their evil deeds. They think that everything they do is right and proper. God in His boundless love promptly chastises pride and arrogance, thus paving the way for a return to sanity.

#### SIVA WQRSHIP:

Goddess Parvathi was born in this world as the daughter of the king of the Himalayas and worshipped Siva. (Exp. Do not frighten yourself into thinking that it is impossible to attain Sivananda. God readily reveals Himself to genuine aspirants.)

# RAVANA'S REPENTANCE:

King Ravana tried to move Mount Kailas. Siva pressed him under the mountain. Ravana then worshipped Siva and showed genuine repentance and humility. Siva released him and presented him with a sword and other gifts.

### **VISHNU CHAKRA:**

when God Vishnu received his famous chakra from Siva, who took out a portion of His strength and gave it to him, Vishnu immediately aimed the chakra against Veerabadra. The chakra however merely believed fire without causing any injury. (Exp.) God is omniscient. Even as He has

the power to endow men with extraordinary strength, He can neutralise it when it is abused. When souls are blinded with arrogance. He displays His love by scotching their arrogance, and thereby assists in their redemption

#### PRALAYA:

At the time of Pralaya (dissolution of the world). Siva alone remains unaffected by the universal destruction. He causes the world to re-emerge from out of the formless primordial stuff into which it dissolved. At the time of dissolution, the world is withdrawn into Siva who projected it, (The world collapses, so to speak, into a mathamatical point without any magnitude whatever. This imagery, like all of its kind, is nesessarily imperfect; for, such a point, though it has no magnitude, is assumed to have a positon. Here there is none, for we are in spacelessness. Siva is the Absolute Being as it is He who causes the dissolution wich is primary, evolution being but the bringing out of the potentialities inherent in the dissolved or unevolved.)

# **CREATION:**

Creation, as we have seen, is evolution, or coming into being, of that which dissolved into Siva. He causes the world to re-emerge from Maya through the instrumentality of Sakthi with whom He is in implicit union, the union of substance and quality,

Creation occurs when Sakthi (Energy or power), brought out separately from Siva, rejoins the latter - From out of this re-union of Siva and Sakthi. emerge Nada and bindu. When Nada and Bindu are even. Sadasivam arises. Sakthi again coalesces with Sadasivam as a result of which arise Brahma Vishnu and Rudra. to perform the three functions respectively of sustentation and dissolution, - birth. evolution. growth and death. It is these three forces (Brahma, Vishnu and Rudra) who give shape and g substance to the world and who provide bodily organisms for the souls to dwell in, besides providing the latter with objects with which to experience pain and pleasure.

(When Sakthi functions thus as the instrumental cause of the evolution of Maya, it is called the Tirodhana Sakthi or Concealment - Power; for though in associating the soul with a material sense organs and intellectual faculties. all evolutes of Maya, it causes a finite experience in which the utter unconsciousness of the soul in Anava is dissipated, yet in that finite experience the Truth, the knowledge of Reality, is still concealed the soul until such time as by God's from grace it is revealed, it is Sakthi, not Karma. which provides souls with the conditions of finite experience; but Karma, the principle of action and reaction, determines the form and quality of the experience.)

#### STHITHI:

Sthithi ensures that the souls do undergo pain and pleasure accruing out of their Karma.

#### SAMHARA:

Samhara is the state when Siva draws all souls within Himself wherein they lie unconscious so that they might have a recess from the process of brith and death. Samhara is fourfold, Nitya Samhara, Vaitha Samhara, Suddha Samhara, Uitha Samhara, In Nitya Samhara the souls are, disembodied and lie inert and in union with the Absolute Being which creates everything; they get into a state of forgetfulness as in sleep. In Vaitha Samhara. Maya fades out, and the soul exists in Jagrathitha state—suddha Samhara is the state when the soul has no need of mental direction and does not perform any Karma. in Uitha Samhara, the soul loses its identity and becomes one with Siyam.

#### DROBHAVA:

Drobhava refers to the state when the soul is in implicit union with Sivam, but is not aware of it. (The same clay is used for making pots as well as sevaral other kinds of receptacles. Likewise, God is the entity that pervades all souls, and still we do not seek to know Him! The mind grasps the teste, but ignores the dish! We remain ignorant of the Knower who makes us know!)

# ANUGRAHA (BESTOWAL OF GRACE):

God puts the soul into the body, just as we put an object into a bag. He then opens the bag and lets out the soul. This process of putting in and letting out goes on and on until the soul is rid of its Karma. The potter makes several objects, such as pot, tumbler etc. Likewise, God creates this, that and several other things. He causes the world to come into being, prompted by His benevolent disposition towards the souls. The world is the instrument with which the soul experiences pain and pleasure and is finally liberated from the bondage that ties it to life.

#### THE CHILD:

We adore the child, but-forget that it has been shaped in the womb by God. He gives the child its quality and substance even before it issuses forth from the womb, gives it all assistance such as prviding the soul with its twenty-five tattvas and all other accessories in anticipation of its future Karma. when man unites with women and performs the sexual ect, the fruit of their love enables the soul to enter into the woman's womb. At this moment of entry the future tenor of the child's life is determined.

The child's organism is the product of Suklam and Sonitham. Air acquires the perfume of the flower it embraces; likewise, the breath of vayu that enters into the child's body gets acclima-

tised to rhythmic cardiac contraction. If the male Suklam is predominant, the child is Rudra or male; if the female Sonitham is dominant, the offspring is Vishnu of female. If Suklam and Sonitham are equal, the resultant product becomes ali or impotent. If, after the discharge, man inhales in relief five times, the child's age is hunderd; eighty if he inhales four times, and so on. Only yogis possess the ability to control and regulats the discharge and themselves determine the nature of the offspring. If the flow of male discharge is slow, the offspring is short in stature; if sluggish. lame; if fitful and interrupted, hunchback. If the female bowels happen to remain uncleared at the time of male discharge, offspring will grow into a fool; if the female bladder is full, the offsqring is deaf. If both the bowels and the bedder happen to be full, the offspring is born blind.

if breathing is by Ida (left nostril) at the time of male discharge, the offspring is male, female if Pingala (right nostril), and twins if apanam comes up. If breathing is through both Ida and Pingala, the offspring is impotent. If male discharge coincides with uniform male and female breathing, the offspring will look beautiful; ugly if their breaths clash.

The child is nursed and nurtured within the womb with extraordinary care for three hundred days; but, neither the male who plants the

seed, nor the female on whose bed it is planted knows anything about it! The Absolute Being stands as the sentinel guarding the child in the womb! How incredible, and yet how true!

#### SOUL:

the union of Sakthi and Siva creates the world; provides the souls with suitable bodies; makes them wipe out their Karma by experiencing pain and pleasure; unites them with the Pathi when their Pasa is removed.

There are three categories of souls; Vignana-kalas. Pralayakalas, and Sakalas.

VIGNANAKALAS: Vignanakalas are towofold souls which, bound by Anava Mala, remain rnherently as such in an unconscious state; and souls, though possessing the same Anava Mala alone, have got rid of the other Malas by effort. There is a further threefold division of the latter-Vignanakevalas that are still indulging in Karma attributabl to Anava Mala; Vignana-sakalas that live apart in a separate sphere intended for them; Vignanasuthas that have got rid of their Malas by God's grace.

PRALAYAKALAS: Pralayakalas are souls that are bound by two Malas, Anava and Maya. Thay may be classified into Pralayakevalas, Pralayasakalas and Pralayasuthas, corresponding to the three stages explained above.

SAKALAS: Souls that are still bound by all the three Malas (Aanava, Maya and Karma) are called Sakalas.

#### **CHARITY:**

Charity to serve its purpose should be discriminating. Alms given to Sivayogis, even if infinitesimally small, produces immense good. On the contrary, even when great gifts are showered on wicked men, the regularnt good is nil. Indeed assistance to evil-doers brings immeasurable harm in its wake.

#### SACRED BATHING:

It is futile to wander abot in search of sacred bathing place when there are several such places withhin our own selves. What folly is it to miss the holy Ganges which will flow within ourselves if we seek Him diligently! Of what avail is it to search in the pond for an object dropped into the ocean?

#### SACRILEGIOUS BEHAVIOUR:

There are two types of persons who abuse God, —those who think lightly of Him without having a correct knowledge of His omniscience and benevolence, and those who, blinded by unbridled arrogance and conceit, think that there is no God other than themselves. While those belonging to the former category are merely screaming like a rat in the clutches of the cat, it is

the latter who inflict much misery on themselves and on others as well.

#### GURU:

Scrpulous care should be taken to see to it that the Guru is treated with respect. No state that displeases the Guru and disregard his guidance can last long.

#### PATIENCE:

Patience serves as a haven to the tortured mind. It lessens the soul's distress.

#### GOOD COMPANY:

The company of devotees invigorates the mind and is a priceless asset.

(Tirumular: "I went to Sivalogam accompanied by other devotees. When I was announced by the guards, Lord Siva came out and received me with open arms. I spent some time in the company of yegis who had solved the mysteries of life and death. Eventually, I crossed the ocean of brith, and stood on the other shore.")

# THIRD TANTRAM

Man's elevation depends mainly on his mind. His prime duty, therefore, is to improve the mind. All his thoughts should be centerd on his rise to the highest level. Mind, through whose aid the

soul accumulates its experiences, has a natural tendency to occupy itself with matters of the world undergoing in the process all the caras and worries incidental to obtaining worldly pleasures and possessions. It can surely climb up to eights yet unsurpassed and see Him who is the embodi ment of love and benevolence. It can also descend into the deepest pit wherein it experiences unutterable pain and distress. It is his duty to worship. God and reach His feet, the seat of sovereigh independence, flawlessnass, omniscience, omnipotence, benevolence and pure bliss, And Yoga aid him in attaining this goal.

#### YOGAS:

All forms of Yoga have the same eight limbs or preparatory subservients. They are: Yama, Niyama, Asana, Pranayama, Prathyahara, Dharna, Dhyana and Samathi.

#### YAMA:

Yama deals with the attributes of preparatory subservients such as avoidance of violence to all living creatures: truthfulness: restraint from taking what belongs to another, or covetousness: sexual continence: forbearance, the bearing patiently of all things pleasent or unpleasant; fortitude in happiness or unhappiness; mercy, kindliness; simplicity and humility The ractice of Yama enables one to attain Saloka.

#### **NIYAMA:**

Niyama comprisises austerities such as fasting etc. in fhe nature of purificatiory actions (tapas)! contentment; faith in the Absolute Being; charity, that is, gifts to the deserving; worship of Siva; study of the scriptures; modesty; mental concentration on knowledge revealed and practice enjoined by the Sastras; recitation of Mantras (Japa); religious observances. The practice of Niyama leads to renunciation arising from the knomledge of the real and the ephemeral, enables one to fix one's mind on Siva who is light and Sakth! who is heat or energy.

#### ASANAS:

Asanas are postures of the body which assist in Pranayama and help to effect its object; they producemental aquilibrium and form part of the coaquest of fear and the attainment of indiflerence: they are health giving and distructive of disease and death. There are eight broad categories of Asanas. Padmasana, Pathrasana. Kukkudasana, Simhasana, Gomuka Swastikasana Veerasana and Sukasana. Vriations oi these asanas ruu into several lakhs,

#### PRANAYAMA:

Pranayama is the control and regulation of breath (The air which is breathed is matterial air, stula vayu Breathing is a manifestion of a vitalt-

sing force called prana vayu (sukshma vayu or subtle air) is controlled. The process concerned with this is called Pranayama... it is the process whereby the ordinary and comparatively slight manifestation of prana is lengthened and strengthend and developed. This takes place firstly in the prana as it courses in Ida and Pingala, and then by Its transference to the Sushumna when it blooma or displays itself in its fullness..... The prana enters Sushumna, and if retained sufficiently long goes, after the piercing of the Chakras, to the Brahmarantra.) Thus Pranayama is "the making of the prna enter Sushumna and then become laya in the Sahasrara after Kundalini has pierced the intervening Chakras." The Process of Pranayama consists of three stages: Puraka, inspiration; Rechaka, expiration; Kumbaka. the retention of breath between these two movements 'yama awakens Sakthi, produces detachment from the world, and bliss.

["KUNDAL!NI Kundalini is the static form of the Divin Cosmic Energy in bodies which is the source of all energies. The Yoga concerned with the arousing of Kundalini Sakthi is effected by a process technicolly known as Shatchakrabheda, or piercing of the six Centras or Regions (Chakras) or Lotuses (Padmas) of the body by the agency of Kundalini Sakthi. The Kundalini Sakthi is the Goddess (Devi) Kundalini or that which is coiled; for her ferm is that of a coiled and sleeping serpent in the lowest bodily cetre

at the best of the spinal column, When the Kuddalini Sakthi is roused through appropriate means, it ascands from (1) Muladhara, where it was sleeping, to the next higer centre, called the (2) Svadhistana (own placee). Thence with great effort, this Sakthi is curried to the following centres in regular ascending order; (3) Manipura (full of rays); (4) Anahatha (sound, not emanating from the collision of bodies) - the Sakthi here is transformed into sound; (5) Vishuddhi (place of purity) - here it becomes a pure Sativic element; and (6) Agna (a-gna), a little knowledge). The passage of the Kundalini from the Muladhara through the above Centres of energy constitutes the first part of the ascent. The second part of the ascent Kundalini consists of only one siep: the Sakthi should be taken into the Sahasrara from the Agna. The Sahasrara (a thousandpetalled lotus) forms in itself a Srichkra. in the Sahasrara there is a certain place of lustre known as Chandra Loka (a world of nectar). In this placa live in union the Sat (Sadasiva) and the Chit. the twenty fith and the twenty fourth Tattyas. It is this union of Sat and Chit that is the goal of the aspirant. The Kundalini which has been Led all the way to the Sahasrara should be merged into this union; this is the end of the aspirant's he now enjoys beautitude itself Siva iourney; nanda. 1

#### PRATYAHARA:

Pratyahara is "the focible obstruction of the senses wandering over their objects"; it is the restraint and snd subjection of the sences to the mind. which is thereby steadied. The mind is withdrawn from the objects of the sences. The mind is by nature unsteady for it is at every moment affected by sight, sounds. and so fourth, of external objets which it perceives through the agency of the senses, It must therfore, be detached from the objects of the senses, withdrawn from whatsoever direction it may happen to tend, freed from all distraction; and kept under the control of the dominent self. Steadiness, therefore, is the aim and result of Pratyahara.

# **DHARANA (CONTEMPLATION):**

Dharana is fhe Yoga when the mind, having freed itself of its propensity towards worldly pleasures, is centred unshakably on the Absolute Being who is pure intelligence. It is a state when the mind, already confident, trained, controlled and regulated, is devoid of all consciousness other than its contemplation of the Kundalini in the Brahmarandhra, of the Divine Cosmic Energy which resides within and which pervades the limitless expense of space.

# DHYANA (FIXED ATTENTION):

Dhyana is continual consciousness of the goal The lover always thinks of the girl he loves. In

like manner, the yogi's mind is unceasingly aware of ifs quest. As this uninterrupted attachment centres round a specific purpose, this Yoga is also styled Adhara Yoga. The object sought being internal, it has yet another name, Niradhara Yoga.

There is a God, beginningless and endless, who performs all His functions for the benefit of soul: who causes the world to come into existence so that the souls might by experience get rid of their Malas. He is the flame divine within all of us. If one can see this flame at the Sushumna, one can reach Him. See Him within, do not seek in vain elsewhere. Remember that if you cannot see Him within, you can see Him nowhere else. Sit down and sit straight: direct your eyes to the tip of your nose and concentrate on Him. You can He is Siva: And when He becomes see Him. your sole possession, you need have no fear of death. You will drink the bliss which is Sivananda. You will hear the cosmic sound (Nada). And you will see the Sakthi from which Nada emanates and into which it ultimately dissolves.

# SAMADHI (CONCENTRATION):

The state of Samadhi is attained when Dhyana intensifies and Siva and Sakthi are united. Mind ceases to exist and dissolves within itself. Samadhi itself then becomes superfluous, for it is a state of nothingness (Sunya). Where is the need for Samadhi after the soul is merged with God?

#### SIDDHIS:

Magima, Prapti, Karima, Prahamiya, Yeesatva and Vasitva The atributes of these siddhis: Anima, flying: Lagima, Magima, expansion and pervasiveness: Prapti, to secure everything without moving: Karima, to reduce the primordial elements within oneself to a point without magnitude as will as to expand: Prahamiya, to penetrate like light rays; Vasithva, to secure any desired object.

It is very necessary to keep the body fit and make it invulnerable to death and decay. The physical frame cannot be disregarded with impunity as the soul and the Divine Energy dwell within it. The practices such as sucktug water in for cleansing the bowels and other organs enable the body to acquire lightnes and resilience. The world becomes indestructible when reduced to an atom: a point with magnitude; likewise, contraction of the body to the point of nothingnes gives it deathlessness; and, such contraction is possible through Pranayama. Longevity can be tested by joining hands over the heads in the the form of anjali. There is no fear of death in the near future if the hands joined as above stay erect; if they slope a little death is not distant; if they surge too much, death is lurking round the corner.



# திருமூலர் திருமந்திரம்

# ஸ்ரீ பஞ்சாக்ஷாதீபம் என்னும் உரையுடன்

# விநாயகர் காப்பு

ஐந்து கரத்த**ே யா**ணே முகத்தணே இந்து இளம்பிறை போலும் எயிற்றணே நந்தி மகன்றணே ஞானக் கொழுந்திணேப் புந்தியில் வைத்தடி போற்றுகென் றேனே

எல்லா நூற்கும் பாயிரம் உரைத்து நூல் உரைக்க எனல் மரபு. 'ஆய்ரமுகத்தான் அகன்ற தாயினும் பாயிரம் இல்லது பனுவல் அன்றே '' என்பது விதி. ஆதலால் இந்நூற்கும் பாயிரம் இன்றியமையாதது ஆயிற்று.ஆயின் அவ்வப்போது அநுபவங்கூறுகின்ற திருமூலர் பாயிரம் கூறவேண்டியது எற்றுக்கெனின், அவர் பாயிரம் கூறிரை அல்லர்; அருள்வழி நின்று அவர் கூறிப்போந்த முறை பாயிரமாக அமைந்தது. அவ்வளவே என்பது.

பாயிரமாவது நூலுக்கு வேண்டிய இன்றியமை யாத கருத்துக்களே நூற்குப் புறமாக நூற்குத் தந்து உரைப்பது. அப்பாயிரம், பொதுவும் சிறப்பும் எண் இருவகைத்து. அவற்றுள் இப்பாயிரம் திருமந்திரம்

#### SIDDHIS:

Magima, Prapti, Karima, Prahamiya, Yeesatva and Vasitva The atributes of these siddhis: Anima, flying: Lagima, Magima, expansion and pervasiveness: Prapti, to secure everything without moving: Karima, to reduce the primordial elements within oneself to a point without magnitude as will as to expand: Prahamiya, to penetrate like light rays; Vasithva, to secure any desired object.

It is very necessary to keep the body fit and make it invulnerable to death and decay. The physical frame cannot be disregarded with impunity as the soul and the Divine Energy dwell within it. The practices such as sucktug water in for cleansing the bowels and other organs enable the body to acquire lightnes and resilience. The world becomes indestructible when reduced to an atom. a point with magnitude; likewise, contraction of the body to the point of nothingnes gives it deathlessness; and, such contraction is possible through Pranayama. Longevity can be tested by joining hands over the heads in the the form of anjali. There is no fear of death in the near future if the hands joined as above stay erect; if they slope a little death is not distant; if they surge too much, death is lurking round the corner.



## சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# **தி**ருமுலர் **திரும**ந்திரம்

# ஸ்ரீ பஞ்சாக்ஷாதீபம் என்னும் உரையுடன்

# விநாயகர் காப்பு

ஐந்து கரத்தணே யாணே முகத்தண இந்து இளம்பிறை போலும் எயிற்றணே நந்தி மகன்றணே ஞூனக் கொழுந்திணப் புந்தியில் வைத்தடி போற்றுகின் றேனே

எல்லா நூற்கும் பாயிரம் உரைத்து நூல் உரைக்க எனல் மரபு. 'ஆயிரமுகத்தான் அகன்ற தாயினும் பாயிரம் இல்லது பணுவல் அன்றே' என்பது விதி. ஆதலால் இந்நூற்கும் பாயிரம் இன்றியமையாதது ஆயிற்று.ஆயின் அவ்வப்போது அநுபவங்கூறுகின்ற திருமூலர் பாயிரம் கூறவேண்டியது எற்றுக்கெனின், அவர் பாயிரம் கூறினர் அல்லர்; அருள்வழி நின்று அவர் கூறிப்போந்த முறை பாயிரமாக அமைந்தது. அவ்வளவே என்பது.

பாயிரமாவது நூலுக்கு வேண்டிய இன்றியமை யாத கருத்துக்களே நூற்குப் புறமாக நூற்குத் தந்து உரைப்பது. அப்பாயிரம், பொதுவும் சிறப்பும் எண இருவகைத்து. அவற்றுள் இப்பாயிரம் திருமந்திரம் மூவாயிரத்திற்கேயுரிய சிறப்புப்பாயிரம் என்று உணர்க. என்னே? தெய்வ வணக்கமும், செயப்படு பொருளும் கூறுகின்றது ஆகலின். தெய்வவணக் கமாக ஆசிரியர் சிவயோகியார் கூறுவது என்னேயோ வெனின், பரசிவ இயல்பும், மூவர் மூர்த்தி களின் முறையும் கூறுகின்றனர். செயப்படு பொருளாகக் கூறுவன யாவையோ எனின், வேதாகமச் சிறப்பும். வழியும், தொகையும் வரலாறும் அவையடக்கமும் முதலிய ஏழுமாம்.

அவற்றுள். இம்முதல் திருமந்திரம் என்னுத லிற்ரு எனின், தெய்வ வணக்கமாக விநாயகர் வணக்கம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இதன் பொருள்: ஐந்து திருக்கரங்களேயுடைய வரும், யாணமுகத்தை யுடையவரும், இளம்பிறைச் சந்திரணயொத்த ஒற்றைத் தந்தத்தை உடைய வரும், பரசிவ மூர்த்தியின் மூத்த குமாரரும், ஞானச் சிகரமாக விளங்குபவரும் ஆகிய விநாயகக் கடவுளது திருவடிகளேச் சித்தத்துள் வைத்துச் சேவிக்கின்றேன் என்றவாறு.

இத்திருமந்திரத்துள் ' ஐந்துகரத்தண என்பது முதல் 'நந்தி மகன்றண ' என்பது வரையுள்ள பகுதி கள் விநாயகப் பெருமானுடைய உருவத் திருமேனி யைக் குறிப்பன. ஞானத்தின் கொழுந்து என்பது அருவத் திருமேனியைக் குறிப்பது ' அடி , என்பது அருவுருவத் திருமேனியை அறிவிப்பது. எங்ஙனம் எனின், எயிறும் காமும் முகமும் கூறிச் சிவனுக்கும் இவருக்கும் தந்தை மகன் முறையும்கூறலின் உரு இவருக்கும் தந்தை மகன் முறையும்கூறலின் உரு கொழுந்து என்பது அறிவே யுருவமாக இருக்கும் உணர்த்தலின் இயல்பிண்யும், நிலேயை அருவ என்பதற்குத் திருவடி திருவருள் இரண்டாகவும் பொருள் கொள்ளப்படுதலின் இயல்பினேயும் உணர்த்திற்று என்றறிக. இவ்வண்ணம் சதா சிவசிந்தனேயிலிருந்து சிவமாம் திருக்குமாரராகிய வி நாயகப் பெருமானுடைய பெருமான் சிவத்தின் வேறல்லர் என்பதை அநுபவ வாயிலாக அறிந்தவர் ஆதலின் திற்குள்ள மூன்று திருவடிவங்களும் விநாயகருக்கு**ம்** அமைந்துள்ளன என்று விளக்கியருளிஞார் என்கே.

இவற்றுள் உருவத்தை முற்கூறியது எற்றுக்கு எனின், யாணபைக்காட்டி அதன் ஒலியைக் கேட் பிப்பார்போல பண்டை நற்றவத்தால் தோன்றிப் பரமணப் பத்நிபண்ணும் மரபில்வந்த சகலான் மாக்களுக்கு எளிதில் ஈடுபாடுண்டாகத் திருவுளம் பாலித்து உருவத்தை முற்கூறினர் என்கே.

அற்றேல் கரத்திண முற்கூறியது எற்றுக் கெனின் இறைவர்க்குக் கரம் என்பன யாவும் கிரியா சத்தியைக் குறிப்பனவாகலின் என்க. ஐந்துகரங் களும் படைத்தலாதி ஐந்தொழிஸ் ஆற்றுவன. எங்ஙனம் எனின், பாசம் தரித்த கரம் படைத்தற் ரெழிலேக் குறிப்பது. அங்குசம் ஏந்தியகரம் அழித் தற்றெழுலிலச்செய்வது. அபயகரம் அஞ்சாமையளித் துக் காப்பது. மோதகம் ஏந்தியகரம் திரோதான மாகிய மறைத்தஃயேறிவிப்பது. வரதகரம் அருளஸ் அறிவிப்பது. இங்ஙனம் விநாயகப் பெருமானுடைய், **ஐந்து திருக்கரங்களும் ஐந்தொழில் ஆற்ற**ீல **அ**றிவிப்ப**ன என்க.** 

யானே முகத்தனே என்றது, யாண நாதத்தில் தோன்றியதாதல்போல விநாயகப் பொருமானும் பரநாதத்திறருேன்றிப் பிரணவ வடிவினராதலின் கூறிஞர் என்க. அவருக்குப் பரஞானமும் அபர ஞானமும் கொம்புகளானமையின் 'எயிற்றனே' என்றுர். சிவனே இடையூறுநீக்க எம்மால் ஏத்தப் பெறும் மூத்த பிள்ளேயார் ஆயினமையின் நந்தி மகன் எனப்பெற்றுர். 'தானே பிள்ளேயாகிறுன்' என்பது சுருதியாகலின்.

அருவநிஃயில் நந்தி ஞானமே வடிவமாக இருப்பராதலின் அவர் மகன் ஞானத்தின் கொழுந்து எனப் பெறுதல் முறையே. அடி, திருவருளாக என் புந்தியிற்புக, அதணப் பெயராது நிறுத்திப் போற்றுகின்றேன் என்றுர். போற்றுகின்றேன் என்றது மெய்யானும் வாயானும் நிகழ்த்திய வணக்கம் கூறியது. 'புந்தியில் வைத்து ' என்றது மனவணக்கம் கூறிற்று. இங்ஙனம் திரிகரணத் தானும் செய்யப்பெறும் வணக்கத்தைத் தெரிவித் தருளியபடி.

பின்னமறநின்ற பெருமாணப் பார்க்கின்ற சிவ யோகியார், ஆன்மாக்கள் மீதுவைத்த எளிவந்த பெருங்கருணேயால் பதிகரணமாக இருந்த நிலே யிலேயே, அவனுரை தனதுரையாக உரைக்கின் றவர், காப்புக் கூறவேண்டுவது எற்றுக்கு எனின், உலகினுக்கு உபதேசிக்கின்றுர் ஆதலின், உலகவர் மேற்கொள்ள வேண்டிய வரம்பழியாமைப் பொருட்டு என்றுணர்க. சிவயோக வாயிலாகச் சிவஞானத்தைத் தெரிவிக்கும் சிவயோகியார் ஆதாரயோகத்தின் அடிநிஸ்யாகிய மூலத்தலத்து முக்கோணச்சக்கரத்து நாலிதழ்த் தாமரையிலே வ மு ஷ ஸ என்ற பொன் மயமான எழுத்துக்களோடு கூடிய தாமரைப் பொகுட்டிலே சிசுவடிவப் பிரம மாகிய விநாயகர் எழுந்தருளியிருப்பதை அநுபவத் தால் அறிந்த வராதலின். யோகநூலே உணர்த்த முற்பட்டவர் மூலாதாரக் கணபதியை முதற்கண் வணங்குதல் இன்றியமையாததேயாம் என்க.

இந்து – மதி. பிறை – அதன் ஏகதேசமாகிய பகுதி. இம்மந்திரம் ஓராண்டுயோகிருந்து பகிர்முகப் பட்டபோது பகரப்பெற்றதாதலின் இன்னதற்கு இது பயன் என்று கருதாது போற்றுகின்றேன் எனப் பொதுமையின் புகலப்பெற்றது; ஞானவாயிலின் நிற்பார் நாட வேண்டு வது நிஷ்காமியவினே யாதலின்.

# சீறப்புப்பாயிரம்

# H. கடவுன் வாழ்**ந்து**!

ஒன்றவன் தானே இரண்டவன் இன்னருள் நின்றனன் மூன்றினுள் நான்குணர்ந் தான்ஐந்து வென்றனன் ஆறு விரிந்தனன் ஏழும்பர்ச் சென்றனன் தானிருந் தானுணர்ந் தெட்டே

இம்மந்திரம் என்னு தலிற்ரே எனின், பரசிவம் எல்லாமாயிருக்கும்என்பது உணர்த்து தனு தலிற்று இ - ள் : பரசிவம் ஒன்ருயும், அவனும் அவ னுடைய இன்னருளும் என இரண்டாயும், பிரமா விஷ்ணு ருத்திரன் முப்பொருளினுள்ளும் வீற்று இருக்கும் நிஃயில் மூன்ருயும் நான்கு நிஃ களாக உணரப் பெற்றும், ஐம்பொறிகள் வென்றும், அறு வகைச் சமயத்து ஓர்க்கும் அவ்வவர் பொருளாய் ஆருதாரங்களேயும் கடந்தும், ஏழாவதாகிய துவாத சாந்தப் பெருவெளியில் சென்றும் அட்டமூர்த்தி சொரூபமாய் உணரப்பெற்றிருந்தார் என்றவாறு.

ஒன்று என்பது எண்ணுகுபெயராய்ச் சிவபரம் பொரு2ள உணர்த்தி நின்றது. அவன் என்று சுட்டி இன் ரு தலின் அறியப்படுந்தன்மை இறைவற்கு அவன் தானே என்றல் எங்ஙனம் இயையுமெனின், 'ஒன்று' என அஃறிண வாய்பாட்டால் கூறிய திரு உயர் திணே மூலதேவர் அவன் என பாட்டானும் கூறி உயர்திணே அஃறிணப் பொருள் கள் எல்லாவற்றினும் கலந்தும் கடந்தும் இருக்கும் நிவேயை உணர்த்துகின்று ராதலின் உயர்தினே களோடு கலந்த நிலேயில் அவன் எனச் சுட்டியறியப் பெறுதல் தவிர்த்து வேறு எங்ஙனம் வியவகரிக்க இயலும் என்பது நோக்கி அமைக. தானே என்ற இதனுடன் வந்*தது* . ஏகாரம் தேற்றத்தின்கண் "ஓருருவாயிணு"' என்றை திரு ஞானசம்பந்த சுவாமிகள் திருவெழுகூற்றிருக்கையின் பகுதியை **யும்** இணேத்து நோக்குக. ''எல்லாத் தத்துவங்களே யும் கடந்து வாக்கு மனுதிகட்கு எட்டாமலிருந் துள்ள தற்சொரூபம் '' என்ற அதன் பழைய உரை ையையும் சிந்திக்க. W. 3 1 1

இரண்டவன் இன்னருள் என்றது அவனும். அவனுடைய அருளும் என இரண்டு என்றவாறு. செருட்டி யுன்முகமாக நின்ற சிவம் தன்னினின்றும் சத்தியெனப் பெயர் அரு*ு*பைப் பிரித்து அதற்குச் இருபொருளாய் எழுந்தருளியிருக்**கும்** ஆதலின் இங்ஙனம் கூறப்பெற்றதென்க. ''மானுங் காரத்து ஈரியல்பாயினே '' என்றதும் இக்கருத்தை ''தற்சத்தியைக் கொண்டு விளக்குதல் காண்க. சர்வானுக்கிரகமான பஞ்சகிருத்தியங்களே நடத்த வேண்டிச் சத்தி சிவமாகி இரண்டுருவாயிண'' என் ற அதனுரையையும் நன்கு ஓர்க. இஃதறியாதார் அறக் கருணேயும் மறக்கருணேயும் என அவனருள் இரண் டென உரைப்பர். கயக்கும் மருந்தும் இனிக்கும் மருந்தும் நோய்நீக்கமாகிய ஒரேபயணே அளிக்கின்ற மையின் மருந்து என்ற பொதுமையான் ஒன்றுமே யன்றி வேறுகாமைபோல, இருவகைக் கருணியும் ஒரே பயணயளித்தலின் அருளே யிரண்டாக எண்ணு தல் இயைபில் கூற்ரும். அன்றியும்ஒன்றவன் தானே என்றதன்பின் கரு2ணயை இரண்டாக்கித் தொகை தரின் பொருள் மூன்ருமே அன்றி இரண்டாகா மையும் எண்ணி அவனும் அவ**ன்** இன்னருளுமாகப் பொருள் இரண்டேயாதல் தெளிக. ஈண்டுச் சிவ**ம்** சக்தனுும் சத்தியாயும் இருக்கின் றநிலே உணர்த்தப் காழ்ப்பும்போலச் பெற்றது. மரமும் சுவத்தி ுடியைந்து நிற்ற ஃச் சித்தியார் வாக்குக் கொண்டு தெளிக.

" सहैतावानास यथा स्त्रीपुमांसौ संपरिष्वक्तौ स इममेवात्मानं द्वेघा पातयात्ततः पतिश्च पत्नी चाऽभवतां तस्मादिद मर्घवृगलमिव स्व इति हरमाह ' என்பது பிருகதாரண்யகம், இதன் பொருள் அவ்விராட் புருஷன் பெண்ணும் ஆணுமாக ஈருரு வாயினன்; தனது உடலே இரண்டாகப் பிரித்துக் கொண்டான்; அதிலிருந்து பதியும் பத்தினியும் உண்டாளுர்கள்; ஒரு கடஃயின் இருபாதி போன்றது அவர்கள் மேனி என்பது. இதுவும் இரண்டவன் இன்னருள் என்பதை நன்கு விளக்கும்.

மூன்றினுள் நின்றனன் என்றது பிாம விஷ்ணு ருத்திரர்கள் அவ்வத்தொழிஃலச் செய்ய அவரவர்கள் **இடமாகச்** சிவம் விளங்கி நி**ன்**று அநுக்கிரகிக்கின் றது விளக்கு கிறது . பிரமன் சிரு**ட்**டித் என்பதை தொழிஃச் செய்யவும். திருமால் திதித்தொழிஃ இயற்றவும் உருத்திரன் சங்காரத்தொழிலே நடத் தவும் அதிகார சக்தியை அவர்களுக்கு வழங்கிப் பொருள் மூன்றுய் நிற்கின்றுர் என்பது கருத்தி. இதனேப் 'பவமலி நிணேவொடு பதுமநன் மலரது மேவிய பரன் '' '' உலகுகள் நிஃபெறும்வகை நிணேவொடு அலேகடல் நடு அறிதுயில் அமர் ' அழி வகை நிணே வொடு அரியுருவியல் பரன் '' " படைத்தளித் தழிப்ப *பு தலு*ருவியல் பர**ன்** '' மும்மூர்த்திகளாயிண '' சம்பேந்த எனவரும் சுவாமிகள் தேவாரத்தானும், "மூவராய் நின்ற தோரார் '' என்ற சித்தித் திருவாக்கானும் தெளிக. சிலர் சாத்துவிகாதி முக்குணங்களோடு இயை தலின் எனப் பொருள் காண்பர். குணங்களேப் பொருந்து தல் இறைவற்கு இயல்பன்றுதலானும், பிரமனுதி மூவர்க்குள்ள முக்குணங்கள் சிவத் திற்கும் சேர்ந்தன எனின், கலப்பால் சிவம் விகாரப்படாது ஆகை யானும் அவ்வுரை பொருந்தாதென் மறுக்க

நான்கு உணர்ந்தான் என்பதற்கு உலகிண் தன்னுருவில் நிற்றலும், உலகெலா**ம்** தோன்றி யொடுங்க நிற்றலும், உலகுக்கு உயிராய் நிற்றலும் உலகாய் நிற்றலுமாகிய நான்கு நிலே களாக உணரப்படுபவர் என்பது பொருள். விசுவா திகன்; விசுவகாரணன்,அந்தர்யாமி, விசுவரூபி என்ற கருத்து • உணரப்படுபவர் எனபது இந்நுனம் அன்றி நான்கு வேதங்களேயும் உணர்ந் தவன், நான்கு வேதங்களாலும் உணரப்பட்டவன் எனப் பொருள் உரைக்கின் 'வேதங்கள் ஐயா என ஓங்கி ஆழ்ந்தகன்ற நுண்ணியனே '' ''அருமறைக் தத்துவணே'' என்பன போன்ற கும் எட்டாத சுருதிகளோடு மாறுபடுதலானும், அளவ ற் ற வே தங்கீளயுணர் ந்தான் என்றல் இறைவற்கு ஒரு பெருமை யன்ருதலானும் வேதங்களால் உணரப் பட்டவன் எனின் அவனது எல்ஃயெற்ற ஆற்றலுக் கும் இயல்புக்கும் உரைப் பிரமாணத்துள் அடங்கிய.. தான இழுக்காம் ஆதலானும், அங்ஙனம் உரைக்கப் சிற்சில பிரமாணங்களும் உபசாரமா**ம்** படும் ஆதலானும், அவ்வுரை பொருந்தாது என்க.

ஐந்து வென்றனன்: ஐந்து பொறிகளும் தம் புலன்களில் சென்றுபற்றுதே வென்று அடக்கியவன் என்பது. பகைவணே வென்றுன் என்புழிப்போல இந்திரியங்களேவென்றுன்; அதாவது இந்திரியங்கள் எம்மனேரைப்போன்று இவனுக்கும் சேட்டித்தன; அவற்றை வென்றுன் எனக் கருதப்பெற்று இறைமைக்கு இழுக்காமே எனின், ஆகாது; இயல்பே வெல்லுதலும் சேட்டிக்க வெல்லுதலும் என வெல்லுதல் இருவகை. அவற்றுள் இது இயல்பே வெல்லு தலே உணர்த்திற்று ஆகலின். ஐந்தவத்தைகளே வென்றவன் என்று பொருள் கூறுவாரும் உளர்.

ஆறுவிரிந்தனன்: ஆறு ஆதாரங்களிலும் விளங்கு மூர் த்திகளா*க* கின் ற வி நா**யகர்** முதலான விரிந்தனன் என்பது. மூலா தாரம், சுவா திட்டானம், மணிபூரகம், அநாகதம், விசத்தி, ஆக்கிண என்பன ஆரு தாரம். அவற்றுள் முறையே விநாயகர், பிரமன், திருமால், உருத்திரன், மகேசுரன், சதாசிவன் என்ற மூர் த்திகள் விளங்குகின்றனர். இங்ஙனமன்றிப் பிரத்யாகாரம், துல்யம். துல்யாதிதம். வித்தை, அவித்தை என்ற ஆறு பதங்களிலும் விரிந்தவன் எனலுமாம். மந்திரம், பதம், வன்னம், புவனம், தத்வம், கூல என்ற ஆறு அத்துவாக்களாக விரிந்தவன கூறுவர். ஆறத்து என்றும் உரை குருதியும் முடியும் வாக்களும் இறைவர்க்குக் கூறப்படுகின் றனவே மு தலியனவாகக் *து*வக்கும் யன்றி, திருமேனியாகக் கூறப்படாமை தெளிக **அ**ங்ஙனமாயின் ' மந்திரமத்துவாவின் மிகுத் தொரு தந்ததென் அரனுக்கு என்னின் " வடிவமாகத் என்பதெடுடு முரணுமன்ரு எனின், அத்துவாவும் உபசார வடிவென மறைகளெல்லாம் வைத்தது **மா த**‰ நோக்கி அமைக.

ஏழும்பர்ச் சென்றனன்; மேற்கூறிய ஆரு தாரங் களுக்கு மேற்பட்ட ஏழாவதாகிய துவா தசாந்தத்தில் விளங்குபவன் என்பது. ஏழுலகத்திணயும் கடந் தவன் என உரைக்கின் பொருட்சிறப்பின்மை அறிக.

2

எட்டு உணர்ந்திருந்தான்; மண், புனல், அனல், கால், வெளி. சூரியன், சந்திரன், யமானன் என் கின்ற அட்டமூர்த்தி சொருபமாக உணரப்பெற்று அவற்றுள் கலந்திருந்தான் என்பது. எட்டு என்னும் எண்ணின் வடிவம் அ என்பது. ஆதலின் அகரமாக உணரப் பெற்றிருந்தான் எனலும் ஆம். 'ஆரும் அறிவார் அகரம் அவனென்று ''என்பதும் நோக்குக. 'எட்டினேடு இரண்டும் அறியேன்'' என்ற எட்டாம் திருமுறையையும் சுண்டு எண்ணுக. அகரம் சிவமாதும் ''அகர உயிர்போல் அறிவாகி எங்கும், நிகரிலிறை நிற்கும் நிறைந்து'' என்ற திருவருட் பயன்கொண்டும் தெளிக. எண்குணங்களேயுணர்ந்து இருந்தான் எனப் பொருள் உரைப்பர் சிலர்.

இம்மந்திரம் எண்ணலங்காரம்பட நின்றமை காண்க. இம்மந்திரமே திருமந்திரமூவாயிரத்தின் முதல் மந்திரமாக அமைந்துள்ளது எனச் சேக் கிழார்பெருமான் திருவாக்கு தெரிவிக்கும்.

போற்றிசைத் தின்னுயிர் மன்னும் புனிதணே நாற்றிசைக் கும்நல்ல மாதுக்கு நாதணே மேற்றிசைக் குள்தென் திசைக்கொரு வேந்தனும் கூற்றுதைத் தாணேயான் கூறுகின் றேனே

இம் — எளின், இ ை மையி யல் பு உணர்த்**து தல்** நுதலிற்று.

இடள்: போற்றி எனக் கூறிய இன்னுயிரை இடமாகக் கொண்டு நிஃபெற்ற புனிதண், நான்கு திசைகளுக்கும் உமாதேவிக்கும் தஃவேனே, மேலாகிய திசை இரண்டனுள் ஒன்ருகிய தெற்குத்திசைக்கு மன்னஞுகிய கூற்றுவணே உதைத்தவணே அடியேன் புகழ்கின்றேன் என்றவாறு,

இம்மந்திரம் இறைவன் அன்பரகத் தாமரை யுள் உறைபவன் : உலகங்கட்கெல்லாம் தஃவன்; கால காலன்; உமாபதி என இறையியல்பை விளக் கிற்று. எல்லாம் உயிராயினும் போற்றி இசைத்த இறைவன் விளங்கிநிற்கும் இடமாம் உயிரே ஆதலின் அந்த உயிர் இன்னையிர் எனப்பட்டது. புனிதன் - இயல்பாகவே பாசங்களின் நீங்கியவன். போற்றிசைத்த + உயிர் - போற்றிசைத்துயிர் **எனப்** பெயரெச்சத்**து** அகரம் விகாரத்தாற் **ெ**ருக்கது; ' புகழ்புரிந்தில்லிலோர் '' என்புழி**ப்** நான்கு திசையுள் அடங்கியது போல, மாதலின் நாற்றிசைக்கும் நாதன் உலகநாதன் என இங்ஙனம் கூறப்பெற்றது. அனுக்கிரக சத்தியாக **இ**ருந்*து ஆன்மாக்களுக்*கெல்லாம் அருள்ஞானம் ஊட்டும் தாயாதலின் 'நல்ல மாதுக்கு நாதன் ' என்றுர்.

தெற்கும் வடக்கும் பெருந்திசையா தலின் மேற்றிசை எனப்பட்டது. திசையொடு திசை புணருங்கால் தெற்கையும் வடக்கையுமே நிஃல மொழியாக நிறுத்திப் புணர்த்தஃத் தொல்காப் பியத்துக் காண்க. கூற்று உதைத்தான் என்றது காலத்தை வென்றவன் என்ற குறிப்பு. கூற்று -ஊீனயும் உயிரையும் கூறுசெய்பவன். யான் கூறுகின்றேன் என்றது என்மனத்துத் தியானப் பொருளாயுள்ள பரம்பொருளே நான் போற்று கிறேன்; நீங்களும் போற்றி உய்யுங்கள் என்னும் கருணேக்குறிப்பு.

ஓக்கநின் ருணே உலப்பிலி தேவர்கள் நக்கனென் றேத்திடு நாதணே நாடொறும் பக்கநின் ருர்அறி யாத பரமணப் புக்குநின் றுன்னியான் போற்றிசெய் வேனே. 3

இம் — எனின். இதுவும் இறையியல்பு உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஆன்மாக்களுடன் பிரியாதே உடன் இருப்பவண, அமரர்களாகிய தேவர்களால் நக்கன் என்று துதிக்கப்படுதின்ற தஃவேண, நாடோேறும் அணுக்கத்தி லிருப்பவர்களாலும் அறியப்படாத பரம்பொருளே அடியேன் அணுகிப் பரவுதல் செய் வேன் என்றவாறு.

ஒக்க நின்றுன் – உயிர்களுக்கு உடனுய் நின்று உணர்த்துபவன். உலப்பில் இத்தேவர்கள் – அழிவு இல்லாத இந்தத் தேவர்கள். அமரர் என்ற உபசார வழக்குப்பற்றி உலப்பில் என உரைக்கப்பெற்றது என்க. நக்கன் – நிர்வாணி. உலகமே இறைவன் திருமேனி; திக்குகளே அவனது ஆடை. ஆதலின் நக்கன் என்று அருளிஞர். பக்கம் நின்றுர் அறியாத பரமன் என்றது தாமரையோடு உடனிருந்தும் தவின் அதன் மணத்தையும் தேணயும் அறியாத வாறுபோலப் பெருந்தேவர் எல்லாரும் திருவணுக் கள் திருவாயிலிலேயே காத்துக்கிடக்கும் புண்ணி

4

யத்தை எய்தியும் இறைவனின்சொரூப இலக்கண**ம்** தெரிந்து உய்ய மாட்டாராயிஞர்கள். என்னே இவர்கள் பேதமை! என்று இரங்கிக்கூறி, பரமனது உயர்வும் தேவர்களது மாட்டாமையும் தெரி வித்தது

புக்கு-அவர் திருமுன் புகுந்து. நின்று-பிரியாதே நின்று என்று மாம். உன்னி-தியானித்து. புக்கு நின்று என்ற செய்தெனெச்சத்தைப் புக்கு நிற்க எனச் செயவெனெச்சமாக்கி இறைவன் என்மீது வைத்த எளிவந்த கருணேயால் என்மனத்தே புக்கு நிற்க அவரைத் தியானித்துப் போற்றுவேன் எனலுமாம்.

அகலிடத் தார்மெய்யை அண்டத்து வித்தைப் புகலிடத் தென்றணப் போதவிட் டாணப் பகலிடத் துப்இர வும்பணிந் தேத்தி இகலிடத் தேஇருள் நீங்கிநின் றேனே.

இம் - எனின். பயனும் உபாயமும் உணர்த்து தெல் நேதலிற்று

இ - ள் : அகன் றவுலகத்து நிறைந்துள்ள மெய்ப் பொருடோ, அண்டங்களுக்கெல்லாம் வித்தாக இருப் பவணே, அடைக்கலமாகப் புகக் கூடிய இடத்திலே அடியேணேச் செல்லவிட்டவணே. பகலிலும் இரவிலும் வணங்கித் தோத்தரித்து மாறுபட்ட இப்பூமியின் கண் இருள் நீங்கப்பெற்று உய்ந்தேன் என்றவாறு.

் <sub>இரண</sub>ப்படுகின்ற இப்பிரபஞ்சத்துள் அனேத்தும் அழிய, என்றும் நிறைந்த நித்தியப் பொருளர

ஒருவனே இறைவன் என்பார் யுள்ளவன் 'அகலிடத்து ஆர் மெய்யை' என்றருளினர். ஆர்தல் நிறை தல். உலகம் யாவையும் தோன்றிய முறையே மாயையில் ஒடுங்க, மாயையும் சிவசத்தியுள் ஒடுங்க, அதுவும் சிவத்தில் ஒடுங்க, புனருற்பவம் செய்யுங் திதியே ஒடுங்கியினின்றும் தோற்றிய உளதாவது ஆதலின் அண்டத்து வித்தை என்று என்றனேப் போத அருளினர், புகலிடத்**து** விட்டா~ு – அல்லற் பிறவிச் சுழிப்பட்டு அலறு வேனுக்கு நல்ல பாதமே புகலிடம் என அறிவித்துத் தடைநீக்கி அங்கே புகுதரும் உபாயத்தையும் உதவி யருளிய தூலவிண.

பகலிடத்து என்பதில் காலம் இடமாயிற்று. பக்குவிகட்குப் பகலும் இரவும் பணிபவராகிய தோன்*ரு*மையின் 'பகலிடத்தும் இரவும் பணிந்**து** என்*ருர்*. மாணிக்கவாசகப் பெருந்தகை 'பகல் இரவாவ தும் அறியேன், என் றமையும் காண்க. இகலிடத்தே – பகலும் இரவும், ஒளியும் இருளும் துன்பமும் இன்பமும், வெம்மையும் தண்மையுமாக மாறுபட்டிருக்கின்ற உலகத்தில், இருள் அறயாமையைப் பயக்கும் ஆணவ இருள் நீங்கப் பெற்று; என்றது ஞூன சொரூபியாய் என்பதாம். இரைபணியில் நின்ருர்க்கு மலவாதண தாக்காது ஆதலின் இங்ஙனம் கூறப்பெற்றது என்க நின் 3 றன் என்ப தண் ஒருவிணயாகக் கொள்ளாது. நீங்கி அதனல் நிஃபே றுடையன் ஆயினேன் என இரு விண்யாக்கு கூ

5.

இவனெடொக் கும்தெய்வம் தேடினும் இல்லே அவனெடொப் பார்இங்கு யாவரும் இல்லே புவனம் கடந்தன்று பொன்னெளி மின்னும் தவனச் சடைமுடித் தாமரை யானே.

இம் — எனின். சிவபரத்துவம் கூறுதல் நுதலிற்று

இ - ள் : எல்லாப் புவனங்களேயும் கடந்து, அன்று பொன்போல ஒளிவிடுகின்ற சூரியனே ஒத்த சடாமுடியை யுடையவரும் எனது இதயத் தாமரை யில் எழுந்தருளி யிருப்பவருமாகிய சிவபெரு மானேடு ஒத்த தெய்வம் எங்குத்தேடினும் இல்ஃல; இங்கும் அவனுக்கு ஒப்பாவார் யாரும் இல்ஃல என்றவாறு.

தேவரில் ஒருவனெனச் சாமானிய இலக்கணம் .**பற்**றிச் சா திப்பாரை நோக்கிச் சிவத்தோடு ஒத்த தெய்வம் தேடினும் இல்ஃல என்று உறு நி கூறியருளிய வாறு. தேடினும் என்ற உம்மை யேற்ற செயின் தேடுதற்கு என்னும் வாய்பாட்டு விணேடுயச்சம், உரிய திருவருள்ஞானவிலாசம் பெற்ருர்க்கே சிவன் சித்தாந்தம் ஒருவனல்லன் என்னும் தோன்றும் என அருமை விளக்கிநின்றது. உம்மை பிரகிருதி உயர்வுசிறப்பு. இங்கு என்பதற்கு, புவனத்து நின்று கூறுவாராதலின் இவ்வண்டத்து என உரை காணப்பெற்றது. இங்ஙனமே ஏணய மாயாபுவன அண்டங்களிலும் வதிவார் ஆய்ந்து துணிய வேண்டும் என்பார் பொதுமையின் 'ஒப்பார் இங்கு யாவரும் இல்ஃ ' என்றுர்.

6

புவனம் கடந்து - சுத்தம், அசுத்தம், பிரகிருதி மாயைகளின் காரியமாகிய மூ**ன்** று என் ற புவனங்கள் அணேத்திற்கும் அப்பாற்பட்டு. அன்று− அறு தியிட்டுக் கூறமுடியாத மிகத்தொன்மையான அன்று. தவனச் சடை - தவனன்போன்ற சடை. தவன**ன் –** சூரியன். தபனம் – மருக்கொழுந்**து** என்பாரும் உளர். முன் செய்த புண்ணிய விசேடத் தால் காண்பார் கண்ஃண வசித்து நிற்றலின் நிறத் திற்குப் பொன்னெளியையும், வட்ட வடிவிற்குச் சூரியணேயும் ஒப்புக்கூறிய நயம் ஓர்க. தாமரை இடமாகக் கொண்டவன். யா**ன்** – தாமரையை தாமரை என்பது நெஞ்சத்தாமரை. இங்ஙனன்றி தாமரைப்பூவை உடையவன் என்பாரும் உளர்.

தாமரையானுகிய சிவனெடு ஒக்கும் தெய்வம் தேடினும் இல்ஃ; இங்கு ஒப்பார் யாவரும் இல்ஃ எனக் கூட்டி முடிக்க.

அவணே ஒழிய அமரரும் இல்லே அவனன்றிச் செய்யும் அருந்தவம் இல்லே அவனன்றி மூவரால் ஆவதொன் றில்லே அவனன்றி ஊர்புகு மாறறி யேனே.

இம் – எனின், சிவனே எல்லாத் தேவுமாக இருத் தலின் அவணேயின்றி யாருக்கும் ஒருசெயலும் இல்லே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சிவணேயன்றித் தேவர்கள் ஒருவரும் இல்லே; அவணேயல்லாமல் இயற்றப்படும் தவமும் இல்லே; அவணேயன்றிப் பிரமா விஷ்ணு உருத்திரர்க ளாகிய முத்தே எக்ளால் முடியக்கூடிய செயல் ஒன்றுமில்கு; அவணே யல்லாமல் வீடா கிய ஊாருக்குள் புகுதும் வழியை அறியேன் என்றவாறு.

அவணே ஒழிய அமரரும் இல்ல என்றது அவனே எல்லா அமரர்களுக்குள்ளும் அந்தர் யாமியாய் இருந்து செயற்கண் ஆற்றுப்படுத்து கின்றவன்; அவணே ஒழிந்து தேவர்கள் யாரும் வாழமுடியாது என்பதாம். சிவணே மறந்து, தாமே தேவர், தேவதேவர் என்று தருக்கித் திரிந்தவர்கள் பட்ட துன்பங்களேத் தக்க யாகத்தும், சூரன் அரசியலிலும் காண்கின்றேமன்றே? அவை கொண்டு தெளிக என்பது.

அவனன்றிச்செய்யும் அருந்தவம் இல்லே என்பது உழைப்பின் அருமையை அறிந்து ஊதியம் அளிக்கும் தலேவன்போலத் தவச் சிறப்பறிந்து பயனளிக்கத் திருவுளம் பற்றுபவர் சிவனெருவரே ஆதலானும், ஏனேய சிறு தெய்வங்கட்கு, பயனளிக்கும் பதவி இன்மையானும், சிறுதேவர்களே நோக்கிச் செய்கின்ற தவங்கட்கும் பயனளிப்பவர் இவரேயெனச் சித்தியார் தெரிவிப்பதாலும் அவனே முன்னிட்டுச் செய்யாத தவங்கள் பயனற்ற செயலாம் என்பது கருத்து.

மூவர் தேவர்க்கும் உடனுய் நின்று அவரவர்களே அந்தந்தப்பதவியில் நிஃபெறுத்தி அவரவர்கள் தொழில்களே ஆற்றச்செய்வார் சிவன் ஒருவனே ஆதலின் மூவரால் ஆவதொரு காரியமும் இல்ஃல அத்தின் மூவரால் ஆவதொரு காரியமும் இல்ஃல ஆதலின், எடுத்த இடைச்சட்டைக்கேற்ப ஓட்டு வாலின்றி ஊர்புகத் தெரியாத பசுப்போல அவனன்றி ஊர்புகும் வழியை அறியேன் என்றுர். ஊர் புகுதல் – ஆக்கள் லயமாகும் தானத்தை யடைதல். ஆலயம் – வீடு (முத்தி); திருவடி நெடுங்கரை; அதில் சேர்த்தல் இடையளைய ஒட்டு வான் செய்யவேண்டிய பணி. அவனில்ஃயாளுல் திருவடியை யடைய அறியேன் என்று தெரிவித்த வாறு.

முன்ணேயொப் பாயுள்ள மூவர்க்கு மூத்தவன் தன்ணேயொப் பாயொன்றும் இல்லாத் தஃமகன் தன்ணேஅப் பாஎனில் அப்பனு மாய்உளன் பொன்ணேயொப் பாகின்ற போதகத் தானே.

இம் – எளின் : நெஞ்சத்தாமரையுள் நிலவும் இறைவன் ஒப்புயர்வற்றவ**ன் என்பது** உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பழைமையிலேயே பிரம விஷ்ணு உருத் திரர் என்று ஒருங்குவைத்து எண்ணி உரைக்கப்படு கின்ற மூவருக்கும் மூத்தவன்: தனக்கு ஒப்பாக எந்தப்பொருளும் இல்லாமையோடு அப்பொருள் கட்கெல்லாம் தவேவனும் ஆனவன்; யாரேனும் முறுகிய அன்பால் சற்புத்திரமார்க்கத்தில் நின்று அப்பா என்று அழைத்தால் அவர்களுக்குத் தந்தையும் ஆகும் தண்ணளியான்; அவண் எங்கு உள்ளவன் எனில் செயான்னுக்கு ஒப்பாகிய நெஞ்சத் தாமரையின் கண் நிலுவுபுவன் என்றவாறு. மூவரும்சிவத்தால் அதிகாரம் அளிக்கப்பெற்றுச் சிவஞுணைவழி நின்று தத்தம் செயலே ஆற்றுவதால் தமக்குள் ஒப்பாகிய பழைமையான் மூவர்க்கும் மூத்தவன் என்பது முதலடியின் கருத்து. ஒப்பா யுள்ள முன்னே மூவர்க்கு மூத்தவன் எனக்கூட்டுக முன்னே மூவராவார் என்றது பிரகிருதிமாயா புவனத்து நின்று முத்தொழிலேச் செய்வாரையன்று. அவர்கட்கு முன்ஞேராகிய சுத்தமாயா புவண வாசிகளே என்கை.

தன்னே – தனக்கு; வேற்றுமைமயக்கம். ஒன்றும்– உயர்தி‱ அஃறிணேயாகிய இவற்றுள் ஒரு பொரு ளும். அப்பனுமாய் என்றது. தன்யன் தவறு செய் யின் வளார்கொண்டு மெல்ல ஓச்சித் திருத்தி, புகட்டுவ புகட்டி பூணுவ பூட்டி, உணருவ உணர்த் திப் பாதுகாக்கும் தந்தைபோல அப்பா என்று அழைக்கின் திருத்தி ஆட்கொள்வர் என்பதை என்ற எதிரது தழீஇய விளக்கியது. அப்பனும் '' அம்மை நீ அன்புடைய மாமனும் எச்சவும்மை மாமியும் நீ ' என்பார்க்கு அவ்வந் நிஃயிலிருந்து அருள் செய்வன் என்பது தந்து நிற்றல் காண்க. பொன்ணே யொப்பாகின்ற போது அகத்துளன் -பொன்னிறத் தாமரையின் பொகுட்டினுள்ளவன். **மா** தலி**ன்** இங்ஙன**ம்** இதயகமலம் பொன்னிற கூறிஞர் என்க.

தீயினும் வெய்யன் புனலினும் தண்ணியன் ஆயினும் ஈசன் அருள்அறி வார்இல்லே சேயினும் நல்லன் அணியன்நல் லன்பர்க்குத் தாயினும் நல்லன்பின், தாழ்சடை யோனே. இம் – எனின், இறைவன் எத்துணே எளிவந்**தவ** ஞெயினும் அவனருளே அறிவார் இல்ஃடியே என்று இரங்குதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பின்தாழும் சடையுடைய பெருமான் தீயினும் வெப்பம் மிகுந்தவன்; நீரினும் தண்ணியன்; குழந்தையைக்காட்டிலும் நல்லவன்; நல்ல அன்பர்கட்கு மிக அணுமையிலுள்ளவன்; தாயினும் நல்லன். ஆயினும் அவனது அருளே அறிகின்ற பக்குவிகள் இல்ஃயே என்றவாறு.

குற்றம் செய்வார்க்கு அரசன் கொடியன். உபதேசம் கொள்ளமாட்டாத – வைத்தபடியிருக்க மாட்டாத சீடனுக்குக் குரு கொடியன். தகாத செயல் புரியும் தனயனுக்குத் தந்தை கொடியன். அதுபோல சர்வேசுவரன் தத்துவ விசாரமற்று அல்லன புரியும் ஆன்மாக்களுக்குத் தீயைக் காட்டிலும் கொடியன். மரஞ்செடி முதலிய தாவர சா திகட்கு வெயில் இன்றேல் வளர்ச்சியில்லே யாதல் போல, நெறிதவறிச் செல்லுகிற ஆண் மாக்களுக்கு இறைவன் வெய்யஞக வேண்டும். தண்ணீருக்குக் குளிர்மை இயற்கையாயிருந்தும் அது வெந்நீரான போது அவ்வெம்மை ஏறட்டுக் தெர் கொண்ட சபாவமே. அதுபோல இறைனுக்கு வெம்மை உயிர்களே ஈடேற்ற ஏறட்டுக் கொண்ட இயல்பேயாம் என்க. " மறமலி அகிதம் செய்யின் தி நிக்கிரகத்தை வைப்பன் '' என்ற சிவஞான தித்தி யாரையும் சிந்திக்க. " தீயினுள் தெறலும் நீ 💘 என்பது பரிபாடல், இதன் விளக்கத்தை,

'' நிக்கிர கங்கள் தானும் நேசத்தால் ஈசன் செய்வது அக்கிர மத்தால் குற்றம் அடித்துத்திர்த் தச்சம் பண்ணி இக்கிர மத்தி ஞலே ஈண்டறம் இயற்றி டென்பன் எக்கிர மத்தி ளுலும் இறைசெயல் அருளே என்றும் '' என்னும் சித்தியார் கொண்டு தெளிக.

புனலினும் தண்ணியன்; இயல்பே தண்மை யான பொருள் நீர்; அதனிலும் அன்பர்க்குத் தண்ணியன் இறைவன் என்பதாம். தண்மை விரும்பற்குரியது. வெப்பம் சிவறுத்தற்கு உரியது. ஆயினும் காலவேறு பாட்டானும் அதிகாரி பேதத் தானும் அவை மாறித் துய்க்கப்படுகின்றன; அது போல இறைவன் யாண்டும் தன்னிலே திரியாது வன்பர்க்கு வெய்யனுய் அன்பர்க்குத் தண்ணியனு கவே இருப்பன் என்பதும் ஆம். "அறமலி இதம் செய்வோருக்கு அநுக்கிரகத்தைச் செய்வன்" என்ற சித்தியாரைச் சிந்திக்க.

சேயினும் நல்லன் : சேய் - குழவி. சேய் காமக் குரோதாதிகள் பற்ருதது; ஒன்றிலும் தன்னலங் காரணமாக விருப்பு வெறுப்புக் கொள்ளாதது; விருப்பு வெறுப்புத் தோன்றுமாயினும் அவற்றை வயிரங் கொள்ளவிடாது மறக்கும் தண்மையது. இத்தகைய சேயினும் நல்லவன் சிவன என்கின்றது.

" तदेतत्त्रेयः पुत्रात्त्रेयो वित्तात्त्रेयोऽन्यसात्सर्वसा-दन्तरतरं यदयमात्मा "

என்பது பிருகதாரண்யகம்.

அணியன்; அணுமையிலிருந்து ஆட்கொள்பவன். '' நணியாய் '' என்ற மணிவாசகம் ஈண்டுக் கருது தற்கு உரியது .

தாயினும் நல்லன்; 'பால் நினேந்தூட்டும் தாய்' என்பர் மாணிக்கவாசகர். குழவியின் படுயை அறிந்து ஊட்டுபவள் தாய். பால்உண் குழவி பசுங்குடர் பொருதென நோயுண் மருந்தைத் தானுண்பவள் தாய். அதுபோலப் பரமகருணு நிதியாகிய சிவன் உயிர்களின் பக்குவமறிந்து உதவு கிருர். கரியவிடத்தைக் கண்டத் தடக்கிக் காப் பாற்றியதில் தாய்க்கரு ஊேயைக் காண்க. ''தாயினும் நல்ல தயாவான தத்துவனே'' எனத் திருவாசகம் அருளுவதும் காண்க. இங்ஙனம் இருக் கவும் அவனருளிருந்தபடியை அறிவார் இல்ஃயே என்று இரங்கிக் கூறியவாறு.

பொன்ஞல் புரிந்திட்ட பொற்சடை என்னப் பின்ஞல் பிறங்க இருந்தவன் பேர்நந்தி என்ஞல் தொழப்படும் எம்இறை மற்றவன் தன்ஞல் தொழப்படு வார்இல்லே தானே.

இம் – எனின், தஃவனுடைய பெயரும் குறியும் பெருமையும் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அவனுக்கே உரிய சிறப்பான அடை யாளம் யாதெனின், பசும்பொன்னுற் செய்து முறுக்கி விடப்பட்ட அழகியசடை முதுகிற்கிடந்து விளங்க இருந்தவன்; அவன் பெயர் யாதோ எனின் நந்தி என்பது; அவனது பரிசு யாதோ எனின், என்னுல் தொத்தக்கவன்; எமக்குத் தஃவைன்; அவனுல் தொழத்தக்கவர் யாரும் இல்லாதவண் என்றவாறு.

என்னுல் என ஒருமையும் எம் இறை எனப் பன்மையும் இயையக்கூறியது அவனியல்பு அறிந்து வணங்குவேன் யான்; நீவிர் வாளா இருப்பீரல்லீர்; நுமக்கும் தஃவன் அவனே என உலகவரையும் உளப்படுத்திக் கூறிய கருணேத் திருவாக்காம் என உணர்க. அவனே முழுமு தற்கடவுளா தலின் அவனுல் தொழப்படுவார் யாருமே இல்ஃ என்க ''சேர்ந்து. அறியாக் கையானே'' என்ற திருவாசகமும் காண்க. மற்று என்பது விணமாற்றின்கண் வந்தது.

தானே இருநிலம் தாங்கிவிண் ணுய்நிற்கும் தானே சுடும்அங்கி ஞாயிறும் திங்களும் தானே மழைபொழி தையலு மாய்நிற்கும் தானே தடவரைத் தண்கடல் ஆமே.

10

இம் – எனின். சிவமே எல்லாமாக விளங்குவது என்பதை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் சிவமாகிய தானே இந்தப் பெரிய நிலத் தைத் தாங்கிக் கொண்டு ஆகாசவடிவாக இருக்கும்; தன்னகப்பட்ட பொருளேச் சுட்டு ஒன்றுவிக்கிற அங்கியும், ஞாயிறும், திங்களும் ஆகிய மூன்று ஒளிப் பொருஞுமாயிருக்கும்; தானே மழையைப் பொழி விக்கின்ற திருவருட் சத்தியாகவும் இருக்கும்; தானே தடங்கிரியும், குளிர்கடலுமாக இருக்கும் என்றவாறு.

11

இருநிலந்தாங்கி விண்ணுய் நிற்கும் என ஐம் பூதங்களுள் முதலும் கடைசியும் கூறவே இடைப் பட்ட புனல் கால் இவற்றிற்கும் விரிந்து இடங் கொடுத்து நிற்றல் குறிக்கப்பெற்றமை காண்க. அடுத்து அங்கியும் ஞாயிறும் திங்களுமாகிய ஒளிப் பொருள்கள் மூன்றும்தாமே என்பது விளக்கியவாறு மழைபொழிதையல் – பராசத்தி. ''முன் இக்கடஃச் சருக்கி '' என்ற திருவெம்பாவையில் மழை பரா சத்தியின் அருளாகவே அறிவிக்கப் பெற்றமை கருதுக. அன்றியும் மழைபொழி தையல்—சுக்கிரன்; களத்ர காரகணுகிய பெண்தெய்வம் அவன் ஆதலின் இங்ஙனம் கூறினுர் என்பர். அவ்வுரை சுண்டு இயை புடைய தாகாமையும் ஏற்புடையதாகாமையும் நோக்கித் தெளிக.

அயலும் புடையும்எம் ஆதியை நோக்கில் இயலும் பெருந்தெய்வம் யாதுமொன் றில்லே முயலும் முயலில் முடிவுமற் ருங்கே பெயலும் மழைமுகில் பேர்நந்தி தானே.

இம் – எனின், எங்குத்தேடினும் இவரன்றித் தேவதேவன் இல்லே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ – ள் : அயலிலும் ஏணய பக்கங்களிலும் எம் முதல்வஞ்கிய பரமசிவணத் தரிசிப்பதால் அவணக் காட்டிலும் தெய்வத்தவேவன் வேருருவரும் இல்லே; உயிர்கள் செய்யும் முயற்சியும் அவன்; அம்முயற்சி யின் முடிவாகிய பயனும் அவன்; பெய்கின்ற மழை நீரும் அவன்; மழையையுடைய மேகமும் அவன்; அவன்பேர் நந்தி என்பது என்றவாறு. அயல்-பக்கம், இது தத்தம் இருக்கைக்கு இரு மருங்கும் அடுத்துள்ளது. புடை — அதற்கு அடுத்து உள்ளது. பக்கங்களில் பரமன் விளங்கு வதைக் கண்டு இவணேக் காட்டிலும் பெருந்தெய்வம் உண்டோ என விதாக்கித்து நோக்கியபோது எங்கும் வேடுருன்று காணப்படாமையால் உறுதிப் பட்டுக் கூறியது இது. பார்க்குமிடம் எங்கும் அவனே காணப்படுகின்றுன் என்பது. பார்க்கும் இடம் எங்குமொரு நீக்கமற நிற்கின்றநிலே வேறு யாருக்கும் இல்லே என்றவாறு

அயல் என்றது சித்தாந்தசைவர் ஒழிந்த அகச் சமயங்களேயும், புடை என்றது அகப்புறச் சமயங் களேயும். இவற்றில் எல்லாம் எம்முடைய ஆதியே முதற்கடவுளாக விளங்குதலும், வேற்றுச் சமயங் களில் விளங்கும் தெய்வங்களும், இவர் ஏவல்வழி நின்று இயங்குவர் ஆசலின் பெருந்தெய்வம் ஆகாமையும் ஆய்ந்து துணிந்து எல்லாச் சமயங் களுக்கும் பரம காரணஞன காருண்யமூர்த்தி சிவனே என்று அருளப் பெற்றது எனலுமாம்.

முயற்சி - உழைப்பு. முயன்ருல் முடியாப் பொருளுளவோ ஆதலின் சிவமுயற்சியே எல்லாம் பயக்கும் என்ற உலகாயதர்க்கு உண்மை உணர்த்த முயற்சியும் அவனே என்றது. சிறுமுயற்சி செய்தவன் பெரும்பயனேயும் பெரு முயற்சி செய்தவன் சிறுபயனேயும் பலநாள் முயன்றும் பயனின்மையும் எய்துவதை உலகில் காண்கின்ரேம் ஆதலால் அவரவர் செய்யும் முயற்சிக்கு ஏற்ப வீணப்போகமாகிய பயனே அளந்தரட்டுவான் இறைவனதலின் பயனும் அவனே என்று கூறப். பட்டது. மழையால் நீரும் மேகத்தால் மழையும் எய்தக் காண்கின்ரேம் ஆதலின் எந்தக் காரியமும் ஒரு காரணத்தை உடையதாகி, அந்தக் காரணங்கள் யாவும் ஒரு பரமகாரணனிடத்துண்டாம்; அப்பரம காரணனே பரசிவன் என்றவாறு.

கண்ணுத லான்ஒரு காதலின் நிற்கவும் எண்ணிலி தேவர் இறந்தார் எனப்பலர் மண்ணுறு வார்களும் வானுறு வார்களும் அண்ணல் இவன்என் றறிய& லார்களே.

12

- இம் எனின், சிவத்தின் கரு‱யும் உயிர்களின் அநியாமையும் இத்தகைத்து என்பது உணர்த்**து தல்** நுதலிற்று.
- இ-ள்: காக்கும் காதலோடு சிவன் இருக்கவும் எண்ணற்ற தேவர்கள் இறந்தவர்களாக, மக்கள் பலரும் தேவர்கள் பலரும் 'சிவனே எமக்கெல்லாம் தீலவன் 'என்று அறியும் ஆற்றல் அற்றிருக்கின்றுர் களே ! இவர்களுடைய அறியாமை இருந்தபடி என்னே ! என்றவாறு.

கண்ணு தலான் நிற்கவும், தேவர் இறந்தார் என மண்ணுறுவார்கள் பலரும், வானுறுவார்கள் பலரும் இவ**ன் அண்ணல் என்**று அறிய**துல்** லார்களே எனக் கூட்டி முடிவு காண்க.

மும்மலச்சேற்றில் அழுந்தி வீடு காணுது தவிக்கும் ஆன்மாக்கள், இம்மலச்சேற்றில் யாம் அழுந்துவது மல நீக்கம்பெற்றுக் கரையேற

13

**என்**பதுணர்ந்து நெறி நின்று ஈடேறத் தாகங் கொண்டு 'எப்போது வருவர்; அருள் நீர் உதவிக் காப்போம்' என்ற காதலுடன் பரசிவன் கங்கணங் கட்டி நிற்கின்றுன். அங்ஙனம் இருந்தும் எண்ணிலி தேவர்கள் புண்ணியப் பயனுகிய போகத்தை நுகருகின் றகாலத்திலே இந்தப் போகமாகிய பொன் தோணிகொண்டு கரையேறமாட்டாமல் மீட்டும் பி றவியும் பாவமும் நிறைந்த சேற்று நீர்க் கடலுக்கே சென்று அழுந்த வாளா இறந்து போகின்றனரே; அவர்கள் அங்ஙனம் வாளா இறந்தது சிவனே பதி என்று உணரமாட்டாமையாலன்ரே! அங்ஙன மாகவும் மண்ணுளாரும் விண்ணுளாரும் இன்னமும் அறியகில்லாரே; என்னே இவர் மடமை! என்றபடி. விண்ணுளார் சிவணயுணர்ந்து பொருந்தப் பிறந் தவர்கள். மண்ணுளார் கருமபூமியினின்று குருவழி நின் று கேட்டுத் தெளிந்து வீடுபொருந்தத் தோன்றியவர்கள்; இவ் இருவகையினரும் பிறந்த தன் காரணத்தினே மறந்தனர் என்பதாம்.

மண்ணளந் தான்மல ரோன்முதல் தேவர்கள் எண்ணளந் தின்னம் நிணேக்கலார் ஈசணே விண்ணளந் தான்தன்ணே மேலளந் தாரில்லே கண்ணளந் தெங்கும் கடந்துநின் ருனே

இம் — எளின், பதவிகளின் நிற்பார் பரம<sup>ுண</sup> அறிந்திலர் என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

் இ—ள்: படைத்தலாதி தொழில் மேற்கொண்டு பத்விகளில் நிற்கும் திருமாலும் பிரமனும் முதலா இய தேவர்கள் எத்தணேயோ எண்ணங்களே அளந்து கொட்டிக்கொண்டு, ஈசணே நிணேக்கிண்ருர்களல்லர்; சூரியணப்போல உடனின்று காட்டும் உபகாரம் செய்யும் சிவததை மேலும் கலந்து நிண்ருரில்லே; இறைவண் இவர்கள் கண்ணிற் கலந்தும் கடந்தும் நிற்கிண்ருன் என்றவாறு.

மண் அளந்தான் - மூவுலகை ஈரடியால் அளந்த திருமால். இங்ஙனம் அளந்து மாவலியை அடக்கிய பெருமையினுல் செருக்குற்று என்னென்னவோ எண்பது கோடி எண்ணங்களே எண்ணிக்கொண் மலரோன் – உந்தியந்தா**மரைப்** டிருக்கின்றுன். போதில் உள்ள பிரமன். அவன் எஞ்ஞான்றும் விரும்புபவளுக எண்ணமிட்டுக் மென்மையை இருவர்களுமே கொண்டிருக்கிருன்; நிஃலயே இவர்**கள்** இவ்வாருக, மறந்தனர். இவர்களே முதல்வராகக்கொண்ட ஏணேய தேவர் களும் அங்ஙனமேயாயினர். எண் – எண்ணம். அளந்து – மிகுதிப்படுத்தி.

விண் அளந்தான் எனறது சூரியனே. சூர்யன் கண்ணெளிக்கு உபகாரமாய்க்கலந்து பொருள்களே யறியத் துணே செய்யுமாறு போல இறைவன் உயிர்களேக் கலந்து நின்று அறியச் செய்கின்றுன். காணும் கண்ணுக்குக் காட்டும் உளத்தை எங்ஙனம் கண் அறிவதில்ஃயோ அதுபோல உபகாரப்பட்டு நிற்கும் சூரியனப் போன்ற சிவத்தையும் உயிர்கள் அறிவதில்ஃ என்பது விளங்க 'வீண் அளந்தான் தன்னே மேலளந்தார் இல்ஃ 'என்று அருளிஞர். அளத்தல்-மூவகைப் பிரமாணங்களுள் சண்டுப் பொருந்துமாற்றுன் ஆராய்ந்து அறிதல். ஆகவே

14

சூரிய**ீனப்போலக் க**லந்து நின்று காட்டும் சிவத்தை மேலும் பிரமாணங்களால் ஒருவகையான் அளந்து, அநுபவித்தார்கள் இல்ஃ என்பது கருத்து.

இறைவனே இவர்கள் கண்ணெளியோடு கலந்தும், காணப்படு பொருளாய் எங்குமாயும், அவ்விரணடு நிலேயையும் கடந்து வேருய் அப்பாற் பட்டும் நின்ருன் என்பார் 'கண்ணளந்து நின்ருன்' 'எங்கும் நின்ருன்' 'கடந்து நின்ருன்' என்றருளிலார். அளந்து – அளாவி (கலந்து). இதற்குப்பொருந்தாவுரைதோன்ற உரைத்து இடர்ப்படுவார் பலர். அதீன எடுத்தாய்ந்து மறுத்தலும் மரபுவழுனர்ம் என மறந்தாம்.

கடந்துநின் ருன்கம லம்மல ராதி கடந்துநின் ருன்கடல் வண்ணன்எம் மாயன் கடந்துநின் ருன்அவர்க் கப்புறம் ஈசன் கடந்துநின் ருன்எங்கும் கண்டுநின் ருனே

இம் — எனின், சிவஞானிகளால் தெளிவாகக் காணப்படுகின்ற ஈசன் அரிபிரமாதிகளால் காணப் படாதவன் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று

இ-ள்: இருவகைப்பற்றையும் கடந்து நிற்கும் பரம ஞான்களால் எவ்விடத்தும் காணப்பெற்று நிற்கும் சருதேத்வரன் தாமரைம்ஸ்ரில் எழுந்தருளி யுள்ள முதலாலதாகும் படைத்தற்டுருழிலேச் செய்யும் பிரம்னுக்கு அப்பாற்பட்டவளுமினுண்; அடியின்மே எழ்து மாமனுகிய கடில்வண்ணனுக்கும் அடியாற்கேட்வளுமின்ன் அவ்விருவீர்க்கும் அப்புற முள்ள சங்காரகிருத்தியம் செய்யும் ஈசணுகிய உருத் திரணேயும் கடந்து நின்ருன் என்றவாறு.

கமலம்மலர் என்பது விரித்தல் விகாரம். ஆதி என்றது ஆதித்தொழிலாகிய படைத்தஃச்செய்கின் றமையின் உருத்திரன் சாரூபம்பெற்ற பக்குவான் மா ஆதலின் ஈசன் எனப்பட்டார். ஆகவே மும் மூர்த்திகளும் பதவிகளில் நிற்பவர்களாதலின் இறைவன் அவர்களுக்கும் அப்பாற்பட்டவன் ஆயினன். இருவகைப்பற்றையும் கடந்து நின்றபரம ஞானியர்க்கு எங்கும் காணப்பெற்று நிற்பவன் சிவனே என்பது கருத்தாதல் காண்கை.

ஆதியு மாய்அர ஞய்உட லுள்நின்ற வேதியு மாய்விரிந் தார்ந்திருந் தான்அருட் சோதியு மாய்ச்சுருங் காததோர் தன்மையுள் நீதியு மாய்நித்த மாகிநின் ருனே.

15

இம்-எனின் சொரூபசிவம் லய போக அதிகார நிஃகளே மேற்கொண்டு எமக்கு அருள் செய்யும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: திருவருட் சோதியாயும் என்றும் குவியாத இயல்போடு விளங்குகின்ற நீதியாயும் நித்திய வஸ்துவாயும் நின்ற சிவம், முதலாவதான் லய சிவமாயும், போக சிவமாயும், திருமேனி தாங்கி நிற்கின்ற அதிகாரசிவமாயும் விரிந்து ஆண்மாக் னின் பக்குவ நிண்கட்கு ஏற்ப நிறைந்திருந்தான் குண்றவாறு: இது குட்கு ஏற்ப நிறைந்திருந்தான்

•'சூர்யகோடி ஸமப்பிரபம்'' என்பது ஆகமம் ஆதலின் கோடி சூரியர்களேப்போன்ற சோதியாய் இருப்பது சொருப்சிவம். ஒளியுண்டாயின் சூடும் உண்டென்பது நியாயமாதலின் அது அருட்சோதி யாய் அபின்னமாகி நிற்கறேது என்பது, " அலகில் சோதியன் '' என்னும் இலக்கண இலக்கியத்து முதற்செய்யுட் பகுதியையும் முன்னுக நீதிக்குக் குவி தல் விரிதல் ஒன்றைமில்ஃ. " மலர்தலும் சும்பலும் என்கின் றது இல்லது 🖳 அறிவு '' திருக்குறள். அக்குறள் கூறும் அறிவு பசுஞானமும், பாசஞானமுமாகிய அறிவு. அவற்றிற்கே அந்நில எய்துமாயின் நித்தியமாகிய நீதிக்குச் சுருக்கம் ஏது என்க. ஆதலின் ' சுருங்கா ததோர் தன்மையுள் நீதி' என்று அருளிஞர். இவ்வண்ணம் சோதியும் நீதியும் நித்தமுமாக நிற்கும் சொருபசிவம் லய போக அதிகார நிஃகளே எமக்காக எய்தி அருள் வழங்கு கிறது என்பதாம்.

ஆதி – முதலான லயநில். இந்நில் சூக்கும் லயமும் தூல லயமும் என இருவகைப்படுமன்றே? அவற்றுள் ஆதி என்றது எந்தலயத்தையோ எனின் சூக்குமமான இச்சாஞானக் கிரியை என்னும் மூவகை சத்திகளோடு புணர்ந்து விந்துவிற் பதிந்து தூல ஐந்தொழிற்கு ஏதுவான சூக்கும் ஐந்தொழில் செய்து நிற்கும் அவதரமாகிய தூலலயத்தையேயாம் ஏனெனில்? சுருங்காததோர் தன்மையுள் அருட்சோதியும் ஆய் என்றபோதே இருவகை மாயை தளிலும் ஒடுங்கிய இருவகைப் பிரபஞ்கமும் மீளத் தோன்றமாறு குறித்து ஞானசத்தி மாத்திரையான் நோக்கிநின்ற நிலேயாகிய சூக்கும்லயும் முன்பு

கூறப்பட்டமையின் எண்க. அன்றியும் ஆண்டே, ஞானசத்திமாத்திரையாய் நோக்கு தலாகிய பக்ஷபா தமுமின்றி அணேத்திணேயும் பொதுமையின் நோக்கி நிற்கும் சூக்குமலயநிலே 'நீதியுமாய்' என்பதால் குறிக்கப்பெற்றமையும் கண்டுணர்க.

அரஞய்–போகசிவமாய். அரன் என்பது போக சிவத்தை உணர்த்துமாறு யாங்ஙனம் எனின், அரன் என்பது எல்லாவற்றையும் தன்னுள் அடக்கு பவன் எனப் பொருள்படும். அவன் அங்ஙனம் அடக்கு தல் ஆன்மாக்கள் இஃாப்பாறற்பொருட்டே ஆதலின்; எல்லாவற்றையும் தன்னுள் அடக்கி இ்னப்பாற்றி மேலும் தூய்மையுறுத்தற்பொருட்டு புனருற்பவஞ் செய்தற்குத் தூல இச்சா ஞானக் கிரியைகளோடு மண ந்து நிற்கும் நிஃயு**ம் அ**வனு**க்கே** சகள நிஷ்களத் போகசிவம் யுண்டு என்க. ஆதி நிஃயாகிய நிஷ்கள திருமேன்கொண்டு நிலக்கும். பின்வரும் நிலேயாகிய சகளநிடூக்கும் திருமேனி . இடைப்பட்ட தான சகள நிஷ்கள த் தாங்கிச் சதாசிவம் என்ற பெயருடன் விளங்கும்**.** 

உடலுள் நின்ற வேதியுமாய்; சகளத்திருமேனி யைத் தாங்கி நின்று அற்பொருளுமாய்; என்றது அதிகார சிவமாகிய மகேசுரண என அறிக. இந் நிஃயில் சிவன் விந்துவினின்றும் சுத்தப் பிரபஞ் சங்களே சந்நிதிமாத்திரையில் தோற்றுவித்துத் தொழிலாற்றி நிற்பன். இது சூக்கும் அதிகாரம், என ஆறிக. விரிந்து — அநந்தேசர், உருத்திரன் மால் பிரமன் முதலியவர்சளில் விரிந்து, இஃது என் சொல்லியவாரு எனின், அதிகாரசிவம் அநந்தேசா தியர்களே அதிட்டித்து நின்று மோகினி மான்களி வின்று மிசிரப் பிரபஞ்சமும் அசுத்தப்பிரபஞ்சமும் தோற்றுவித்துத் தொழல் செய்யும் அவதரமாகிய தூல ஐந்தொழிலச் செய்து ஆர்ந்திருந்தான்; பரசிவம் முதல் பிரமனீருகச் சொன்னவர்களிடத் தும், அவர்களால் ஐந்தொழில் ஆற்றப்பெறுகின்ற பிரபஞ்சங்களிடத்தும் நிறைந்திருந்தான் என்பது. பிரபஞ்சம் என்னும் சொல்லே விரிந்தது என்னும் பொருளதாதல் காண்க.

நின்*ரு*ன், ஆதியுமாய் வேதியுமாய், விரிந்**து** ஆர்ந்து இருந்தான் என முடிக்க.

கோது குலாவிய கொன்றைக் குழற்சடை மாது குலாவிய வாள்நுதல் பாகணே யாது குலாவி அமரரும் தேவரும் கோது குலாவிக் குணம்பயில் வாரே,

16

இய் — எனின், பரிபாகம் இல்லாதார் பரமன் திருமுன் பழகியும் பயனில்ஃ என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நரம்போடு விளங்கு இன்ற கொன்றைப் பூவையுடைய குழன்ற சடையை உடையவரும் அழகு நிறைந்த ஒளிபொருந்திய நெற்றியினே யூடைய உமர்தேவியாரை ஒருபாதியாகக் கொண்ட வரும் அகிய சிவபெருமானே, குற்றத்திற் கலந்து குண த்திற் பழகுகின் றவர்களாகிய அமரர்களும் தேவர்களும் குலாவி யாதுபயன் என்றவாறு.

சடையையுடைய வாள்நுதல் பாகணக் கோது குலாவிக் குணம் பயில்வாராகிய அமரரும் தேவரும் குலாவி யாது ? எனக் கூட்டுக.

குலாவிய கொன்றை – பூநரம்போடு கூடிய கொன்றை. குழல் சடை-சுருண்ட சடை; விணத்தொகை. வாள்நுதல் பாகன் என்று அருளு ஆதலின் சுந்தஃயும் சடையையும் கின் ரூர் என்றுர். மாது – அழகு; உடையவ**ன்** ஆதலின். சிவகாமியாகிய வாணுத**ல்** என்றும் ஆம். அமரர் - மரணம் இல்லாதவர் என்ற சிறப்பை உபசாரமாகப் பெற்ற பசு புண்ணிய வான்கள். தேவர்கள் – சிவன் அதிட்டித்து நின்று செயற்படுத்தலால் ஒளி மேனி படைத்த உருத்**திர** ஞ்தியர். கோது குலாவி – மல வாசணேயோடுகூடி நின்று. உருத்திரன் பிரளயாகலருட் பக்குவனுய் மலவாசனே யுடையவன்; முத்திபெற்றுத் தூல மாலும் அயனும் சகலான்மாக்களுள் புண்ணிய மிகுதிப்பாட்டால் அதிகாரசத்தி பெற்று மும்மல பந்தம் நீங்காதவர்கள் ஆதலால் கோது குலாவி எனப்பெற்றது.

குணம் பயில்வார் என்றது இறைவன் அளித்த் அதிகார குணத்தினின்று பழகுபவர்கள் என்பதாம். இவர்கள் மலவாசணேயும் மலமுமற்றுப் பரமஞானி களாய்ப் பக்குவம் எய்தாமையின் சிவத்தோடு குலாவியாதோபய்ன் இதாமரையின் மணத்தையறிய

17

மாட்டாத மண்டூகம் அதனுடு பழகி என்னபயன் என்*ருர்* என்க.

காயம் இரண்டும் கலந்து கொதிக்கினும் ஆயம் கத்தூரி அதுமிகும் அவ்வழி தேசம் கலந்தொரு தேவனென் றெண்ணிணும் ஈசன் உறவுக் கெதிரில்ஃ தானே

இம் — எனின், ஆன்மாக்களுக்கு ஈசனேடு உறவு கொள்ளு தஃக் காட்டிலும் சிறந்ததொரு இன்பம் இல்ஃ என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; பரசரீரமும் அபரசரீரமுமாகிய இரு வகைக் காயங்களும் கலந்து கொதித்தாலும் அவத்தைகளின் அனுபவமாகிய மணம் மிகும்; அவ்விடத்து ஆன்மா ஒளியோடு ஒன்றித் தன்ணத் தேவகை எண்ணும்; ஆயினும், உடலுறவைக் காட்டிலும் ஈசனுறவுக்கு ஈடானது ஒன்றில்லே என்றவாறு.

காயமிரண்டு - இருவகைக் காயம், அது பரகாய மும். அபரகாயமுமாம். அவற்றுள் பரகாயம் என்பது காரணசரீரமும் கஞ்சுகசரீரமும் குணசரீரமு மாகிய மூன்றுமாம். அபரகாயம் என்பது சூக்கும சரீரமும், தூலசரீரமுமாகிய இரண்டும் ஆம். இவ் விருவகைக் காயத்தும் ஆன்மா கலந்து கொதித்த வாவது, கேவலாவத்தையில் நின்ற உயிர். அசுத்த மாயையில் கலக்குண்ட பாகமாகிய காரணசரீரத் மாயையில் கலக்குண்ட பாகமாகிய காரணசரீரத் தைப் பொருந்தி அறிவிச்சை செயல்கள் சமஷ்டி குதரிவு பெற்ற துபோன்ற நிலேயும், கலே முதலியு தெளிவு பெற்ற துபோன்ற நிலேயும், கலே முதலியு கஞ்சுக சரீரத்தைப் பொருந்தி வியஷ்டி ரூபமாகிய அறிவிச்சை செயல்களேப் பெற்றுநிற்கும் நிஃயும், சாத்விக இராசத தாமதமாகிய குணசரீரத்தைப் பொருந்தி அக்குணங்களுள் அடங்கி நிற்கும் நிஃல யும், மனம் முதலிய சூக்குமசரீரத்தைப் பொருந் தும் நிஃயும், தூலசரீரத்தைப் பொருந்தும் நிஃயும் முதலியன.

கத்தூரி அதுமிகும்; மணமும் மதமுமாகிய இரண்டையும் தருவது கத்தூரி. அதற்கு மான் மதம் என்றும் ஒரு பெயர் உண்டு. பஞ்சகோசஸ் தனுன ஆன்மாவுக்கும் மான் என்னும் பெயருண்மை ஓர்க. ஆதலால் கத்தூரியதுமிகும்' என்றது காரண சரீரத்தில் ஓர் ஆனந்தம் பெற்று அம்மயமாய் நிற்றலும், கஞ்சுகசரீரத்தில் அவற்றைச் சிறப்பு வகையாற்பெற்று அம்மயமாய் நிற்றலும், குண சரீரத்தில் மனுமையமாய் நிற்றலும், சூக்குமசரீரத் தில் பிராணமயமாய் நிற்றலும் தூலசரீரத்தில் அன்னமயமாய் நிற்றலும் ஆகிய இவை என்க.

அவ்வழி தேசங்கலந்தொரு தேவன் என்று எண்ணினும் என்றது முற்கூறியவண்ணம் ஆன்மா பஞ்ச கஞ்சுகத்தனுய் நிற்கும்போது தன்னே ஒளி யுடையவனுக எண்ணிக்கொண்டாலும் என்றவாறு. கேவல நிலேயிலிருந்து சிறிதுசிறிதாக ஒளிகலந்த நிலேயில் தன்னேத் தேவனுக எண்ணிக் கொள்ளு கின்ற தன்மை ஆன்மாவோடுடனுள்ள ஆணவத் தின் காரியமாதலின் நோய்ால்வினேந்த இன்பம் நோயாமேயன்றி உண்மை இன்பம் ஆகாதவாறு போல, பஞ்சகஞ்சுகணுய் ஐந்து அவத்தைப்படும் ஆன்மா அறிவுவிளக்கத்தால் முறையாக எய்துகிற ஆனந்தம்உண்மையானந்தமாகமுடியாது; உயர்ந்த தாக முடியாது. ஆதலால் ஈசன் உறவுக்கு எடுர் இல்ஃஃ ' என்று உண்மை உணர்த்தி எம்மை ெயல் லாம் ஈடேறவைத்தார் என்க.

இம்மந்திரத்து, வெண்காயமும் பெருங்காய மும் ஆகிய இரண்டும் கலந்துகொதித்தாலும் கத்தூரி மணம் மிகுகின்றது; அதுதான் லாபம். இம்மணம் தேசமெல்லாம் கலக்கக் கொதிக்கவைத் தவீன ஒருதேவன் என்று எண்ணினுலும் ஈசன் உறவுக்கு இவனுறவு எதிரில்லே என்று வேறும் ஒரு பொருள் தொனித்தல் காண்க: சித்தர்வாக்கு ஆதலின்.

அதிபதி செய்து அளகை வேந்தணே நிதிபதி செய்த நிறைதவம் நோக்கி யதுபதி யாதரித் தாக்கம தாக்கென இதுபதி கொள்என்ற எம்பெரு மானே.

18

இம் — எனிவ் , நிறைசெல்வத் தியாகணத் திருமால் வேண்டிக்கொண்டமை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ — ள் : அளகாபுரிக்குத் தஃவளுகிய குபேரணே வடதிசைக்கு அதிபதியாக்கி, நிதிகளுக்கெல்லாம் பதியாகவும் செய்த நிறைந்த தவத்தை நோக்கி, யாதவ குலத் தஃவளுகிய திருமால் அன்புசெய்து பூசித்து ' அடியேனுக்கும் ஆக்கம் அளிக்க ' என்று வேண்டிக் கொள்ள 'இது தான் வழி ஏற்றுக்கொள்' என்றருளிய எம்பெருமான் இவன் என்றவாறு.

19-

அதிபதி செய்து - வடதிசைக்கு அதிபதியாகச் என்றது திசைகாப்பாளருள் ஒருவளுகச் செய்*து என்*றவாறு**.** நிதிபதிசெய்த நிறைதவ**ம்** நோக்கி என்றது சங்கநிதி பதுமநிதி ஆகிய இரண்டு வகை நிதிகட்கும் அவணத் தஃவெஞக்கிய அவனு டைய நிறைந்த தவத்தைப் பார்த்து என்றேவாறு. யதுபதி – யதுகுலத்தவர் தஃவென்; கண்ணன். ஆக்கமது ஆக்கு என - அடியேணேயும் நிறைசெல் வேண்டிக் கொள்ள, திருமால் வஞக்கு என்று திருவுக்கெல்லாம் அதி தெய்வமாகிய திருமகளே மணேவியாகப் பெற்றிருந்தும் சிவகிருபையின்றிச் செல்வளுக முடியாது என்று எண்ணிச் சிவணே பொன்னும் மெய்ப் கொண் டான்; வேண்டிக் பொருளும் தருவான் அவனுதலின்.

இது பதி – இது தான் வழி. பதி – வழி. கொள் – தெரிந்துகொள். முன்னர், நிறைதவம் என்றமை யால் ஈண்டு இது என்று சுட்டப்பட்டது. அத் தகைய நிறைந்த தவத்தையே என்க. என்ற எம்பெருமான் இவனைன் என்று பெயரும் விணேயும் வருவித்து முடிக்க.

> இதுபதி ஏலம் கமழ்பொழில் ஏழும் முதுபதி செய்தவன் மூதறி வாளன் விதுபதி செய்தவன் மெய்த்தவம் நோக்கி அதுபதி யாக அமருகீன் ருனே

இம் — எளின். சந்திரனுக்கு அருள் வழங்கியதை. உணர்த்துதெல் நுதலிற்று இ - ள்: மணம் கமழுகின்ற நல்ல நகரமாகிய உலகம் ஏழையும் இடுகாடாகச் செய்தவனும், உணர்த்தாமலே உணரும் மூதறிவாளனும் ஆகிய இறைவன், சந்திரன் செய்த வலிய உண்மையான தவத்தை நோக்கி, அத்தவத்தையே இடமாகக் கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கின்றுன் என்றவாறு.

சர்வ சங்காரகாலத்து இறைவன் உலகேழையும் அழித்து இடுகாடாக்கிய பழமைக்கெல்லாம் பழமை யாகிய ஞானசொருபி. விதுபதி – சந்திரன். அவன் செய்த மெய்த்தவமாவது, தன் தவறை உணர்ந்து இறைவணயே புகலிடமாகப் புகுந்து உற்றுநோக்கி அவணேயே உணர்ந்திருந்தது.

ஏலம் கமழ் பொழில் – மணம் வீசுகின்ற உலகு ஏழும். பொழில் – உலகு. முதுபதி – சுடுகாடு. ஏலம் என்பது மணம் என்ற பொதுமையினின்றது.

> முடிவும் பிறப்பையும் முன்னே படைத்த அடிகள் உறையும் அறனெறி நாடில் இடியும் முழக்கமும் ஈசர் உருவம் கடிமலர்க் குன்றம் மஃயது தாேே.

20

- இம் எளின், வேதாகமங்களே ஆராமின் இடி முலே முதலிய எல்லாம் அவனது வடிவே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.
- இ ள் : இறப்பையும் பிறப்பையும் தொன்று தொட்டே உயிர்களாகிய நமக்கென்று தோற்று வித்த அடிகளாகிய பரமேசுவரன் உறையும் வேதாக

மங்கணே ஆராயின், இடியும் அதன் முழக்கமும் அவருடைய உருவங்கள்; மணமுள்ள மலர்கள் நிறைந்த குன்றுகளும் மஃலகளும் அவருடைய வடிவேயாகும் என்றவாறு.

உயிர்களுடைய மலத்தை வாட்டிக் கண்மங் களேயும் நுகரச்செய்து ஒழித்துக் கரையேற்றுகைக் காக அழித்தும், மீட்டும் பிறப்பித்தும் விணயல் விண செய்கின்ருராதலின் 'முடிவும் பிறப்பையும் முன்னே படைத்த அடிகள்' என்று அருளிச் செய்தார்.

முடிவும் – எல்லாவற்றையும் தன்னகத்து ஒடுக்கிக் கொள்ளு தஃயும், பிறப்பையும் – மீளத் தன்னிடத்து நின்று தோன்றச்செய்தஃயும், படைத்த அடிகள்-உண்டாக்கிய முதல்வன் என்பது பொருள். பிறப்பையும் என்பதற்கு ஏற்ப முடிவும் என்றவிடத்து இரண்டாம் உருபு விரித்துக்கொள்க. முடிவின்பின் சத்தியையும் தன்னுள் அடக்கித் தானெருவனே நிற்றலின் அடிகள் எனப்பெற்றது.

அறன்நெறி – விதிமார்க்கம் கூறுகிற வே தமும், சரியையாதி உபாயங்களே அறிவிக்கும் ஆகமமுமாம் இவையே ஞானசொருபியாகிய இறைவன் உறை யும் இடங்கள். இறைவன் நூலாதலின் இங்ஙனம் உபசரிக்கப் பெற்றது. இடியும் முழக்கமும் ஈசர் உருவம் - வானிலுண்டாகும் இடியும் முழக்கமும் சசர்உருவம்; அதாவது சிவசூரியனுடைய கதிர் மாயையின் வந்து பொருந்தியவுடன் உண்டாகிற தொனியும், அங்ஙனம் பொருந்துகிற கதிருமாம். வேதாகமங்களில் சொல்லப்பெறுகின்ற அறிவுருவே யன்றி இவையும் அவன் உருவே என்றவாறு. இடிக்கும் முழக்கத்திற்கும் உள்ள வேறுபாடு யாதோ எனின், இடி உண்டான போது நம்மறி விற்கு ஒளியாகவும் ஒலியாகவும் புலூகின்றது; ஆதலின், ஒலியாகிய முழக்கத்தைப் பின் கூறவே இடி என்றது மின்னலாகிய ஒளியை உணர்த்திற்று என்பது வெளி. ஆகவே இடி மின்னெளியும் முழக் கம் அதன் ஓசையுமாம் என்க.

## द्यावा पृथिघी अन्तरेव समाहिते उभावग्निश्च वायुश्च सूर्या चन्द्रमसावुभौ विद्युन्नक्षत्नाणि यच्चास्येहास्ति सर्चे तदस्मिन् समाहितमिति ॥ २ - ३॥

' அக்கினியும். வாயுவும், சூரியனும், சந்திரனும் மின்னலும், நட்சத்திரங்களும், இன்னும் உள்ளன வும் இருந்தில்லனவும் எல்லாம் இதனுள் அடங்கும்' என்ற சாந்தோக்கியசுருதியும் ஈண்டு நிணேத்தற் குரியது.

கடிமலர்க்குன்றம் மஃ அது தானே; அது — அந்த உருவம். திருட்டி கோசரமான குன்றமும், மீஃயுமாகும். மூக்கிந்திரியத்திற்கு மணமாதலும் உடையது என்பார். குன்றத்திற்கு அடையாக்கிக் தடிமலர்க் குன்றம் என்றுர். தான் ஏ அசை. தான் ஏன்பதை மட்டும் அசையாக்கி அதுவே எனத் தேற்றப்பொருளில் வந்ததாகவும் கொள்க.

இம்மந்திரம், ஈசனுருவம் வேதாகமங்களாகிய ஞானசொருபம் எனவும், இடியும் மின்னலும் மலர்க் குன்றைமும் மூலயுமாக இந்திரியகோசரமு மாக இருத்தலின் இவற்றையெல்லாம் மாயாகாரி யமாகிய பூதமாக உணராமல், மாயாதீதமாகிய மகேஸ்வர வடிவாகக், காண்டலே ஞானியின் செயல் எனவும் உணர்த்துகின்றது.

வானப் பெருங்கொண்டல் மாலயன் வானவர் ஊனப் பிறவி ஒழிக்கும் ஒருவணக் கானக் களிறு கதறப் பிளந்தஎம் கோணப் புகழுமின் கூடலும் ஆமே.

21

இம் — எளின், இறைவணக் கூடும் உபாயம் இது என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வானில் வரும் பெருங்கொண்டலாய், மால் அயன் முதலிய தேவர்களின் இழிந்த பிறவியை ஒழித்து ஈடேற்றும் முதல்வஞய் காட்டு யாண யைக் கதறப் பிளந்த பெருவீரஞய் உள்ள எம் தஃல வணத் தோத்தரியுங்கள்; அவணே அணேந்து உய்யலாம் என்றவாறு.

வானப் பெருங்கொண்டல் — வானில் இயங்கும் பெரியமேகம். மேகமானது மழையை எதிர்நோக்கும் நன்செய் புன்செய், எதிர்நோக்காத கடல் பாலே இவற்றில் நியதிதவருமல் பெய்யும். பெய்யினும் பாலே பயன்படுத்திக்கொள்ளாது; கடல் உவராக்கும் செய்யிடம் ஏற்று உணவாயும், நீராயும் உதவும் அது போல எதிர்நோக்கும் அன்பருளத்தும். எதிர் நோக்கா வன்பருளத்தும் இறைவன் ஒப்ப வீற்றிருந்து ஆன்மா என்ற பொதுமையின் அருள் வழங்குவர். ஆனுலும் அடைந்து உய்வது அன்பருளமே என்பதை விளக்கக் கொண்டலாக உருவ8ித்தது என்க

மால் அயன் வானவர் ஊனப்பிறவி ஒழிக்கும் ஒருவண; புண்ணியமேலீட்டால் பதவிகளே ஏற்று நிற்கும் மாலும் அயனும், போகநுகர்ச்சி ஒன்றே பெற்றுநிற்கின்ற வானவர்களும், தமது பதவியும் போகமுமே பெரிது என்று எண்ணிப் பேரின்பம் விரும்பாதவர்களாக இருக்கவும், அவர்களேத் தடுத் தாட்கொண்டு, இழிபிறவியை நீக்கி எடுத்துய்யக் கொள்ளும் முதற்பெருங் கடவுளாகிய பரம கருணு மூர்த்தியை என்றவாறு.

கானக்களிறு கதறப்பிளந்த எங்கோண — தாருகா வனத்துக் கண்மப் பிரமவாதிகளான எண்ணுயிரவர் முனிவர்கள் யாககுண்டத்தினின்றும் எழுப்பி ஏவிய காட்டு யாணமைக் கதறும்படி பிளந்து அதனது தோஃப் போர்த்துக்கொண்ட எமது தஃவேண்.

யான யாககுண்டத்தில் பிறந்ததாயினும் யான என்றது யான என்ற பொதுமைநோக்கிக் கூறிய சாதியடை என்க. கதறப்பிளந்தான் என்றது இறைவன் கருணக்கு இழுக்கு அன்ரே எனின்? அன்று; யான மந்திர பலத்தால் யாகத்தீயினின் றும் எழுந்ததொன்ரு தலானும், அழிப்பு இனப் பாற்றலா தலானும் கருணேச் செய்தியேயாம் என்க. பெருமான் யாணத்தோஃப் போர்த்தும் பொலி வோடு விளங்குதல் வேறு எவரானும் இயலாத

என்ப தணேத் தக்கயாகப்பரணி யுரை யானுணர்க. யாகுவையப் பிளந்தார் என்றல் யாக கன்மத்தின் விச்ளவே முத்தியின்பம் தாராது; முதல் வனுபகாரம் வேண்டும் என்பதை அம்முனிவர்கள் உணரச்செய்த கருணே என்க.

புகழுமின் கூடலும் ஆம் என்றது இல்லாத குண த்தை ஏற்றிப் புகழ்தலும், இருப்பனவற்றைப் புகழ்தலும், இருப்பனவற்றுள்ளும் முற்றும் மொழிய மாட்டாமையின் திருவருள் காட்டியவரை புகழ்ந்து அமைதலும் எனப் புகழ்ச்சி மூவகை, அவற்றுள் சர்வசங்காரகாரணணை பரமேசுவரணப் புகழ்தல் ந**ம்** பெரிபாகத்திற்குத்தக அவனருள்வேழி நின்று அது காட்டிய அளவு கண்டு புகழ்தல். அங்ஙனம் புகழு மனம் கனியும்: மலவாதண் குன்றும்; சிவவிளக்கம் உண்டாம்; சிவம் விளங்கஇடையீடில்லாக் காட்சி யுண்டாம். அக்காட்சி அவன்ணேப்பிலேயே இருக்கும் இன்பப்பேற்றை நல்கும் என்பதாம்.

மனத்தில் எழுகின்ற மாயநன் ஞடன் நினேத்த தறிவன் எனில்தான் நிணக்கிலர் எனக்கிறை அன்பிலன் என்பர் இறைவன் பிழைக்கநின் ருர்பக்கம் பேணிநின் ருனே.

2-2

- இம் எனின். இறைவனின் கரு‱யிருந்தபடி இது என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.
- இ ள்: தியானப் பொருளாக மனத்து எழு, **தென் ற மாய** நாடனுகிய இறைவ**ன் ஆன்மாக்க**ளாதிய **அருள்**செய்வுண்டு நாம் ் நினேத்ததை அறிந்து 🦠

ஆயினும் உயிர்கள் இறைவனே நிணக்கன்ரு ரகள் இலர். கடவுளுக்கு என்னிடத்துக் கருணேயில்லே என்பார்கள். அவனே தம் கருணேக்கு இலக்காகாது தப்பநிற்பவர்களுக்கும் அருள்வழங்கி நிற்கிருன்; என்னே அவன் கருணேயிருந்தபடி என்றவாறு.

மனத்தில் எழுகின்ற மாயநன்டுடன் என்பது நிணேப்பவர் மனம் கோயிலாக் கொண்டவன் என்றது எழுகின்ற நாடன் என இயைக்க. மாய நன்னுடன் என்பது சுத்தமாயையின் காரியமாகிய, முன் 'இடியும் முழக்கமும் ' என்பதற்கு உரைத்த வண்ணமான நாத தத்துவத்திற்குச் சிவன் அதிபதி என்றவாறு.

நினேத்தது அறிவன் எெனில்; யாம் அவரை நினேத்ததை அறிவார் என்றும் எம் எண்ணங்களோ என்றும் இருவகையால் அறிவார் கோடலும் ஆம் இறைவன் உயிருக்குயிராய் ஒன்றி நிற்கின் முஞதலின் 'நிணத்தது அறிவன்' என்று அருளிஞர். கணப் பொழுதும் - கடிகைநேரமும். **கண**க்கற்ற காலமும் அவ**ன**யே ஆன்மாக்கள் தியானிப்பதை அவனறிந்து அருள் இல்லே என ஆன்மாக்கள் அவனே நினப்பது நிணக்கிலர் ' என்றும் ' தா**ன்** இரங்குவார் அருளிஞர்.

எனக்கு இறை அன்பிலன் என்பது தம்கடமை யில் தாம் தில்றியும் தாம்செய்த விணப்பயத்தால் தாம் துன்புறுத்ஃ மறந்தும் இறை அன்பிலண் என்பிர் இது, காலங்கடந்துவிடடது என்பது

23

போலத் தன் தவறைப் பிறிதொன்றின்மேல் ஏற்றிக் கூறுவது. அருள் இறைவனுக்கும் அன்பு தமக்குமாக இருப்பதை மறந்த இவர்களது நிலே என்னே! என்றவாறு. அன்பைக் கொடுத்து அருளேப் பெறவேண்டிய இவர்கள் தமது அன்பில் லாமையை இறைவன் மேலேற்றித் தமது அறியாமையை அறிவித்தார்கள் என்றவாரும்.

பிழைக்க நின்ருர்பக்கம் பேணி நின்ருனே என்பது கடவுளுக்கு என்மேல் கருணே இல்லே எனச் சொல்லிக்கொண்டு தப்பி ஓட முயன்றவர் களிடத்தும் பாதுகாத்து நின்ருன் எனவும், திருவடித்துணேபற்றி உய்ய நின்ருரிடம் அவர் களுக்கு யாதொரு தீங்கும் நேராமல் பாதுகாத்து நின்ருன் எனவும் இருபொருள் காண்க.

பிழைக்க – தப்பியோட; உய்ய. பேணிஞன் என்றெழியாது 'பேணி நின்ருன்' என்றது எஞ் ஞான்றும் எவ்விடத்தும் ஆன்மாக்கள் அவலம் புகாமே பாதுகாத்து நின்ருன் என்பதை விளக்கிய வாறு. பிரபஞ்சநிஃயில் பற்றுவையாது தப்பு கின்றவர்கள் என உரைப்பாரும் உளர்.

வல்லவன் வன்னிக் கிறைஇடை வாரணம் நில்என நிற்பித்த நீதியுள் ஈசணே இல்என வேண்டா இறையவர் தம்முதல் அல்லும் பகலும் அருளுகின் ருனே.

இம்-எனின், கடவுள் இல்லே என்பார்க்கு ஏதிக் கொட்டி விளக்குதல் நிதிலிற்றி: இ – ள் : வல்லவனும், அங்கியைக் கடலிடை நிற்க என நிலேக்கச்செய்தநீதியை உடையவனு மாகிய ஈசணே இல்லே என்று சொல்லற்க: இறைவர்க் கெல்லாம் முதல்வஞய், அல்லும் பகலும் ஆன்மாக் களுக்கு அருளுகின்றுன் என்றவாறு.

வல்லவன் – வலிமையையுடையவன்: என்றது முக்கரணத்தாலும் முக்காலத்திலும் முன்னியது முடிக்கின்ற ஆற்றஃயும் விச்சதின்றியே விஃவவு செய்யும் வன்மையையும் உடையவன் என்பதாம்.

வன்னிக்கு இறை – அக்கினிதேவன், ஆகவனீ யம் முதலிய அக்கினிகளுக்கும் சாடராக்கினி முதலிய உடலங்கிக்கும் அங்கி இறைவஞைக இருத்தலின் இங்ஙனம் கூறப்பெற்றது. இடைவாரணம் என்பதை வாரணம் இடை என்று மாற்றுக. வாரணம் இடை-கடலுக்கு நடுவில்.

நில் என நிற்பித்த ஈசணே - அங்கியைக் கடலுக்குள் நிற்க எனக்கடடினாயிட்ட ஈசணே; என்பது நீரும் நெருப்பும் தம்முள் மாறுபட்டன வாக, அவிப்பனவும் அவிவனமுமாக இருந்தும் கடலுக்குள் கணன்று கொண்டே இருக்க என்று நிற்பித்தமையிணுலேயே அவணுணவழி அணத்தும் நடப்பன என்பது அறியக்கிடக்கின்றது. உள் ஈசணே -நீதியால் உள்ளப்படுகின்ற கடவுளே. நீதியால் என்ப தற்கு நித்தியவஸ்து வாகிய ஈசனே எனவும் ஆம். கடல் தமது எல்லே கடவாது நிற்கப் பெண்குதிரை யின் முகமுள்ள அங்கி ஒன்று கடவுளருளால்,

24

கடலுக்குள் இருந்து காத்து வருகின்றதென்பது வரலாறு. எத்தனேயோ ஆறுகள் எண்ணிலி யாண்டுகள் இடையருது ஒழுகியும் கடல் எல்லே கடவாமைக்குக் காரணம், கடவுள் ஆணே என்பது தானே போதரவும் இல்லென்பார் இல்லென வேண்டா என்றவாறு.

படைத்தும் காத்தும் தொழிலாற்றுவார் இறைவராக, அவர்கள் அனேவரும் இவன் ஆணேவழி நிற்பார் என்பார்' இறையவர் தம்முதல் ' என்ருர். முதல் பண்பாகுபெயராகமுதல்வனே உணர்த்திற்று.

அல்லும் பகலும் அருளுகின்ருன்; அவனி**யை** அஃகேடல் அழிக்காதவாறு அங்கியை நிறுவித் தன் இருப்பை உணர்த்தியதோடன்றி, ஆன்மாக்களா கிய நமக்கும் எப்போதும் அருள் செய்கின்று<mark>ன்</mark> அதீனக் கொண்டேனும் அறியலாமே என்றது.

போற்றிசைத் தும்புகழ்ந் தும்புனி தன்னடி தேற்றுமின் என்றும் சிவனடிக் கேசெல்வம் ஆற்றிய தென்று மயலுற்ற சிந்தையை மாற்றிநின் ருர்வழி மன்னிநின் ருனே.

இம் – எனின், மயக்கந் தீர்ந்தாரது மனத்திலே இறைவென் எழுந்தருளியிருப்பன் என்பது உணர்த் தேதெல் நுதலிற்று.

இ – ள்: போற்றி எனக் கூறியும் புகழ்ந்தும் புனிதனுகிய இறைவன் அடியே எமக்குறுதியாவது என்றி தெளியுங்கள்; யாம் செல்வம் படைத்தது சிவபெருமான் திருவடிக்கே என்று எண்ணி, புறப் பொருளிலே மயங்கிக்கிடக்கின்ற மனத்தை மாற்ற முயற்சிப்பவர்களிடத்தில் சிவன் நிஃபெற்று நின்*ரு*ன் என்றவாறு.

இசைத்தும் புகழ்ந்தும் அடி என்றும் தேற்று மின்; செல்வம் ஆற்றியது அடிக்கேஎன்று, மயலுற்ற சிந்தையை மாற்றிநின்றுர்வழி சிவன் மன்னி நின்றுன் எனக் கூட்டிப் பொருள் கொள்க.

போற்றிசைத்தும்: இசைத்தல் முதலாயின சொல்லுதற்குப் பொதுப்பெயராயினும் புகழை இசையோடு சொல்லுதற்கே பகுதிப்பொருளாய் அமையுமாதலின் இறைவனின் எல்ஃயில்லாத ஆற்றஃ இசையோடு கூட்டிப் போற்றி என உரைத்தும், புகழ்ந்தும் – பாநலம்படவும் உரை நலம்படவும் உரைத்தும்.

புனிதன் அடி : எல்லாவற்றையும் தான் புனித முறுத்நித் தன்ணப் புனிதமுறுத்தும் பொருள் வேறு ஒன்று இல்லாமையானும், புனிதமுறுத்தவேண்டிய மல சம்பந்தம் அனுதியே இன்மையானும் அனுதியே புனிதமானவன்; அவனுடைய திருவடி என்றவாறு.

இடையீடுபடின் புறச்சார்பு ஏதுவாக இரு வகைப் பற்றும் இயையுமாகையாலே இடையீடு இன்றிப் பற்றுக என்பார் 'என்றும் தேற்றுமின் ' என்று அருளிஞர்.

விணக்கு ஈடாக யாம் பொரு**ணப் படைத்தது** போகங்க**ுப் பொருந்தவே என்று மயங்கிப்** பொரு**ள**் ஈட்டவும் போற்றவுமாகப் போசுத்து**ள்** 

25

அழுந்தி அனுபவிக்கும் மனத்தை செல்வம் படைத்தது சிவனடிக்குப் பணிசெய்யவே என்று மாற்றியமைக்க முயலுகின்றவர்களின் முன்னே சிவன் பொருந்தி நின்றுன் என்பதாம். மாற்றிஞர் எனக்கூறுது மாற்றி நின்றுர் என்றது இறைவனது எளிவந்த கருணேயைவிளக்கியவாறு.

பிறப்பிலி பிஞ்ஞகன் பேரரு ளாளன் இறப்பிலி யாவர்க்கும் இன்பம் அருளும் துறப்பிலி தன்கேத் தொழுமின் தொழுதால் மறப்பிலி மாயா விருத்தமும் ஆமே.

இம் – எனின், இறைவன் அஞ்ஞானந்தன்னே அகல்விக்கும் நல்லறிவு என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பிறப்பு இறப்பு இல்லாதவரும், மயிற் பீலியை அணிந்தவரும், பேரருளாளரும், அணேவர்க் கும் இன்பம் அருளுவதில் இடையீடு படாதவரு மாகிய இறைவணத் தொழுங்கள்; தொழுதால் நீங்கள் அவனடியை மறக்காதவர்களாய், அஞ் ஞானததை அகற்றி ஞானப்பேறு அடையலாம் என்றவாறு

யாவர்க்கும் இன்பம் அருளும் துறப்பிலி என்றது இன்ஞார்க்கு இஞ்ஞான்று இத்துணே இன்பம் அருளிஞன் என்று ஒழியாது எஞ்ஞான்றும் இன்பம் அருளுவதில் துறப்பில்லாதவன் என்ற வாறு. மறப்பிலி — என்றும் இறைவன் திருவடியை மறக்காதவஞய்; இதனே 'மறவாமை வேண்டும்" என்னும் அம்மையார் வாக்காலும் அநிக. மாயை ' அஞ்ஞோனம். விருத்தம் – ஞானம். மாயா என்பதி உலகம் தோன்ற ஒடுங்குதற்கு இடனுய் மூவகை ஆன்மாக்களிடத்தும் உள்ளதாய்க் சகலரை மிகவும் பந்திப்பதாயுள்ளது. அதற்கு விருத்தமாவது என்றும் நிஃபேறுடையதாய் இன்பமயமாய் விடுதி பெற்ற நிஃ; ஆதலின் மாயைக்கு விருத்தமாகிய இன்பைநிஃ வினேயும் என்பதாம்.

தொடர்ந்துநின் ருணத் தொழுமின் தொழுதால் படர்ந்துநின் ருன்பரி பாரகம் முற்றும் கடந்துநின் ருன்கம லம்மலர் மேலே உடந்திருந் தானடிப் புண்ணியம் ஆமே. 26

இம் — எளின், இறைவன் திருவடியைத் தொழு தலே புண்ணியம் என்பது உணர்த்துதெல் நுதேலிற்று.

இ-ள்: ஆன்மாக்களே என்றும் தொடர்ந்து நிற்பவணத் தொழுங்கள்; அவன் உலகம் முழு வதும் வியாபித்தவன்; கடந்துநிற்பவன்; இதயத் தாமரையில் எழுந்தருளி யிருப்பவன்; அவன் திருவடியைத் தொழுதலே புண்ணியமாம் என்ற வாறு.

தொடர்ந்து நின்ருன்; பறித்து வைத்த தாமரைப் பூவையும் பரிதியின் கிரணம் அலர்த்து வதுபோலப் பல பிறவியிலும் கிடந்து உழல்கின்ற ஆன்மாக்களே ஈடேற்ற இறைவன் என்றும் எங்கு**ம்** தொடர்ந்து நிர்கின்றுன் என்பதாம்.

பரி பாரகம் முற்றும் படர்ந்து நின்றுண் – எல்லாவற்றையும் தாங்கிநிற்கின்ற இப்பூமியில் உள்ளும் முற்றும் பரவியிருந்தான்; அதாவது பூமி வியாப்பியமாய்த் தான்வியாபகப் பொருளாயிருந் தான் என்றது. அகம் – உள்ளிடம், முற்றும் -புறம்பும்.

கடந்து நின்ருன்; பிரபஞ்சத்துள் அங்ஙனம் உள்ளும்புறமுமாய் வியாபித்திருந்தவன்அவற்றைக் கடந்து வேருயும் நின்ருன் என்பதாம். கமலம் மலர் – தாமரைமலர்; விரித்தல் விகாரம். இது சுண்டு இதயத் தாமரையை உணர்த்திற்று. உடந் திருந்தான் – ஒன்ருய் இருந்தவன். இது உடங்கியை வதே போன்றதோர் வழக்கு. அடி தொழுதால் புண்ணியம் ஆம் எனக் கூட்டிப் பொருள்காண்க.

சந்தி எனத்தக்க தாமரை வாண்முகத்(து) அந்தமில் ஈசன் அருள்நமக் கேஎன்று நந்தியை நாளும் வணங்கப் படும்அவர் புந்தியின் உள்ளே புகுந்துநின் ருனே.

27

இம் — வெளின், வணங்குவார் நெஞ்சில் நிற்பவண் ஈசன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அந்திக்காலம் போலும் சிவந்த தாமரை யாகிய ஒளிபொருந்திய முகத்திண உடைய வரும், இறுதி இல்லாதவருமான இறைவனுடைய

28

திருவருள் நமக்கே உடைமையாவது என்று அவணேத் தினந்தோறும் வழிபடுவாரது புத்தியுள் தாமே புகுந்து பெயராது நின்றுன் என்றவாறு.

முகத்து ஈசன், அந்தமில் ஈசன் எனத்தனித் தனிக் கூட்டுக. சந்தி - பகலும் இரவும் கூடும் வேளேயாகிய காலே மாலே செவ்வந்திவானம் மாலக்கே சிறந்தது என அறிக. சந்தி எனத்தக்க தாமரை வாண்முகம் 'இதில் முன்னது உவமையும் பின்னது உருவகமும் ஆம். அந்தமில் ஈசன் - தான் யாவற்றிற்கும் ஈருதலேயன்றித் தனக்கு ஈறு இல்லாதவன். வணங்கப்படும் அவர்–வணங்குதலேச் செய்யும் அவர்.

புகுந்து நின்றுன்; '' மனத்து உன்னே வைத் தாய்'' '' உள்ளத்து மன்னிய மன்னே'' என்பன போலக் கருணேயால் தானேவந்து எனது புத்தியில் புகுந்து நின்றுன் என்பதாம். வணங்கப்படும் என்பது செய்விணே செயப்பாட்டு விணேயாற்று.

ஈசன் அருள் நமக்கே என்று நாளும் நந்தியை வணங்கப்படும் அவர் புந்தியினுள் புகுந்து நின்ருன் என வினேமுடிவு செய்க.

இணங்கிநின் முன்எங்கு மாகிநின் முனும் பிணங்கிநின் முன்பின்முன் ஞகிநின் முனும் உணங்கிநின் முன்அம ராபதி நாதன் வணங்கிநின் முர்க்கே வழித்து‱ யாமே.

இம் – எளின். சிவம் வணங்குவார்க்கு வழித் த*ுணையாம் எண்பேது உணர்த்து தல் நு*தலிற்று. இ — ள்: கலந்து நின்றவனும்' எங்கும் சர்வ வியாபியாய் நின்றவனும் மாறுபட்டு நின்றவனும் பின்னுகியும் முன்னுகியும் நின்றவனும், உலர்ந்து நின்றவனும் ஆகிய தேவதேவன், தன்கோ வணங்கி நின்றுர்க்கு நெறிகள்தோறும் துணேயாவன் எ – று.

இணங்கி நின்ருனும் எங்கும் ஆகி நின்ருனும் '' ஏழிசையாய் இசைப்பயனுய் யான் செய்யும் துரிசு களுக்கு உடனுகி '' என்ருற்போலச் சிவபோத மிகுந்தார் செய்யும் செயல்கள் அீனத்தினும் ஒப்பி நின்ருனும், சிவபோதமிகுந்த ஆன்மாவினிடமாக பாலில் நெய்போலக் கலந்து நின்ருனும் என்க.

பிணங்கி நின்ருன் பின் முன் ஆகி நின்ருனும் — காலத்தானும் இடத்தானும் பின்னுகியும் முன்னுகி யும் நின்ருனும், தமிரும் பாலும் போலத் தம்முள் மாறுபட்டு நின்ருனும், "முன் கே ப் பழம் பொருட்கும் முன்கேப் பழம் பொருளே, பின்கேப் புதமைக்கும் பேர்த்தும் அப்பெற்றியனே, சோதி யனே, துன் இருளே, தோன்ருப் பெருமையனே, ஆதியனே அந்தம் தடுவாகி அல்லானே" என்ற வாறு பின்னுகி முன்னுகிப் பிணங்கி நிற்பவன் என்பதாம்.

உணங்கி நின்ருன் அமராபதி நாதன் என்றது காய்ந்து நின்றவன்; அமராபதியாகிய இந்திர னுக்கும் தஃவன் என்றவாறு. காய்ந்தவெண்ணெய் நீர் நீங்கி நெய்யாகி நுகர்ச்சிக்குரியதாக வெளிப் பட்டு நிற்றல் போல, இந்திரன் முதலிய தேவர் கட்கு எல்லாம் தேவனுப் மகாதேவனுப் வெளிட் பட்டு நின்றவன் என்பது கருத்து.

வணங்கி நின்*ருர்க்கே வழித்து ‱*யாம்; அந்தி நண்பகலும் அஞ்சுபதஞ்சொல்லி வணங்கி நின்றவர்களுக்கு, அவர்கள் செல்லும் நெறிகளில் எல்லாம் து‱ாயாக இருந்து பாதுகாப்பவன் என்ற வாறு. வழி-சிவபுண்ணியநெறி, வழித்து‱யாதல்-வழிகாட்டும் வள்ளலாக, மார்க்கசகாயராக விளங்கு தல், வழி நடப் பார்க்குக் கள்வராலும் விலங்கு களாலும் நீர் அனல் முதலிய பூதங்களாலும் இடையூறு புகுதாமே பாதுகாக்கின்ற வழித்துணே போல, ஐம்பொறிகளாலும் மனத்தாலும் அடியார் களின் சிவகதிச் செலவிற்கு இடையூறு உண்டாகாத வண்ணம் பாதுகாத்தல். இதணே, அப்பருக்குப் பொதிசோறு அளித்தும், திருஞானசம்பந்த சுவாமி **க**ளுக்குச் சிவிகையும் குடையும் படிக்காசும் பாலித்தும், ஆலாலசுந்தரரைத் தடுத்தாட் கொண்டும் அருளிய நிகழ்ச்சிகளிலிருந்து அறிக.

காணநில் லாய்அடி யேற்குற வாருளர் நாணநில் லேன்உன்ணே நான்தழு விக்கொளக் கோணநில் லாத குணத்தடி யார்மனத்(து) ஆணியன் ஆகி அமர்ந்துநின் முனே 29

இம் – எளின், கலந்த இன்பாகிக் களித்திருக்க விரும்புத&ல உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ – ள் : மாறுபாடற்ற குணம் எல்லாம் கூடிய அடியார்கள் மனத்தில் உரையாணியைப்போன்றவ ஞைகி விரும்பி எழுந்தருளியிருப்பவனே!அடியேனுக்கு உறவு ஆவார் யாரும் இலர்; ஆகையால் இறை வனே அடியேனுடைய ஞானகோசரப்பொருளாகி நிற்க வேண்டும். உன்ணேக் கட்டித்தழுவிக் கலக்க நான் ஒருபோதும் நாணததில் நிலேபெற்று நிற்க மாட்டேன் என்றவாறு.

அமர்ந்து நின்றுனே, உறவு ஆர் உளர் காண நில்லாய், தழுவிக்கொள்ள நாணம் நில்லேன் எனக் கூட்டி முடிக்க.

காண நில்லாய் – பன்னெடுங்காலம் தலேவணேப் பிரிந்த தஃவியின் நிஃயில்நின்று 'அடியேன் கண் காண வெளிப்பட்டு நிற்பாயாக' என்ற பிரார்த் தீனயை முதற்கண் விண்ணப்பித்து, அதற்கு உரிய ஏதுவைப் பின்னர் விதக்கின்ருர்; அடியேற்கு உறவு யாருளர் என்று, அடியேற்குக் களேகணுவார் பிறர் யாரும் இல்லாமையால் ધ உறவு எனக்கு ஆர் அமரர்கள் ஏறே '' '' குற்ருலத்துறையும் கூத்தனல் உற்ருர் யாருளரோ'' எனத் திருவுளத் · சேவற்புள் அயலிருக்கவு**ம்** ' தடைத்து, மறைக்க அறியாது அரற்றும் அன்றில்போலான தன்னிலேயை அறிவித்து 'தடை நீங்கித் தஃவேணக் காணும் விருப்பால் தவிக்கி**ன்**றேன் வெளிப்பட்டு அருளவேண்டும் என்று விண்ணப்பித்தவாறு.

தழுவிக்கொள்ள நாண நில்லேன் என்பது அடியேன் வேண்டுகோளுக்கு இரங்கித் தேவரீர் வெளிப் படின் கரைகடந்த காதல் நாணத்தடையை உடைத் தெறியும்; ஆதலால் ஓடிவந்து தழுவிக்கொள்வேன் தேவரீருக்கு வலிய அணேத்த சுகம் வரும் என்பதாம்.

கோண நில்லாத குணத்து அடியார் - " மீளா அடிமை உமக்கே ஆள் '' என்றமுறையில் சிறிதும் கோணுத குணமே வடிவான அன்பர்கள். மனத்து ஆணியன் ஆகி – அவ்வடியார்களின் மனமாகின்ற சந்தனக்கட்டையில் பதித்த பொன்ணெயின யனுகி சந்தனக்கட்டையில் பொன்னுணிகள் பல வற்றைப் பதித்து உரைத்த கலவையை அணிவது மரபாதல் அறிக, உரைத்த நிஃயில் சந்தனமும் ஆணிப்பொன்னும் கலந்து நிற்றல் போல, அடியே னு**ம்** தேவரீரு**டன் கல**ந்து பிரிப்பற்ற நிஃயில் பொருந்துவேன் என்று விண்ணப்பித்தவாரும். இங்ஙனம் அன்றி அடியார்கள் மனமாகிய பசுமரத் தில் புதைத்த ஆணியை ஒத்தவஞிக எனலுமாம். அமர்<u>ந்</u>து-விரு**ம்பி. இ**தனுலும் அடியேன் பிரிவற்ற பெருநிஃ எய்த விரும்புகிறேன் என்ற கருத்தே புலப்படுதல் காண்க.

வானின் றழைக்கும் மழைபோல் இறைவனும் தானின் றழைக்குங்கொல் என்று தயங்குவார் ஆனின் றழைக்கும் அதுபோல்என் நந்தியை நானின் றழைப்பது ஞானம் கருதியே. 30

இம் – எனின், இறைவன் கரு2ீணக்கடலாயினும் நாமும் பெரிபாகமுறுதல் இன்றியமையாதது என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: வானத்து நின்றழைக்கும் மேகத்தைப் போலே இறைவனும் அழைப்பரோ என்று தயக்கம் அடைவர் சிலர். பசு பாஃயூட்டத் தனது கன்றை அழைப்பதுபோல, அருளேத்தர அழைக்கும் எம் தஃல வைகிய சிவத்தை அடியேன் கன்றைப்போல நின்று அழைப்பது அவன் தரும் ஞானம் கருதியே என்றவாறு.

உயர்ந்த வானத்தினின்று ஒலிக்கும் மழைபோல இறைவன் அழைப்பரோ என்றது. மழை இடித்து மின்னித் தனது வரவைக் குறப்பிட்டு, உழவாகளே நீங்கள் புலத்தைப் பண்படுத்தி வித்தி எதிர்நோக்கி இருங்கள்; பெய்த மழை பரந்து ஓடி வழிக் கொள் ளாதவாறு வளமுறுத்துங்கள் என்கென்றது. போல இறைவனு**ம் அருண்ம**ழை பெய்த**ற்கு** அழைப்பர்; ஆனுல் வான்போல அன்று. எங்ஙனம் என்னில்? ஆன்போல. ஆன் தன் கன்றின் பசியறிந்து ஊட்டும்; கன்றும் தாயைக் கூவியழைக் கும்; இரண்டும் ஈயவும், ஏற்கவும் ஒத்து இருக்கும். அவற்றைப்போல நம் இறைவனும் இருப்பர்; நாமும் கன்றுபோல அழைக்கவேண்டும் என்பதாம். ஆனுல் கன்றழைப்பது பால் கருதி: நான் அழைப் பது ஞானங்கருதி என்றவாறு.

மண்ணகத் தான்ஒக்கும் வானகத் தான்ஒக்கும் விண்ணகத் தான்ஒக்கும் வேதகத் தான்ஒக்கும் பண்ணகத் தின்னிசை பாடலுற் ருனுக்கே கண்ணகத் தேநின்று காதலித் தேனே

31 #.in.

இய் - எனின், இறைவனின் நிஃ பிறாக்கு**ம்.** தமக்கும் இத்தன்மைத்து என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இறைவன், மண்வாழ் மக்களுக்கு மக்களே போல்வன் வானிடமுள்ள தாராகணத்த வர்க்கு அவர்களே போல்வன்; சுவர்க்கவாசிகளாகிய தேவர்க்கும் அவர்களே போல்வன்; சித்திகளின் நிற்பார்க்கு இரசவாத குளிகையையுடைய சித்தரை ஒப்பன்; அங்ஙனம் அவரவர்களும் எண்ண, யான் பாடற் பண்ணின்கண் இசைபோல விரவியுள்ள வண, அறிவுக்கு அறிவாகத் தியானித்துக் காதலித் தேன் என்றவாறு.

மண்ணிலுள்ளாரும், வானினுள்ளாரும் அவர் அவர்கள் நிஃயில் வைத்து வழிபட்டுய்ய அவ்வவர் நிஃயில் இருக்கும் இறைவனே யான் பாடலில் இசைபோல உயிருக்குயிராக இருப்பவன் என்று காதலிக்கின்றேன் என்பதாம்.

வானத்தான் என்பாரும் என்கமற் றும்பர்கோன் தானத்தான் என்பாரும் தாமென்க - ஞானத்தான் முன்நஞ்சத்தால் இருண்ட மொய்யொளிசேர் கண்டத்தான்

என்நெஞ்சத் தான்என்பன் யான் '' என்ற அற்புதத்திருவந்தா தியும் சிந்திக்க.

இனி, ஒக்கும் என்பவற்றை விஞக்குறிப்பாகக் கொண்டு, ஒக்குமோ ? ஒவ்வாது; ஆஞல் பாடலில் பண்ணும் இசையும்போல உள்ளவன்; அவணே என் அறிவினிடமாகக்கண்டு காதலிக்கின்றேன் எனவும் உரைக்கலாம். இறைவன் பண்ணும் இசையும் போலக் கலந்திருத்தீலப் '' பண்ணிடைத் தமிழ் ஒப்பாய் '' ' பண்ணேயும் ஓசையும் போல '' என்பன கொண்டும் தெளியலாம். ' கண்ணகத்தே நின்று ' என்பதற்குக் கண்ணில் மணியாக, மணியாடு பாவையாக அவன் நிற்க எனினும் அமையும். இப்பொருளில் நின்று என்பதைச் செய வெனெச்ச மாக்கிப் பொருள்கொள்க. இது காணும் காட்சியும், உணணும் உணவும். குடிச்கும் நீரும் அவனேயாக இருத்தீலக் குறித்தது.

தேவர் பிரான்நம் பிரான்திசை பத்தையும் மேவு பிரான்விரி நீர்உல கேழையும் தாவு பிரான்தன்மை தானறி வார்இல்லே பாவு பிரான் அருள் பாடலும் ஆமே

32

இம் — எளின், இறைவனருள் எப்பறிவின் எல்ஃ ையைக் கடந்தது என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : தேவர்கள் அணேவருக்கும் முதல்வன்; நமக்குந்தஃவேன்; பத்துத்திசைகளிலும் வியாபித் தவன்; கடல்சூழ்ந்த ஏழுலகையும் கடந்த தஃவேவ்; இவன் தன்மையை அறிவார் யாரும் இல்ஃ. இவ்வண்ணம் எங்கும் வியாபித்துள்ள இறைவனது அருளே எம்மால் பாடலும் ஆமே! ஆகாது என்பது என்றவாறு.

திசை பத்து – நேர்த்திசை நான்கும், கோணத் திசை நான்கும், விண்ணும் மண்ணும் ஆகிய பத்து. விரி நீர் உலகு ஏழு – கடல் சூழ்ந்த பூமி முதலாகிய மேலேழுலகங்கள். ஆமே என்றதில் ஏகாரம் எதிர் மறைக்கண்ணது. '' உலகேழெனத் திசைபத்தெனத் தான் ஒருவனுமே பலவாகி நின்றவா தேணுக்கம் ஆடாமோ'' என்ற திருவாசகம் நோக்குக. பதிபல ஆயது பண்டிவ் உலகம் வீதிபல செய்தொன்று மெய்ம்மை உணரார் துதிபல தோத்திரம் சொல்லவல் லாரும் மதியிலர் நெஞ்சுள் வாடுகின் ருரே.

33

இம் — எளின், விதிவழிநிற்பாரும் து திவழிநிற் பாரும் துன்புறுகின்றுர்கள் என்பதுணர்த்து தல் நுதேலிற்று.

இ - ள் : தொன்றுதொட்டே இவ்வுலகம் பல தஃவர்கள்யுடையது; அவர்கள் இவ்வுலகிற்குப் பலப் பல விதிகளேச் செய்து கலங்கிய அறிவினராய் உம்மை ஒன்றும் உணராராயினர். துதித்துப் பல தோத்திரங்களேச் சொல்லவல்ல அன்பு நெறியில் நிற்பாரும் அறிவற்றவர்களாக மனத்தில் அமைதி யின்றி வாடுகின்றுர்களே; இது என்ன பரிதாபம்! என்றவாறு.

ஈற்று ஏகாரம் இரக்கக்குறிப்பு. உலகம் இட வாகு பெயராக மக்கட் ∂டாகுதியை உணர்த்திற்று.

பண்டு இவ்வுலகம் டதிபல ஆயது; ஆன்மாக் களின் பரிபாக விசேடத்திற்கு ஏற்ப அறுவகைச் சமயத்தும் நின்று ஆன்மாக்கள் பதிக2ோ வேறு வேறு கொண்டனர் ஆதலின் இங்ஙனம் அருளியது.

விதி பல செய்து மெய்ம்மை ஒன்றும் உணரார்; பல பதிகள் ஆனமைக்கு ஏற்ப அவ்வச் சமயங்கட்கு நெறகுபோயும் பல படைத்து, உண்மை உணரமாட் டாராய் யாவுகைண்ட குருடர்போலாயினர். இப் பகுதி விதிமுறையில் நிற்பாரு**ம்** உண்மையுணர மாட்டாமை உணர்த்திற்று.

து தி பல தோத்திரம் சொல்லவல்லாரும் மதியிலர் என்றது துதியாகிய பல தோத்திரங்களே இசையுடன் சொல்லவல்லாரும் வெறும் வாயளவில் சொல்லுகின்றனரே யன்றித் தோய்ந்து சொல்ல மாட்டாமையின் அமைதி அடைகிண்ருர்கள் அல்லர் ஆதலால் அவர்கள் மதியிலர் ஆயினர். ''புத்தி கெட்டவனுக்கே தத்தும் பித்தும்'' என்பது பழமொழியாதலின் அவர்கள் வாடுகின்ருர்கள் என்பதாம். துதி பல தோத்திரம் என்பது இரு பெயரொட்டுப் பண்புத்தொகை. துதிக்கின்ற தோத்திரம் என்லுமாம்.

சாந்து கமழும் கவரியின் கந்தம்போல் வேந்தன் அமரர்க் கருளிய மெய்ந்நெறி ஆர்ந்த சுடரன்ன ஆயிரம் நாமமும் போந்தும் இருந்தும் புகழுகின் றேனே.

34

இர் – எளின். இறைவன் அருளிய உபாயத்தைக் கடைப்பிடித்து உய்யலா 3னன் என்பதுணர்த்து தெல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சந்தனத்தோடு கலந்து மணக்கின்ற கத்தூரியைப்போல சிவன் நமக்கு அருளிய உண்மை உபாயமாகிற - நிரைந்த கிரணங்களேப் போன்ற ஆயிரந் திருநாமங்களேயும் நடந்தும் இருந்தும் புகழ்கிறேன் என்றவாறு

35

ு **கவெரியின் கந்தம் – கத்தூரி. கத்தூரிமான்** வேறு. கவேரிமான் வேறு. ஆயினும் மான் என்ற பொதுமை நோக்கிக் கவரியின் கந்தம் எனப்பெற்றது. வேந் தன் – தஃவென்; இறைவன். ''வேகங் கெடுத்து ஆண்ட வேந்தன் அடி வெல்க '' என்ற திருவாசகத் **திலும் காண்க. கந்தம்போல் அருளி**ய மெய்ந்நெறி **ுன்**றது சாந்**து மணங்கம**ழக் கத்தூரி கலத்தல் போல ஆன்மாக்கள் தன்மணங்கெட்டுச் (பசுபோ தம் தவிர்த்து) சிவ மணங்கமழ ஆயிரம் திருநாமங்களே **யும்** உபாயமாக உதவிஞர் என்பது. ஒவ்வொரு **நாம**ங்களு**ம்** நி*றை*ந்த கிரணங்களேயுடைய ஒவ் வொரு சூரிய ஊப்போல அற்வொளி வழங்குவன **என்**றவாறு. போந்தும் இருந்தும் புகழுகின்றேன் என்பது, நின்றும் இருந்தும் கிடந்தும் நடந்தும் பிறரைக் சொல்விக் என் று நினப்பதுன்னே கின்றமை காண்க.

ஆற்று® லாவழி யாகும் இறைவணப் போற்றுமின் போற்றிப் புகழ்மின் புகழ்ந்திடில் மேற்றிசைக் கும்<sup>இ</sup>ழக் குத்திசை எட்டொடு மாற்றுவன் அப்படி ஆட்டவும் ஆமே

இம் - எனின், இறைவெணப் புகழின் முற்றறிவும் பெறலாடு என்று உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பிறர் யாரும் சாதிக்க இயலாத சிவோகம் பாவணயாகிய நெறியால் இறைவணப் போற் றுங்கள்; புகழுங்கள்; அங்ஙனம் புகழின் மேற்றிசை யும் கிழக்குத்திசை முதலான எட்டுத் திசைகளேயும் மாற்றி அமைக்கும் இறைவன்போல நீங்களும் ஆட்டிவைக்கலாம் என்றவாறு. ஆற்று இலாவழி ஆகும் இறைவன் -பிறர் சாதிக்க இயலாத சிவோகம் பாவனேயில் நிற்பார்க்கு உதவி புரியும் இறைவன். மேற்றிசைக்கும்-மேற்றிசையை யும் உருபுமயக்கம். மேல் திசை - ஆகாயம். மேல் திசையுர் எட்டுத்திசையும் கூறவே பாரிசேடத்தால் பூமியுர் பெற்றும். மாற்றுவன் என்பது முருகன் திரு விகோயாடலில் மாற்றிவைத்ததுபோல மாற்றுவன் என்பதாம். சிவோகம்பாவணே செய்வோன் ஏகதேச மாய் நின்று அறிவதாய சிற்றறிவின் நீங்கி முழுதும் வியாபகமாய் நின்றறிவதாகிய முற்றுணர்வுபெறு வண் என்னும் சர்வஞானேத்தராகமக் கருத்தும் சிந்திக்க.

அப்பண நந்தியை ஆரா அமுதிண் ஒப்பிலி வள்ளலே ஊழி முதல்வண் எப்பரி சாயினும் ஏத்துமின் ஏத்திஞல் அப்பரி சீசன் அருள்பெற லாமே.

36

இம் – எளின். எங்ஙனம் ஏத்தினும் ஈச**ன் அருள்** பெறலாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: உயிர்த் தந்தையை, இறைவணே, உண்டு தெவிட்டாத அமுதம் போல்பவணே. தன்னெப்பார் இல்லாத வள்ளலே, ஊழிகட்கெல்லாம் அப்பாற் பட்ட முதற்பொருளானவணே எத்தன்மையிலாயி னும் ஏத்துமின்: ஏத்தினுல் அத்தன்மையால் அவன் அருளே எய்தலாம் என்றவாறு.

அப்பண : ் மகணக் குற்றந்திருத்திக் குணம் புகட்டி வளர்க்கும் உடல் தந்தைபோல உயிர்க்குற் றங்களாடுய மலமறைப்பை நீக்கி ஞானவொளி நல்கித் திருவடியிற் சேர்ப்பிக்கும் உயிர்த்தந்தையை என்பதாம். நந்தி என்பது சிவபெருமானுடைய மற்ருரு திருநாமம். ஆர்தல்-உண்டு அமைதல். ஆரா அமுதினே-உண்டு, அமையும் என்ற ஆசையின் முடிவை உண்டாக்காத அமுதம்போல்வான, ஊழி முதல்வன்-இறுதியைச் செய்யும் முதல்வன்; சங்கார காரணன் என்றவாறு.

எப்பரிசாயினும் ஏத்துமின் - கண்ணப்பர் போன்று அன்புநெறிப்பட்டோ, சிவகோசரியாரைப் போன்று ஆகம நெறிநின்ரே, சாக்கியர் போன்று மறைந்த அன்புகொண்டோ, மா விரதியாகவோ, பாசுபதராகவோஎம்முறைபற்றியேனும்ஏத்துமின். இங்ஙனம் கூறியது யாதொரு தெய்வம் கொண்டீர் அத்தெய்வம் ஆகி ஆங்கே மாதொருபாகளுர்தாம் வந்து அருள்செய்வர் என்னும் துணிவு புலப்படுத்த என்க. அப்பரிசு ஈசன் அருள் பெறலாம் என்பதில் அத்தன்மையால் அவன் அருளேப் பெறலாம் என மூன்ருவதுருபு விரித்துப் பொருள் கொள்க.

நானும்நின் றேத்துவன் நாடொறும் நந்தியைத் தானும்நின் முன்தழல் தாஞெக்கும் மேனியன் வானில்நின் முர்மதி போல்உடல் உள்உவந்(து) ஊனில்நின் முங்கே உயிர்க்கின்ற வாறே. 37

இம்–எனின் காட்சியருளிய கண்ணுதற்கடவுள் அறிவையும் அருளுவன் என்பது உணர்த்துதல் நுதேலிற்று• இ — ள் : நாள்தோறும் இறைவணே நானும் நிலே பெற்று நின்று ஏத்துவேன், இறைவனும் செந்தழல் போலும் செம்மேனியனுக வெளிப்பட்டு நின்ருன். அவன் வானத்தில் உள்ள சந்திரணப்போல, அடியேன் உடலிடமாக மகிழ்ந்து எழுந்தருளி ஊனில் நிலே பெற்று நின்று பிராணனுக உயிர்க் கின்ற விதம் இதுவாம் என்றவாறு.

நாள்தோறும் பூக்கைக்கொண்டு பொன்னடி போற்றுவார்க்கு இறைவன் வெளிப்பட்டு அருள் செய்கின் ஈஞதலின், நானும் நாடோறும் ஏத்துவன் என்றருளினுர். நாள்தோறும் ஏத்துதல் தம் மன பரிபாகத்தின் பொருட்டேயன்றி எப்போதும் கரு‱யால் கனிந்துள்ள இறைவன் திருவுள்ளக் கனிவிற்கு அன்று எனத் தெளிக. பரிபாகமுற்**ற** இறைவன் எழுந்தருளிக் காட்சி மன த்தில் வழங்குவஞ்தலி**ன்** தானு**ம்** நின் ருன் என்றுர். கண் ெணுளிக்கு உபகாரப்பட்டு பொருளுண் மையைப் புலப்படுத்தும் செந்தழல் போல ஆன்மாக் களுக்கு அடிஞான த்தையு தவி உணர்வரிய மெய்ஞ் நல்கும் ஞானத்திரு மேனிய**ன்** ஞான த்தை என்றவாரும். வானில் ஏகதேசமாய் நின் றும் தன்கதிர்களால் வான் வியாபித் முழு **து ம்** திருக்கும் மதியைப் போல உ**டலுள்** இதய**த்** பெருவெளியில் தாமரையிலுள்ள சிதாகாசப் எழுந்தருளியிருந்து உடலுக்குள்ளும் புறம்பும் தம் அருள் நோக்கால் விரவி என்பதாம்

ஊனில் நின்று – அவ்வுடம்பில் நின்றே. ஊன் – ஆகுபெயராக உடஃயுணர்த்திற்று. உயிர்க்கின்ற வாறு (இதுவுரம்)-பிராணனுக இயக்குகிறவிதம்இது

38

வாம். ஊனுக்குப் பிராணன் இன்றேல் இயக்க மின்று. பிராணனுண்மையை உயிர்த்தலாகிய மூச்சுக்காற்றுல் அறிகிரும். அதுவாக நின்று இறைவன் தான் கலந்திருத்த உணர்த்து கின்றுன். இக்கருத்தேபற்றி '' என்னுளே உயிர்ப்பாய்ப் புறம் போந்து புக்கு. என்னுளே நிற்கும் இன்னம்ப ரீசனே '' என்று அப்பரடிகள் அருள்வது காண்க.

பிதற்ரெழி யேன்பெரி யான்அரி யாணேப் பிதற்ரெழி யேன்பிற வாஉரு வாணேப் பிதற்ரெழி யேன்எங்கள் பேர்நந்தி தன்ணேப் பிதற்ரெழி யேன்பெரு மைத்தவன் நானே.

இம் – எளின், அவணப் பிதற்றித் திரிவேன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: பெரியவனும் அரியவனும், பிறவாமலே பெற்ற உருவத்தை உடையவனும் எங்களது பெரிய நந்தியும், பெரிய தவத்திணேயுடையவனு மாகிய அவணப் பிதற்றுதலிலிருந்து நான் ஒரு போதும் ஒழியேன். எப்போதும் அவணேயேபற்றிப் பிதற்றித் திரிவேன் என்றவாறு.

பெரியான் – உலகில் பெரியவாகவுள்ள பொருள் களிலும் பெரியவன்; பெருமையுடைய அனேத்தினும் பெருமையை யுடையவன் எனலுமாம். அரியாணே -அரியவற்றுள் அரியவணே, பிறவா உருவான் – எம் முறையிலும் விணக்கீடாகப் பிறவாத திருமேனியை உண்டையவன்; எனவே அநாதி முத்த சித்திருவாகிய நினேந்த மேனியைத் தனதாகக் கொண்டருளுவ**ன்** என்பது விளங்கும். இதனே,

' குறித்த தொன்றுக மாட்டாக் குறைவிலன் ஆத லானும் நெறிப்பட நிறைந்த ஞானத் தொழிலுடை நிலேமை யானும் வெறுப்பொடு விருப்புத் தன்பால் மேவுதல் இலாமை யானும் நிறுத்திடும் நினேந்த மேனி நின்மலன் அருளி ஞலே ' என்னும் சிவஞானசித்தியார்கொண்டு தெளி யலாம்.

எங்கள் நந்தி பேர்நந்தி எனக் கூட்டி, எங்களே அநாதியே ஆண்ட தஃ ை இைய நந்தியை நந்தி யென்னும் பேருடையானே எனினும் ஆம்.

பெருமைத்தவன் பிதற்று ஒழியேன் நான் என்பது பெருமையோடு கூடிய தவத்தினே உடைய வளுகிய அவனேப் பிதற்றுதலிலிருந்து விலகேன் நான் என்றவாறு. தவஞ்செய்வார் பிறர்க்குத் தன்னேயன்றிக் குறிக்கோள் வேறின்றுகவும் அவன் தவஞ்செய்தல் ஆன்மாக்கள்மீது வைத்த அருளா தலின் பெருமைத் தவன் என்று பேசப்பெற்றது.

பிதற்று தல் – வாய்க்கு வந்தவற்றைத் தொடர் பின்றிச் சொல்லு தல். மதிமயங்கிஞரும் கள்ளுண்டு களித்தாரும் நோய்வாய்ப்பட்டாரும் அங்ஙனம் பிதற்றுவர்; அதுபோன்று. இறைவன் அன்புவயப் பட்டமையால் நானும் பிதற்றுகின்றேன் என்ப தாம்.

39

பிதற்று ஒழியேன் என்பது பிதற்றுதஃக் கண்டு பிறர் ஏளனம் செய்வர்; அதுகண்டு பிதற்று தஃ ஒழிதல் நாணமுடையார்செயல்; அந்த நாணமும் கழன்றமையால் நாடவர் நந்தம்மை யார்க்கணும் பிதற்று ஒழியேன் என்றவாரும், பிதற்று முதனிஃத் தொழிற்பெயர்.

வாழ்த்தவல் லார்மனத் துள்ளுறு சோதியைத் தீர்த்தணே அங்கே திணக்கின்ற தேவணே ஏத்தியும் எம்பெரு மான்என் றிறைஞ்சியும் ஆத்தம்செய் தீசன் அருள்பெற லாமே.

இம்— எனின், ஈசன் அருள்பெறுதற்காம் உபாயம் இவை என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்றி

இ - ள்: இறைவனுடைய எல்ஃயற்ற குணங் களில் இயன்றவற்றை எடுத்துக்கூறி வாழ்த்தவல்ல பூர்வபுண்ணியம் உடையவர்கள் மனத்துள் விளங் கும் சோதிப்பொருளே, நிர்மலசொருபியை, செம் மனத்துள் இருந்து தினக்கின்ற தேவணத் தோத் தரித்தும் எம் தஃவன் என்று வீழ்ந்து வணங்கியும் அன்பு செய்தும்வரின் அவனருளேப் பெறலாம் என்றவாறு.

வல்லார் என்பது இறைவனின் புகழ<sup>ூ</sup>னத்தை பும் அறிந்து வாழ்த்துதல் எவர்க்கும் இயலாத தொன்று ஆதலின் இயன்றவரை வல்லார் என்பதை விளக்கி நின்றது. மனத்துள் உறுசோதி என்பத ஞேடு '' நல்லக விளக்கது '' '' தூண்டாவிளக் கூணைய சோதிகண்டோய் '' ''சோதியே கடரே சூழ் ஒளி விளக்கே '' என்பன முதலிய திருமுறைகளே யும் ஒப்புநோக்குக. அங்கே என்ற இடச்சுட்டு, சோதி விளங்குவதற்குரியதாகிய செம்மனத்து என்னும் பொருள்த்தந்து நின்றது. திளேத்தல் -கலந்து ஆழ்தல். ஆத்தம் செய்தும் என்ற எண்ணும்மை விகாரத்தால் தொக்கது. வரின் என விணேயெச்சத்தை வருவித்துப் பெறலாம் என்ப தேருடு முடிக்க. ஈசன் அருள் பெறுதற்கு அமைந்த உபாயம் ஏத்து தலும் இறைஞ்சுதலுமாகிய இரண்டுமே என்பது உணர்த்தப்பெற்றது.

குறைந்தடைந் தீசன் குரைகழல் நாடும் நிறைந்தடை செம்பொனின் நேரொளி ஒக்கும் மறைஞ்சடம் செய்யாது வாழ்த்தவல் லார்க்குப் புறஞ்சடம் செய்வான் புகுந்து நின் ருனே.

இம் - எனின், உட‰த் தானென்றிருக்கின்ற அறியாமையை அகற்றி ஆட்கொள்வன் ஈசண் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஒளியால் நிறைந்து அடைந்த செம் பொன்னுக்கு ஒப்பான ஈசனது ஒலிக்கின்ற கழல் அணிந்த திருவடியில் நும் குறைகளேச் சொல்லி அடைக்கலம் புகுந்து நாடுங்கள்; மலத்தில் மறைந்து நின்று அடம்பிடிக்காமல் அவனே வாழ்த்த வல்லவர் கட்கு, உள்ளத்துப் புகுந்து நின்ற அவன் உடம் பிணேப் புறமாகச் செய்வன் என்றவாறு.

ஒளியால், செம்பொனின் நேர் ஒக்கும் ஈசண் குரை கழல் குறைந்து அடைந்து நாடும்; மறைஞ்சு அடம் செய்யாது வாழ்த்தவல்லார்க்குப் புகுந்து நின்முன் சடம் புறம் செய்வான் எனக் கொண்டு கூட்டுக.

குறைந்து அடைந்து - தமக்குற்ற குறைகினத் தெரிவித்துக் கொண்டு அடைக்கலத்தானமாவது அரன் கழ்<sup>லே</sup> என்ற புகுந்**து**. குரை கழல் – ஒலிக் கென்ற வீரக்கழல்; இது ஆகுபெயராகத் திருவடியை உணர்த்திற்று. நாடும் – முன்னிஃ ஏவல் முற்று. நிறைந்து அடை செம்பொன் - உருக்கி போடவிட்டு அச்சில் நிறைந்து இறுகியமாற் றுயர்ந்த பொன். திருமேனிக்குப் பொன் ஒப்பு. ம்றைஞ்சு — ஆணவமலத்து**ள்** மறைந்**து.** மறைந்**து** போலி. அடம்செய்யாது - அடம் என்பதன் பிடிக்காதபடி; என்றது ஆணவத்துள் மறைந்து கிடக்கும் ஆன்மாக்களாகிய நம்மைத் திருவடிக்கரை சேர்ப்பிக்க, நடுக்கடலில் தோணியில் செல்வார்க்குத் **துடுப்**பு உதவிஞற் போலச் சிவபெரு**மான்** கஃயோதி தத்துவங்களே உதவிச் சிறிது அறிவுவிளக்கம் தர அதணக்கொண்டு முழுதும் மறைப்பிலே கிடந்து மடிவேனேயன்றிக் கரையேற மாட்டேன் என்று பிடிவாதம் பிடித்துத் தவிர்வனவற்றைச் செய்து விணேகளே ஈட்டிக்கொள்ளாமல் என்ப தாம்.

வாழ்த்த வல்லார்க்கு – பெருமானுடைய வார் கழீல வாழ்த்தவல்லார்க்கு. வல்லார்க்கு என்றது, மலத்துள் அழுந்திக்கிடக்கும் ஆன்மா இறைவன் தத்விய சிறுதுணே கொண்டு இருவைகப் பற்றும் நீங்கித் திருவடியை வாழ்த்துதல் ஒரு பெரிய சாதணே என்பது தோன்றக் கூறியதாம். பிண் வருவனவற்றிற்கும் இவ்வாறே கொள்க.

சடம் புறம் செய்வான்: சடப் பொருள்களாகிய தனுகரணங்களினின்றும் நீ வேருனவ**ன்.** உணர்த்**த** உணரும்சித்து நீ என்று உணர்த்தியரு**ள்ப**வன்.

புகுந்து நின்ருன் • நம்மீது வைத்த கரு‱யால் நம்மனத்து வலிய வந்து புகுந்து பிரியாதே இருப்பன். '' என் மனத்திடை மன்னிய மன்னே '' என்றமை காண்க. புறம் சடம் செய்வான் நின்ருண் என வானீற்று விணேயெச்சமாகக் கொண்டு முடித் தலுமாம்.

சினம்செய்த நஞ்சுண்ட தேவர் பிராணேப் புனம்செய்த நெஞ்சிடைப் போற்றவல் லார்க்குக் கனம்ஞசய்த வாள்நுதல் பாகனும் அங்கே இனம்செய்த மான்போல் இணங்கிநின் ருனே 41

இம் – எனின், தியானசீலர்களான அடியார்களது நெஞ்சில் அரண் இணங்கி நிற்புண் என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பாற்கடலிலிருந்து சீறி எழுந்த நஞ்சைத் திருவமுதுசெய்தருளியதேவதேவணக்காடுபோன்ற நெஞ்சில் வைத்து வணங்கவல்லவர்க்கு, மேகத்தில் நிற்கும் மின்னெளி போலும் ஒளியிணயுடைய நெற்றியோடுகூடிய உமாதேவியாரை ஒரு பாகத்தி லுடைய பெருமான், போற்றுகின்ற அவர்கள் மனத் தில் பெண்மாணக்கண்ட ஆண்மானப்போலக் கூடி நின்முன் என்றவாறு. சினம் செய்த நஞ்சு – பாற்கடலிலிருந்து உண் டான காலத்திலேயே திருமால் முதலிய தேவர்கள் மேனியும் கருகும்வண்ணம் சீறியெழுந்த ஆலகால விடம். உண்ட – அமுது செய்தும் தான் சாவாமல் சாவாரைக்காத்த. பிரான்-வள்ளன்மையுடையான். தேவர்களுக்குப் பிராண தானம் செய்தமையின் தேவர்பிரான் என்றருளியது.

புனம் செய்த நெஞ்சு - காமக்குரோதாதி புனம் அடர்ந்த மனம். அன்றி அங்ஙனம் காடாக இருந்த நிஃயினின்றும் பண்படுத்திய மனம் என்பதும் ஆம். நெஞ்சிடைப் போற்று தல் - தியானித்தல். கனம் செய்த வாள் நுதல் -மேகத்திலுண்டான மின்னெளி போன்ற ஒளியிண்யுடைய நெற்றி. உமாதேவியின் கூந்தலும், திருமேனியும் கருமையாதலின் அதில் தோன்றுகின்ற நெற்றி மின்னெத்து ஒளிசெய் கின்றதாதலின் இங்ஙனம் அருளினர். இதற்கு வேறு பாடம்கொண்டு இடர்ப்படுவாரும் உளர்

இனம் செய்த மான்போல் அங்கே இணங்கி நின்ருன்: அழகான புனத்தில் பி‱யோடு புகுந்த மான் பிரியாது அங்கேயே உண்டு களித்து உலாவு வதுபோல, வாள்நுதல் பாகன் தானும் தையலுமா கக் கூடி நித்தியவாசம் செய்வான் என்றபடி.

போயரன் தன்ணேப் புகழ்வார் பெறுவது நாயகன் நான்முடி செய்தது வேநல்கு மாயகம் சூழ்ந்து வரவல்ல ராகலும் வேயன தோளிக்கு வேந்தொன்றும் தானே. இம்—எனின். அரீணப் புகழ்வார் அடையும் பயன் இது என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ-ள்: படைத்தபடியே மீள மீளப் படைக்கிண்ற நான்கு திருமுடிகளேயுடைய பிரமஞ்கிய தஃவேண் சிருட்டித்த மாயா காரியமாகிய உலகையே சுற்றித் திரிய வல்லவராகிலும் உமாபதியானவர் அவரை வந்து பொருந்துவர்; இதுவே அரஃபைப் புகழ்வார் எய்தும் பேறு என்றவாறு.

செய்சதுவே நல்கும் நான்முடி நாயகண் மாயகம்சூழ்ந்துவரவல்லராகிலும்வேந்து ஒன்றும்; அரன் தன்னேப் புகழ்வார் போய்ப் பெறுவது இதுவே எனக் கூட்டிப் பொருள்கொள்க.

செய்ததுவே நல்கும் – முன் படைத்தபடியே மீளவும் படைக்கும்; என்றது விசித் திரப் படைப்பும் விசேடப் படைப்பும் புரியப் பிரமனுக்கு ஆற்றலின்று; விணேக்கீடோகக் கட்டீனப் படி இயற்றும் ஆற்றலே அவனுக்கு உண்டு என்று உணர்த்தியலாறு.

நான்முடி நாயகன் – நான்கு முடிகளேயுடைய தலேவன்; என்றது பிரமண. மாயகம் – மாயையின் காரியமான பிரபஞ்சம். அதணச் சூழ்ந்து வரலாவது உலக இன்பத்தையே பெரிதென்று கருதிச் செக்குச் சுற்றிய மாடுபோலப் பிரிந்துபோக வன்மை யிருந்தும் விடாது சுழலுதல். வேயன தோளிக்கு வேந்து - மூங்கிஃயொத்த தோளேயுடைய உமா தேவிக்குத் தலேவன்; என்றது ஆண்மாக்களுக்கு அருள் வழங்கத் தானும் தையலுமாக எழுந்தருளு ஒன்று**ம் -** வந்து பொருந்தும் தான் ஏ என்பன அசைகள். இதுவே என ஒருசொல் வருவித்துப் பெறுவது இதுவே என முடிக்க.

அரனடி சொல்லி அரற்றி அழுது பரனடி நாடியே பாவிப்ப நாளும் உரனடி செய்தங் கொதுங்கவல் லார்க்கு நிரனடி செய்து நிறைந்துநின் ருனே.

43

இம் — எளின், பாடியும் பாவித்தும் ஒன்றவல் லார்க்கு இறைவ**ன் அ**ருளும்முறை அறிவித்தல் நுதலிற்று

இ - ள்: இறைவனது திருவடியைப் புகழ்ந்து சொல்லி, காதலால் கதறியழுது, எப்பொருள் களிலும் மேலானவஞ்கிய அவனடியை ஆய்ந்த நுபவிப்பதற்காகத் தினமும் ஞானத்திற்கு அடி கோலி அந்த ஞானநிழலில் ஒதுங்கவல்லார்க்கு, கருணயாளஞ்கிய கண்ணுதற்பெருமான் தானும் திருவடியை வைத்து அவ்வான்மாவினிடம் பரி பூரணமாக நிறைந்துநிற்பன் என்றவாறு.

சொல்லி, அரற்றி, அழுது, நாடி, பாவிப்ப, அடிசெய்து ஒதுங்கவல்லார்க்கு நிரன் அடிசெய்து நிறைந்து நின்றுன் என முடிக்க.

எல்ஃயற்ற கருணேயையும் வீரத்தையும் உபகாரத்தையும் எண்ணி அரற்றுதலும் அழுதலும் செய்பவர்களின் தகுதிக்கு ஏற்பச் சங்கார காரணஞ்கிய அரன்என்றும், அய்ந்து தெளிந்து பாவிப்பதற்கேற்ப பரன் என்றும் இறைவணக் குறிப்பித்தருளியமைக**ுண்**க.

பாவிப்ப-தியானிக்க; சிவோகம்பாவின் செய்ய என லுமாம். உரன் – ஞானம். அடிசெய்தல் – கால் கொள்ளச்செய்தல். ஒதுங்க வல்லார்க்கு – ஞானமே தாரகமாகப் பிரியாது நிலேத்திருக்க வல்லவர்க்கு. வெயிலுக்கு அஞ்சி நிழலில்ஒதுங்குவார் பிரிவின்றி யிருத்தல்போலப்பிறவிவெப்பிற்கு அஞ்சி ஞானமே பற்றுக்கோடாகப் பிரியாது ஒதுங்கி இருப்பார்க்கு என்பதாம்.

நிரன் என்பது நீரன் என்பதன் குறுக்கல் விகாரம். நீரன் – நீரைப்போலத் தண்ணியன்; கரு2ணயாளன் என்பதாம். அடி செய்து – திருவடி பதித்து. நிறைந்து நின்றுன் – கிஞ்சித்ஞுைகிய ஆன்மாவைப் பூரணம் ஆக்கிஞுன் என்பதாம்.

போற்றிஎன் பார்அம ரர்புனி தன்அடி போற்றிஎன் பார்அசு ரர்புனி தன்அடி போற்றிஎன் பார்மனி தர்புனி தன்அடி போற்றிஎன் அன்புள் பொலியவைத் தேனே. 44

இம் — எனின், அணேவரும் அரனடியைப் போற்றி என்பர்; அடியேன் அன்பால் பொலியவைத்தேன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ—ள்; நிர்மல சிவத்தின் திருவடியை அமரரும் அசுரரும், மனிதரும் போற்றி என்பாராயினர்: அடியேன் போற்றி எனது அன்புள் அதனே விளங்க வைத்தேன் என்றவாறு. ' அமர் முதலாயிஞர் திருவடியை நுகரும் உபாய மறியாதே போற்றியென்று வாயுபசாரம் வழங்குவதில் அமைவாராயிஞர்கள்; நான் அன்புள் அடியை விளங்கலை த்தேன் ' என்று சிவஞானியின் அநுபவமானது தேவர் முதலாயிஞர் அநுபவத் திலும் ஆயிர மடந்கு அதிகம் என்றும், அந்த அநுபவமே பரிபாக விசேடமுற்ருர் அடையத் தகும் நெறி என்றும் அறிவித்தருளியது.

விதிவழி அல்லதில் வே‰ உலகம் விதிவழி இன்பம் விருத்தமும் இல்ஃ துதிவழி நித்தலும் சோதிப் பிரானும் பதிவழி காட்டும் பகலவன் ஆமே

45

் இம் – எளின். இறைவன் நெறிகாட்டும் வள்ள லாவன் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : கடல் சூழ்ந்த இவ்வுலகம் இறைவன் விதித்த விதியின் வழியே நடப்பதன்றி வேறுவழி யால் இல்ஃ; நாம் அடையும் போகமும் அங்ஙனமே. இதற்கு விரோதமில்ஃ. ஆதலால் சோதிவடி வினனே நாள்தோறும் துதி த்தால் அத்து திவழியாக அவன் வீட்டு நெற்யைக் காட்டும் சூரியன் ஆவன் என்ற வாறு.

உலகம் விதிவழியல்லது இல்; இன்பம் விதி வழி; விருத்தமும் இல்ஃ; நித்தலும் (செய்யும்) து திவழி பிரானும் பதிவழிகாட்டும் பகலவன் ஆம் என முடிக்க. விதிவழி அல்லது இல் – வினேக்கு ஈடாக விதிக் கப்பெற்ற ஆண்யின் வழியே அல்லது இல்ஃ; என்றது உலகம் என்றும் சுதந்திரமுடையதன்று; இறைவன் ஆண்யின் வழியே நடப்பது என்ற வாறு. புவனம் இங்ஙனமாகவே ஆன்மாக்கள் அடை யும் போகமும் இங்ஙனமே என்பார் 'விதிவழி இன்பம்' என்றுர்.

' உலகுடல் கரணம் காலம் உறுபலம் நியதி செய்தி பலவிவை கொண்டு கன்மம் பண்ணுவ துண்ப தா**ஞல்** நிலவிடா திவைதாம்சென்று நிணேந்துயிர்நிறுத்திக் கொள்**ளா** 

தலகிலா அறிவன் ஆணே அணேத்திடும் அருளி ஞலே என்பது விதியாதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர் என்க.

அந்திவண் ணுஅர னேசிவ னேஎன்று நிந்தைசெய் வண்ணம் திருந்தடி யார்தொழ முந்திவண் ணுமுதல் வாபர னேஎன்று புந்தி வண்ணன்எம் மனம்புகுந் தானே.

46

இம் – எனின், அடியார்கள் தொழ மனத்துள் புகுந்தருளுவன் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அகத்துறவு பூண்டு, அன்புநெறியில் நின்ற அடியார்கள், அந்தி வானம் போலும் சிவந்த வண்ணத்தை உடையவனே ! அரனே ! சிவனே ! என்று தொழ. முதலிற் கொண்ட உருவத்தை உடையவனே ! முதல்வா ! பரனே ! என்று அடியேன் தொழ இறைவன் ஞான சொரூபியாய் எமது மனத் திற்புகுந்து எழுந்தருளியிருந்தான் என்றவாறு.

அந்தி வண்**ணன்-மா**&லக்காலத்துச் செவ்வானம் போன்ற திருமேனியையுடையவன். அரன்-சங்காரத் *தொழில் புரிபவ*ன். சிவன் - மங்களங்க*ீ*ளச் செய் பவன். இங்ஙனம் து தித்தல் சகளத் திருமேனியை **மட்**டும் உணர்ந்து வழிபடும் அடியார்கள் உரைப் **பன**. சிவயோக வாயிலா**க**ச் சிவஞானம் பெற்ற வர்கள். முதன்மையாகச் சொல்லப்பெற்ற வத்தையுடையவனே! முதல்வா! பானே! என்பர் என அநுபவ வேறுபாடு அற்வித்தருளியபடி. முந்தி வண்**ண – வண்ண**ங்களுள் முந்தியது வெண்மை; அதுவே நிஷ்களத் திருமேனி கொண்ட சிவத்தின் நிறம். 'சுத்தப் படிகம் போன்ற நிறம்' என்று ஆகமங்கள் அறிவிக்கும். 'முதல்வன்' 'பரன்' என்று உறுதியையும் உறுதியுண்டாவதற்கு ஏதுவையும் உணர்த்தியவாறு. அங்ஙனம் தோத்தரித்த அடி யேற்கு ஞானசொருபியாய் என் மனத்து எழுந் **த**ருளிஞன் என்று சிவத்தைச் சிந்தைசெய்யும் உபாயம் உரைத்தருளினமை காண்க.

மீனயுள் இருந்தவர் மாதவர் ஒப்பர் நிீணவுள் இருந்தவர் நேசத்துள் நிற்பர் பீனயுள் இருந்த் பருந்தது போல நிீனயாத வர்க்கில்ஸ் நின்இன்பம் தானே.

47

இஸ்–எனின் இறைவேண, எண்ணு தார்க்கு இன்ப மில்*ஃ என்பது உணர்த்துதெ*ல் நு*த*லிற்று.

இ – ள் : இல்லறத்தினின்று இறைபணிபுரிவார். பெரிய தவத்தையுடையாருக்கு ஒப்பாவர்; இடை வடுர்த் தியான்த்திலிருப்பவர். இறைவனுடைய நேசபாவத்துள் இருப்பார்கள்; பணே மரத்தில் இருந்த பருந்தைப்போல நிணக்காதவர்களுக்குத் தேவரீர் இன்பம் சித்தியாது என்றவாறு.

மணேயுள் இருந்தவர் மாதவர் ஒப்பர்: இல்ல றத் திற்குரிய எல்லா அங்கங்களோடும் இரு ந்து இறைவணேயும் இடைவிடாது தியானித்துத் தான் செய்கின்ற பணிகள் அனேத்தையும் சிவப்பணி யாகவே செய்பவர், தவத்திற்சிறந்தோர்க்கு ஒப்பா வர். மாதவத்தர் என்னுது ஒப்பர் என்றது ஐம்புல இன்பங்களேயும் ஆரத் துய்த்துக்கொண்டே அரன் பணியும் ஆற்றுதலின் புலன்களே வென்ற தவத்தவ ரோடு ஒப்பாவர் என்றதாம். இதற்கு உடம்பில் இருந்த ஆன்மாக்கள் மாதவர்க்கு ஒப்பாவர் என உரைகூறுவாரும் உளர்: அது சிறப்பும் இயைபும்

நிணவுள் இருந்தவர் நேசத்துள் நிற்பர் என்றது எண்ணெய் ஒழுக்குப்போல இடைவிடாத தியான மாகிய யோக நெறியிலே நின்ருர் இறைவஞேடு இடைவிடாத புணர்ச்சியும் பழகுதல் உடைமை யான் இறைவனுக்கு நேசர் ஆவர் என்பதாம். ஆலாலசுந்தரர் இங்ஙனம் நின்று தம்பிரான்தோழர் ஆயினமையை வரலாறுகொண்டு துணிக.

பணயுள் இருந்த பருந்ததுபோல நிணயாத வர்க்கு: பணமரத்தில் கூடுகட்டி வசிக்கும் பருந்து எங்குச் சுற்றினுலும் பணமரத்தை அடைந்து அடைந்து மீளுவதுபோலமனம் உலகியலில் இறங்கி எடுத்த உடலின் உபர்திகளான் உண்வுக்கும் உடைக்கும் ஊறுக்குமாகச் சுற்றினும், இறைவனே வந்து இயைந்து இருத்தலே மேற்கொள்ள வேண்டியது என்பதாம். எக்கணத்தும் பணேயை விட்டுப் பருந்து பறந்து விண்ணே அடையும்; அதுபோல என்றும் இவ்வுலக நிஃயை உதறி இறைவணேயடையும் வகையில் நிணேப்பவர்க்கு என்றுமாம்.

तद्यथासिन्नाकासे स्येनो वा सुपर्णोवा विपरिपत्य श्रान्तः संहत्य पक्षौ संलयायैव वियत प्वमेवायं पुरुष पतस्या अन्ताय धावति यव सुप्तो न कंचन कामं कामयते नकंचन स्वप्नं पश्यति॥

என்பது பிரகதாரண்யகம். அதாவது, எங்ஙனம் ஒரு பருந்தோ கருடனு வானவெளியில் பறந்து களேத்துப் போய்ச் சிறகுகளே அசையாமல் பரப்பிக் கொண்டு கூட்டை நோக்கிச் செல்லுமோ அங்ஙனமே, இப்புருஷன் ஆழ்ந்து உறங்கும் நிஃல யில் ஒரு ஆசைக்கும் ஆசைப்படுவதில்ஃயோ ஒரு கனவையும் காண்பதில்ஃயோ அந்நிஃயை நோக்கி ஆர்வத்துடன் செல்கின்றுன் என்பது

கருக்குமட்டைகளில நடுவில் இருந்த பருந்து போலக் கஷ்டங்களுக்கு இடையில் நிணயோதவர் களுக்கு இன்பமில்ஸ் என்று உரைப்பாரும் உளர்.

அடியார் பரவும் அமரர் பிராணே முடியால் வடைங்கி முதல்வணே முன்னிப் படியார் அருளும் பரம்பரன் எந்தை விடியா விளக்கென்று மேவிநின் நேனே இம் – எளின், இறைவணே விடியா விளக்குப் போல என்றும் மேவி நிற்கவேண்டும் எ**ன்பது** உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அடியார்கள் வணங்குகின்ற தேவதேவ ஞகிய முதல்வன்; ஞானபூமியிலிருப்பார்க்கு அருள் செய்யும் மேலான பொருள்கள் எல்லாவற்றிற்கும் மேலானவன்; என் தந்தை போல்வான்; அணேயாத விளக்கு என்று தஃவேணங்கித் தியானித்து அவணப் பொருந்தி நின்றேன் என்றவாறு.

அமரர் பிராண, முதல்வண, பரம்பரன், எந்தை விடியா விளக்கு என்று வணங்கி முன்னி மேவி நின்றேன் எனக் கொண்டு கூட்டுக.

அடியார் பரவும் அமரர் பிராண என்றது அம ரர்க்குத் தஃவைஞய் அரியஞய் இருக்கும் இறைவன், அடியார்கள் இடைவிடாது காலம் நோக்காது புகுந்து பரவுதற்கு ஏற்றவண்ணம் எளியஞையும் உள்ளான் என்பது குறித்தவாறு

முதல்வன விரிந்து நிற்கின்ற அனேத்திற்கும் வித்தாக உள்ளவண். படியார் அருளும் என்பது நான்காம் வேற்றுமைத் தொகை. படி என்றது கூண்டு ஞானபூமியை, பரம்பரன் - மேலானவற்றிற் கெல்லாம் மேலானவன்; முழுமுதல் என்றவாறு. விடியா விளக்கு - அணயாத இரத்தினதீபம், பரம்பரன் ', 'எந்தை', 'விளக்கு', என்று முறையே கூறியது. பரம்பரனுய்க் கடந்து நிற்பி னும் என்னேத் இருத்த எளிவந்த எந்தையாயினுன்; உண்மையை விளக்க ஒரு தீபமாயினுன் என்பது உணர்த்த என்க.

பரைபசு பாசத்து நாதணே உள்ளி உரைபசு பாசத் தொருங்கவல் லார்க்குத் திரைபசு பாவச் செழுங்கடல் நீந்திக் கரைபசு பாசம் கடந்தெய்த லாமே.

49

இம் – எனின், ஆன்மாக்கள் பாசத்த2னக2னக் கடந்து கரைசேர்தற்கு உரிய உபாயம் உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பரை பசு பாசம் இம்மூன்றின் தேலேவஞைய சிவணே இடைவிடாமல் தியானித்து, சொல்லப்படுகின்ற பசு பாசங்களின் ஞானத்தை ஒருசேர உணரவல்லார்க்கு, அஃபோல் வருகின்ற ஆன்மாக்களின் பாவக்கடலே நீந்திப் பசுத்துவமும் பாசத்துவமும் ஆகிய துளக்குக் கடந்து திருவடிக் கரையைச் சேரலாம் என்றவாறு.

உள்ளி ஒருங்கவல்லார்க்கு நீந்தி கடந்து கரை எய்தலாம் என விணமுடிக்க. பரைநாதன், பசு நாதன் பாசத்துநாதண எனக்கூட்டுக.

பரை நாதன் - உயிர்களுக்கு அனுக்கிரகம் மாத் திரம் குறித்துப் பொதுவகையான் அறிந்தும் அறிவித்தும் நிற்பதாகிய ஞானசொருபமான பராசத்திக்குத் தஃவன். பசு நாதன் - மலத்தாற் கட்டுண்டு நிற்கும் நிஃயில் ஆன்மாக்கள் பசு என்கென்ற பெயரைப் பொருந்தும்; அவற்றிற்குத் தூல்வண்கிய பதி, பாச நாதன் - ஆன்மாக்களேப் பந்தித்து நிற்பதாகிய பாசங்களே வலிஒடுக்கியு**ம்** அகற்றியும் ஆளுதலின் பாசத்தை ஆளுபவன். குடத்தை ஆள்பவன் குவளவை ஆள்பவன் என்றுற் போலச் சடமாகிய பாசத்தை ஆன்மாக்களேப் பொருந்தாதவாறு பிரித்து ஆள்பவன் என்றவாறு.

பசு பாசத்து உரை ஒருங்க வல்லார்க்கு; பசு பாசங்களுடைய ஞானங்களேக்கடந்து பதி ஞானத் தோடு ஒருமிக்க வல்லார்க்கு என்பதாம். உரை என்பது ஆகுபெயராக ஞானத்தைக் காட்டிற்று. பாச பசு ஞானங்களின் இயல்பை.

'' இருவகையாம் மாயையிலுண் டானஞானம் எவ்வளவுண் டவ்வளவும் பாசஞானம் மருவியதற் போதத்தாற் சித்திமுத்தி மதித்தழுந்து நிட்டைபசு ஞானமாகும் பரவுமிவை அஞ்ஞானம் பாசஞானம் பசுஞானம் சுதந்தரஹீ னன்ருனென்றே இருவகைஞா னமும்நீங்கி அருளாலாவி சசனடி கூடலிறை ஞானமாமே ''

என்னும் சிவஞான தீபச்செய்யுளால் அறியலாம்.

திரை பசு பாவச்செழுங்கடல் நீந்தி என்றது நீர்த் தரங்கம்போல இடையருதுவருகிற ஆன்மாக் களின் பாவமாகிய கடலே நீந்தி என்றவாறு. பாவத்தைச் செழுங்கடல் என்றது கடுவிடத்த நாகம் நல்லபாம்பு என்னும் பெயரானும் ஒளி யானும் தோற்றத்தானும் கவர்வதுபோலப் பாவம் தற்செய்தாரை மயக்கலின் செழுங்கடல் எனப் பெற்றது. பாசமா ஞானத்தாலும், பசு ஞானத் தாலும் எய்தமுடியாது <sub>கரை</sub> ஆதலின் இவற்றை**க்** க**ட**ந்து கரைசேரலாம் என்றருளினர்.

சூடுவன் நெஞ்சிடை வைப்பன் பிரான்என்று பாடுவன் பன்மலர் தூவிப் பணிந்துநின்(று) ஆடுவன் ஆடி அமரர்பி ரான்என்று நாடுவன் நானின் றறிவது தானே.

50

. இம் – எனின். ஆனந்த மேலீட்டால் அடியென் ஆற்றுவன இவை என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ - ள்: தஃயிலே சூட்டிக்கொள்வேன்; மனத் தில் வைத்துப் பாதுகாப்பேன்; என் தஃவென் என்று பாடுவேன்; பல பூக்கீளக் கொண்டு அர்ச்சித்து வணங்கி ஆடுவேன்; அங்ஙனம் ஆடி இவரே தேவ தேவேன் என்று விரும்புவேன்; இன்று நான் அறிந்து கொள்வது இவ்வளவுதான் என்றவாறு.

நெஞ்சிடைவைப்பன்- தியானிப்பேன். சூடுவன் என்றதால் இறைவனது திருவடியை மலர் என்று கொள்க. இதுவே என ஒருசொல் வருவித்து முடிக்க.

## 2. வேதச் சிறப்பு

வேதத்தை விட்ட அறம்இல்லே வேதத்தின் ஓதத் தகும்அறம் எல்லாம் உளதர்க்க வாதத்தை விட்டு மதிஞர் வளமுற்ற வேதத்தை ஓதியே வீடுபெற் முர்களே.

51

இம் — எனின், வேதமே நமக்கு உபாயங்களே அறிவிக்கும் சாத்திரமாகும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்றி இ-ள்: வேதத்தை ஒழித்து வேறே அறம் இல்ஃ; நாம் ஓதத்தக்க அறங்கள் எல்லாம் வேதத் தில் உள்ளன; ஆதலால் அறிஞர்கள் வீணுன தர்க்க வாதத்தை விட்டு வளமான வேதத்தை ஓதியே முத்தி பெற்ருர்கள் என்றவாறு.

இது செய் இது செய்யற்க என விதியானும் மறையானும் அறங்களே விதிப்பன வேதங்களாத லின் வேதத்தை விட்ட அறம் இல்லே என்ருர்.

நாம் பலகாலும் ஓதி உணரத்தக்க அறங்கள் அத்தணேயும் வேதங்களிலேயே இருக்கின்றன; ஆத லால் பயனற்ற தர்க்கவாதத்தை விட்டு வேதத்தை ஓதுதல் வேண்டும்; முத்தியை எய்தவேண்டும் என விளக்குகின்றது இம்மந்திரம்.

வேதம் உரைத்தானும் வேதியன் ஆகிலன் வேதம் உரைத்தானும் வேதா விளங்கிட வேதம் உரைத்தானும் வேதியர் வேள்விக்காய் வேதம் உரைத்தானும் மெய்ப்பொருள் காட்டவே 52

இம் - எனின், வேதம் உரைப்பவனே வேதியன்; வேதா; மெய்ப்பொருள்; எல்லாம் அவனே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: வேதங்களேச் சொல்லுகின்றவன் எல் லாரும் வேதியன் ஆகமாட்டான். பிரமன் விளங்க வும், வேதியர்கள் செய்யும் யாகங்களுக்காகவும், உண்மைப் பொருளேக் காட்டி உய்விக்கவும் வேதம் உரைத்தவன் இறைவன் என்றவாறு.

A You Lathan

பொருளுணர்ச்சி இல்லாமல் ஒலிக்கட்டமாக ஓதுகின்றவன் வேதியன் ஆகமாட்டான் என்பதை விளக்கிற்று முதற்பகுதி. ஆஞல் வேதம் உரைத்தது எற்றுக்கோ எனின், ஒழுக்க நெறியினின்று உலகம் விளங்கவும், உண்மைப் பொருளேக் காணவும், வேள்விகளேச் செய்யவுமே என்பது கருத்து.

மெய்ப்பொருள் — சிவஞானம்; ''பொன்னும் மெய்ப்பொருளும் தருவாணே'' என்பதில் காண்க. விளங்கிட உரைத்தானும், வேள்விக்காய் உரைத் தானும், காட்ட உரைத்தானும் இறைவன் என முடிக்க.

இருக்குரு வாம்எழில் வேதத்தின் உள்ளே உருக்குணர் வாயுணர் வேதத்துள் ஓங்<sup>இ</sup> வெருக்குரு வாகிய வேதியர் சொல்லும் கருக்குரு வாய்நின்ற கண்ணனும் ஆமே.

53

இம் - எளின், வேதம் மந்திர வடிவானது; ஞான வடிவானது; வேதமூலம் இறைவனே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மந்திர வடிவான அழகிய வேதத்துள்— மனத்தை உருக்கும் உணர்ச்சி வடிவாக உணரப்படு கின்ற வேதத்துள் ஓங்கி, பூணபோன்ற உருவிண யுடைய வேதியர்கள் உரத்துச் சொல்லும் மூலமாகிய குருவாக எழுந்தருளிய முக்கண்ணனே என்றவாறு.

இருக்கு உருவாம் எழில் வேதத்தின் உள்ளே; வேதம், மந்திரம் பிராமணம் என்ற இரண்டு பகுதி களே உடையது. அவற்றுள்; இருக்கு மந்திரவடி வானது. மந்திரமாவது. வேள்வியின் வடிவத்தை அதாவது வேள்விக்கு உரிய பொருள் தேவதை என்னும் இரண்டையும் அறிவுறுத்துவது. ஆதலால் எழில் வேதம் எனப்பெற்றது.

உருக்கு உணர்வாய் – மனத்தை உருக்குகின்ற உணர்ச்சியாய்; என்றது கானருபமான மந்திரங் களே ஓதும்போது இசை எழுச்சியும், பொருள் உணர்ச்சியும் இருகியமனத்தை இளகச்செய்கின்றன என்பதாம். அவ்வேதத்தைப் பொருளுணர்ந்து ஓதி உள்ளத்தை உருக்கும் கருவியாகக் கொள்ளவேண்டியிருக்க, சிலர் ஓங்கிச் சொல்லுகின்றனர்; அங்ஙனம் அவர்கள் ஓங்கிச் சொன்னுலும், வேதத்தின் மூலம் பரமேசுவரனே வேதமூலமாய் இருந்து வேதத்தை உணர்த்துதல் •குருவின் செயல் ஆதலின் அவனே குரு என்பதும் அறிவிக்கப்பெற்றது.

ஒருறுப்பிற் சிறப்புடையாரை அப்பெயரிட்டு வழங்கல் உலகியலாதலின் கண்ணிற் சிறப்புடைய முக்கண்ணணேக் கண்ணன் என்ற பெயரால் குறிக் கப்பட்டது. வெருக்கு - பூண; "வெருக்குக்கண் வெங் கருணே" என்பதும் காண்க.

திருநெறி யாவது சித்தசித் தன்றிப் பெருநெறி யாய பிராண நிணந்து குருநெறி யாம்சிவ மாநெறி கூடும் ஒருநெறி ஒன்முக வேதாந்தம் ஓதுமே

**54** 

இம் — எனின், திருநெறியே சிவநெறி என்பது வேத முடிபு என உணர்த்துதல் நுதலிற்று, இ-ள்: திருநெறியாவது சித்தும் அசித்தும் ஆகிய இரண்டும் இன்றி, எல்லா நெறிகளும் வந்து ஒன்று கூடுதற்கு ஏற்றதான பெருநெறியாகிய – இறை வணத் தியானித்துக் குருவால் உணர்த்தப்பெறும் நெறியாகிய சிவநெறியைச் சென்று சேரும் ஒரு நெறி; இந்நெறி இரண்டற்றது என்று வேதத்தின் முடிபு கூறும் என்றவாறு.

திருநெறியாவது அன்றி நினேந்து கூடும் ஒரு நெறி ஒன்ருக வேதாந்தம் ஓதும் எனமுடிக்க.

திருநெறி: இறை உண்மையையும் இறை இயல் பையும் காட்டும் நெறி. இதனேத் '' திருநெறிய தமிழ் '' என்னும் திருஞானசம்பந்த சுவாமிகளது திருவாக்கானும் அறிக, சித்தசித்தன்றி: சதசித்தா யிருப்பவன் பிரான் என்றவாறு. நிணந்து -தியானித்து. மூர்த்தி தலம் தீர்த்தம் முறையாய்த் தொழுதவர்க்கு வார்த்தை சொலச் சற்குருவும் வாய்த்திடும் ஆதலின், நிணந்து குருநெறியாம் சிவமாநெறி என்று அடுத்து அருளப் பெறுகிறது.

சிவநெறி குருவுபதேசத்தானன்றி வேறு எவ் வகையானும் எய்து தற்கரியது என்பது, இதனேடு ஒருங்குவைத்து எண்ணத்தக்க நெறி வேருென்றும் இன்மையின் வேதாந்தம் ஒன்றுக ஒதும் என மேற்கோள் காட்டப்பெற்றது.

ஆறங்க மாய்வரு மாமறை ஓதியைக் கூறங்க மாகக் குணம்பயில் வார்இல்லே வேறங்க மாகக் விளேவுசெய் தப்புறம் பேறங்க மாகப் பெருக்குகின் ரூரே இம் - எனின், வேதமுதல்வணே வேருகவைத்**துப்** பெருக்கி எண்ணுதல் கூடாது என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஆறு அங்கங்களால் ஆராயப்பட்டுவரு கின்ற வேதத்தை அருளிச்செய்த இறைவனே, ஆகமங்களால் கூறப்பட்ட அங்கமாகக்கொண்டு அவன் குணத்தோடு பழகுகின்றவர்கள் இல்லே. தன்னின் வேருகிய அங்கமாக எண்ணி விஃளத்துப் பின்பு பெறும் பயனும் ஒருறுப்பாகவே கொண்டு பெருக்கிக் கொண்டே செல்கின்ருர்கள்: அறியாமை இருந்தபடி என்னே! என்றவாறு.

ஆறு அங்கமாய் வருமாமறை - சிட்சை, கற்பம் வியாகரணம். சந்தோபிசி தம், சோதிடம், நிருத்தம் என்ற ஆறு அங்கங்களால் ஆய்தஃப் பொருந்திய வேதங்கள். ஓதி – ஓதியவன்; இகரம் விணமுதற் பொருளில்வந்த விகுதி, கூறு அங்கமாக - இறைவன் சித்தத்துள்ளிருக்கும் செழுஞ் சோதியாதலின் அவணே மனத்து உள்ளுறுப்பாகக் கொண்டு என்றவாறு.

குணம் பயில்வார் இல்ஃ – அப்பரம்பொருளின் குணங்களோடு பழகுவாரில்ஃ; என்றது சீவகுணம். தொஃயச் சிவகுணத்தோடு இடைவிடாது பழக வேண்டும் என வற்புறுத்தியவாறு.

வேறு அங்கமாக வினேவு செய்து – உபாங்கமாக வினேவித்து; என்றது அப்பரம் பொருளேப் புறத்துறுப்பாகப் பாவித்து என்றவாறு. அப்புறம் பேறு அங்கமாகப் பெருக்குகின்றுரே என்றது பின்பு அடையக்கூடிய பேறுகளேயும் பல உறுப்புக்களாகப் பெருக்கிக்கொண்டே செல்கின்ருர் என்பதாம். வேதாந்தம் ஒன்றுக ஓதியிருக்க இவர்கள் பலவாகப் பெருக்கிப் பயன்காணராயினர் என்று எண்ணி இரங்கிக் கூறியவாறு.

பாட்டும் ஒலியும் பரக்கும் கணிகையர் ஆட்டும் அருத அவனியில் மாட்டாதார் மேட்டு விருப்பார் விரதம்இல் லாதவர் ஈட்டும் இடம்சென் றிகலலுற் ரூரே.

56

இம் — எனின், மக்கள் உயர்ந்தநிஃபைை விரும்பி **இ**ழிசெயஃச் செய்து பொருது ஒழிகின்றனர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பாட்டும் அதன் இசையும் பரவியுள்ள பூமியிலே - ஆடல் மகளிரின் ஆடலுமருத பூமியிலே நெறிநிற்கமாட்டாதவர்கள், போக மோட் சங்களே விரும்புகின்றவர்களாகக் கன்மபூமியிலே சென்று பகைத்து ஒழிந்தனர் என்றவாறு.

பரக்கும் அவனி, அருதே அவணி எனத் தனித் தனிக் கூட்டுகை

பாட்டும் ஒலியும் பரக்கும் அவனி – பொருள் பொதிந்தபாட்டும் பொருளிலா இசையும் பரவிய பூமி. பாட்டும் ஒலியுமாகிய இவைகளுள் தெய்வ இசையாய்ச் சித்தத்தைப் பண்படுத்துவனவும் காம இசையாய்க் கருத்தைத் திரிப்பனவும் உள.

57

கணிகையர் ஆட்டத்திலும் அங்ஙனமே. மக்களிலும் மோட்சத்தை விரும்புகின்றவர்களும். போகத்தை விரும்புகின்றவர்களுமாக இருதிறத்தார் உளர். அவ்விருதிறத்தாரும் புண்ணிய பாவங்களே ஈட்டும் இடமாகிய இங்கே வந்து பாட்டும் ஒலியும் ஆட்டு மாகிய முத்திநெறி போக நெறிகட்குப் பொது வாகிய இவற்றை நுகரும் வகையில் மாறு பட்டார்கள் என்பது கருத்து.

மேட்டு விருப்பார் – உயர்ந்த நிலமாகிய முத்தியை விரும்புகின்றவர். விரதம் இல்லாதவர் – அம்முத்திக்குரிய தவவொழுக்கம் இல்லாத போக கோமிகள். ஈட்டு மிடம் என்றது கன்மபூமியை.

இது வேதச்சிறப்புள் இடம் பெற்றது என்ணயோ எனின், வேதாங்கத்துள் ஒன்ருகிய சந்தோபிசிதமும் நிருத்தமும் கொண்டு வேத மெய்ப்பொருளே யுணர்ந்து விரதங்கொண்டு பகை யற்றமுத்தியை விரும்பார்களாய் மாறுபட்டார்கள் என்பதால் வேதச்சிறப்பு விளக்கியவாறு.

## <sub>3.</sub> ஆகைமச் சீறப்பு

அஞ்சன மேனி அரிவையோர் பாகத்தன் அஞ்சொ டிருபத்து மூன்றுள ஆகமம் அஞ்சலி கூப்பி அறுபத் தறுவரும் அஞ்சா முகத்தில் அரும்பொருள் கேட்டதே.

இம் – எளின், ஆகமங்களின் தொகையும் கேட்டோரும் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நீலமேனி வாலிழைபாகத் தொருவனது உச்சிமுகத்திலிருந்து அறுபத்தாறு பேர்கள் அஞ்சவி கூப்பிக் கேட்ட அரும் பொருளாகிய ஆகமங்கள் இருபத்தெட்டு உள்ளன என்றவாறு.

பாகத்தன் அஞ்சாமுகத்தில் அறுபத்தறுவரும் அஞ்சலிகூப்புக் கேட்டது ஆகமம் அஞ்சொடு இருபத்து மூன்று உள என முடிக்க.

இருபத்தெட்டு ஆகமங்களும், அவை கேட்ட அறுபத்து அறுவர் பெயரும், கேட்ட முறையும் வருமாறு.

| 1              | காமிகம்           | பிரணவர் — திரிகலர் - ஹரர்.                   |
|----------------|-------------------|----------------------------------------------|
| 2              | யோகஜம்            | சுதா — பஸ்மா் — விபு.                        |
| 3              | சிந்திய <b>ம்</b> | சுதீப்தர் – கோபதி – அம்பிகை.                 |
| 4              | காரணம்            | காரணர் - சர்வருத்ரர் - பிரஜா                 |
| 5              | அஜி தம்           | சுசிவர் – சிவர் - அச்சு <sup>தா.</sup> [பதி. |
| 6              | தீப் தம்          | ஈசர் – ஈசானர் – ஹுூ தாசன <b>ர்.</b>          |
| 7              | சூட்சுமம்         | சூட்சுமர் – வைஸ்சிரவணர் –<br>பிரபஞ்சனர்.     |
| 8              | சகஸ்ரம்           | காலர் – பீமர் <i>– தரும</i> ர்.              |
| 9              | அம்சுமான்         | அம்புசம்யமா், அா்க்கா் – ரவி.                |
| 0              | சுப்ரபேதம்        | தசேசர் – விக்னேசர் – சசி.                    |
| 1              | விஜயம்            | அதைருத்ரர் - பர <sup>மேசுவரர்</sup>          |
| 2              | நிஸ்வாசம்         | தசார <b>ணார் – வசெல</b> சர்                  |
| . <del>-</del> | சுவாயம்புவம்      | நிதனேசர் – பிரமர்                            |
|                | ஆனலம்             | வியோமர் — அக்கினி •                          |

58

வா துளம்

| 15 | வீரம்                   | தேஜஸ் – பிரஜாபதி.               |
|----|-------------------------|---------------------------------|
| 16 | <i>்</i> ரௌ <b>ரவம்</b> | பிரம்மேசர் - நந்திகேசர்.        |
| 17 | மகுடம்                  | சிவர் – மகாதேவர்.               |
| 18 | விமலம்                  | சர்வாத்மகர் – வீரபத்திரர்.      |
| 19 | சந்திரஞானம்             | அனந்தர் – கிருஹெஸ்பதி.          |
| 20 | பிம்பம்                 | பிரசாந்தர் – ததீசி.             |
| 21 | புரோத்கீ <b>தம்</b>     | சூலி — கவசர்.                   |
| 22 | லளி தம்                 | லயர் – ஆலயர்                    |
| 23 | சித்தம்                 | பிந்து - சண்டேசுவரர்.           |
| 24 | சந் <b>தானம்</b>        | சிவநிஷ்டர் – வாயு.              |
| 25 | சர்வோக் <b>தம்</b>      | சோமதேவர் – நிருசிம் <b>மர்.</b> |
| 26 | பாரமேசுர <b>ம்</b>      | ஸ்ரீதேவி – உசனஸ்.               |
| 27 | கிரண ம்                 | தேவேவிபவர் – சம்வர்த்தகர்.      |
| 28 | வா <i>து</i> ளம்        | சிவர் 🗕 மகாகாளர்.               |

கிரந்தத் தொகையும், உபாக இவற்றின் மங்களும் ஆகியவற்றின் விரிவைக் காமிகம் தந்திரா வதாரப் படலத்தும், காரணம் தந்திராவதாரப் படலத்தும் சைவபூஷணத்தும் காண்க.

அண்ணல் அருளால் அருளும் <sup>இ</sup>வாகமம் எண்ணில் இருபத்தெண் கோடிநூ ருயிரம் விண்ணவர் ஈசன் விழுப்பம் உரைத்தனர் எண்ணிநின் றப்பொருள் ஏத்துவன் நானே.

கிரந்தத்தொ<del>கை</del> இம் — எனில், ஆகமங்களின் உணர்த்துதல் நுதலிர்று.

இ - ள் : இறைவன் ஆன்மாக்கள்மீ து வைத்த கருணேயால் அருளிச்செய்த சிவாகமங்கள். இருபத் தெட்டு கோடியே நூருயிரங்கள். இவைகளேத் துணேயாகக்கொண்டே தேவர்கள் சர்வேசுவர னுடைய பெருமையைச் சொன்னுர்கள். அடியேனும் அவற்றை ஆராய்ந்து அப்பரம்பொருளேத் தோத் தரிக்கின்றேன் என்றவாறு.

இருபத்தெண்கோடி நூருயிரம் என்பது எல்லே யற்றது என்னும் பொருளில் பன்மைகுறித்து நின்றது. இவ்வாகமங்களே இறைவனுடைய பெருமையை உணர்த்தும் சாதனங்கள் என்ப தாம்.

ஆகமங்களின் கிரந்தத்தொகை ஒரு பரார்த் தத்து ஒருசங்க ஒருபதும் எட்டு அற்புத பத்தொன் பதுகோடியே முப்பத்து மூன்றுலட்சத்து நாற்பத்து நான்காயிரம் எனக் காமிகம் தந்திராவதாரப் படலம் கூறுகிறது. காரணம் முதலிய ஆகமங்கள் வேறு கூறும். இத்திருமந்திரத்துள் 60-ம் மந்திரம் 'எண்ணில் எழுபது கோடி நூருயிரம் ' என்கிறது. சைவபூஷணம் பரார்த்தத்தின் மேல் பதிஞெரு லட்சம் கோடியே முப்பது கோடி ஐம்பத்தொரு லட்சத்து ஐம்பத்து நான்காயிரம் என்கின்றது.

பண்டிதர் ஆவார் பதினெட்டுப் பாடையும் கண்டவர் கூறும் கருத்தறிவார் என்க பண்டிதர் தங்கள் பதினெட்டுப் பாடையும் அண்ட முதலான் அரன்சொன்ன வாறே. இம் – எளின், இம்மந்திரம் பண்டித இலக் கணமும். பதினெட்டு மொழிகளின் ஆசிரியனும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அறிஞராவார் பதினெட்டு மொழியை யும் ஆராய்ந்தவர்கள்; அவைகூறும் கருத்தினே அறிந்தவர்கள். அப்பதினெட்டு மொழிகளும் அண்டங்கட்கு முதல்வஞைய அரஞல் சொல்லப் பெற்றவை என்றவாறு.

பதினெட்டு மொழிகட்கும் பரசிவம் காரணமாய வாறு யாங்ஙனம் எனின், சிவம் சுத்தமாயையைக் கொண்டு சத்தப்பிரபஞ்சத்தைத் தோற்று வித்தலின் என்க. அண்டமுதலான் என்றது அவனே அர்த்தப் பிரபஞ்சத்திற்கும் பரமகாரணனென அறிவித்த வாறு.

அண்ணல் அருளால் அருளும்திவ் யாகமம் விண்ணில் அமரர் தமக்கும் விளங்கரி (து) எண்ணில் எழுபது கோடிநூ ருயிரம் எண்ணிலும் நீர்மேல் எழுத்தது ஆகுமே.

60

இம் – எளின், இப்பந்திரம் ஆகமங்களின் கிரந்த எண் கிளத்து தல் நுதலிற்று

இ - ள்: இறைவன் ஆன்மாக்கள்மீது வைத்த கருணேயால் அருளிய தெய்வத்தன்மை பொருந்திய ஆகமங்கள் தேவர்களுக்கும் விளங்க முடியாதன; அவற்றின் கிரந்தத்தொகையை எண்ணில் எழுபது கோடியே நூருயிரம். எழுத்துக்களே எண்ணில் வெள்ளம் என்ற எண்ணேயும் விஞ்சும் என்றவாறு.

61

எழுத்தது எண்ணிலும் நீர்மேல் ஆகும் எனக் கூட்டுக. நீர் – வெள்ளம்; ஈண்டுப் பல என்னும் பொருட்டாய் நின்றது.

பரஞய்ப் பராபரம் காட்டி உலகில் தரஞய்ச் சிவதன்மம் தானேசொல் காலத்(து) அரஞய் அமரர்கள் அர்ச்சிக்கு நந்தி உரணுக் ஆகமம் ஓங்கிநின் முனே.

இம் – எனின், இறைவனே ஆகமமாகி நின்றுண் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பரம்பொருளாகியும் பராபரப் பொரு ளாகியும் தன்னே அறிவித்து உலகைத் தாங்கு பவனுய்ச் சிவதருமங்களேத் தானே அருளிச்செய்யுங் காலத்து அரனுய்,தேவர்களால் அர்ச்சிக்கப்படுகின்ற சிவபெருமான் அறிவாகி ஆகமமாகி ஓங்கிநின்றுன் என்றவாறு. பரனுய் தரனுய் அரனுய் உரனுகி என்று ஆக்கச் சொல் புணர்த்துக் கூறினும் அவை அவர்க்கு இயல்பேயாம் என்க.

பராத்பரம் என்பது பராபரம் என ஆயிற்று எனக்கொண்டு மேலானவற்றிற்கெல்லாம் மேலான பொருள் என்பாரும் உளர். பராபரம் காட்டி – பரஞானம் அபரஞானம் என்ற இரண்டையும் அறி வித்து. சிவதன்மம் – ஆகமங்கள்; சிவபுண்ணியங்கள் எனேலுமாம். உரதை – ஞானசொருபியாய்.

ஆகமம் ஓங்கி நின்ருனே என்றது காமிகம் இரண்டு திருவடிகளாகவும், யோகஜம் இரண்டு

62

கணேக்கால்களாகவும், சிந்தியம் திருவடி**களின்** விரல் களாகவும், காரணம் தண்டைக் கால்களாகவும், அஜிதம் முழந்தாள்களாகவும், தீப்தம் தொடை களாகவும், சூக்ஷ்மம் குய்யமாகவும், சகஸ்ரம் இடுப் பாகவும். அம்சுமான் முதுகாகவும், சுப்ரபேத**ம்** கொப்பூழாகவும், விஜயம் வயிருகவும் நிஸ்வாசம் மூக்காகவும்,சுவாயம்புவம் தனங்களாகவும்.அனலம் . கண்களாகவும், வீரம் கழுததாகவும், ரௌரவம் செவிகளாகவும், மகுடம் திருமுடியாகவும், விமலம் கைகளாகவும், சந்திரஞானம் மார்பாகவும். பிம்பம் திருமுகமாகவும், புரோத்கேதம் நாக்காகவும், **லளி**த**ம்** நெற்றியாகவும், சித்தம் கன்னங்களாகவும், குண்டலங்களாகவும், சர்வோக்**தம்** பூணூலாகவும், பாரமேசுரம் முத்துமாஃயாகவும், கிரணம் திருவாபரணமாகவும், வாதுளம் பரிவட்ட மாகவும், ஏனேய உபாகமங்கள் திருமேனிப்பூச்சு பரிமளத் திரவியங்கள் புஷ்பங்கள் இவைகளாகவும், ஆகமங்களின் ஞானபா தமாகிய நைவே த்திய**மா க**வும் இறைவற்கு சித்தாந்தம் அமைந்திருத்தலின் என்க. இவ்வாறு மகுடாக மத்தக் கூறப்பெற்றுள்ளது.

> சிவமாம் பரத்தினில் சத்தி சதாசிவம் உவமா மகேசர் உருத்திர தேவர் தவமால் பிரமீசர் தம்மில்தாம் பெற்ற நவஆ கமம்எங்கள் நந்திபெற் ருனே.

இம் – எளின், ஆகமம் வந்த மரபு உணர்த்**து தல்** நாதலிற்று. இ – ள் : பரசிவத்தினிடபிருந்து சத்தியும் சதா சிவமும், உமாமகேசரும், சீகண்டருத்திரரும், திரு மாலும், பிரமனும், ருத்திரரும் ஆகிய இவர்கள் முறையே அடைந்த ஒன்பது ஆகமங்களேயும் எங்கள் குருநாதன் அடைந்தார் என்றவாறு.

சிவமாம் பரத்தினில்; ஆகமங்கள் அனேத் திற்கும் பிறப்பிடம் பரசிவமாதலின் அதனிடத் திருந்து சத்தியும் சதாசிவம் முதலியோரும் கேட்டு நந்திமர பில் இடையீடின்றியே வருகின்றது என்று நூல் வந்தவழி உணர்த்தியவாறு. உமாமகேசர் என்பது எதுகை நோக்கி அகரம் விரிந்து உவமாம கேசர் என்றுயிற்று.

தவம் மால் – தவத்தைச்செய்து உபமன்யு முனிவரிடம் சிவஞானேபதேசம்கேட்ட நிருமால்.

பிரமன் ஈசன் - பிரமீசன்; உம்மைத் தொகை பென்மை விகுதி ஏற்று வந்தது. ஈசன் – உருத்திரன்.

பெற்றநல் ஆகமம் காரணம் காமிகம் உற்றநல் வீரம் உயர்சிந்தம் வாதுளம் மற்றவ் வியாமள மாகுங்கா லோத்தரம் துற்றநற் சுப்பிரம் சொல்லும் மகுடமே.

63

இம் – எனின் , நவ ஆகமங்கள் இ<sup>வை</sup> என உணர்*த்து தல் நுத*லிற்று.

இ – ள் : குருபரம்பரையிற் பெற்ற நல்ல ஆகமங் கள் காரணம், காமிகம், வீரம், சிந்தியம், வாதுளம், யிர்மளம், காலோத்ர்ம், சுப்ரம், மகுடம் என்னும் ஒன்பதும் ஆம் என்றவாறு. ஆகமங்கள் இருபத்தெட்டும் சிவபே தமெனவும், ருத்ரபேதம் எனவும் இருவகைப்படும். சிவபே தம் ஒன்பதும் ருத்ரபேதம் பத்தொன்பதும் ஆம். சிவ யோகிகள் கூறும் இந்த ஒன்பது ஆகமங்களுள் சிவ பேதத்திலகப்பட்டன காரணம் காமிகம், சிந்தியம், சுப்ரம் என்பன. ருத்ரபேதத்தில் அடங்கியன வீரம் வாதுளம், காலோத்ரம் மகுடம் என்பன. யாமளம்-ருத்ரயாமளம். ஆகத் திருமூலதேவர் மூலாகமங்கள் இருபத்தெட்டே யன்றித் தந்திர சாரத்தையும் தழீஇத் திருமந்திரத்தை அருளிச்செய்தார் என்பது தெளிவு.

அண்ணல் அருளால் அருளும் சிவாகமம் எண்ணிலி கோடி தொகுத்திடு மாயினும் அண்ணல் அறைந்த அறிவறி யாவிடின் எண்ணிலி கோடியும் நீர்மேல் எழுத்தே

64

இம் – எனின் , சிவனருளிய ஆகமங்களே அவண் அருளிய அறிவின் துணேடுகாண்டு அறியவேண்டும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: இறைவன் அருளால் வந்த சிவாகமங்கள் கணக்கற்ற கோடிகளாகத் தொகுக்கப்படுமாயினும், இறைவன் சொன்ன ஞானத்தைக் கொண்டு அறியா விடின் அவைகள் அனேத்தும் நீர்மேல் எழுதிய எழுத்துப்போல உடனே மறையும் என்றவாறு.

மாரியும் கோடையும் வார்பனி தூங்கநின்(று) ஏரியும் நின்றங் கினக்கின்ற காலத்து ஆரிய மும்தமி மும்உட னேசொல்லிக் காரிகை யார்க்குக் கருணேசெய் தானே. . இ**ம்—எனின்,** இறைவன் ஆரியமும் தமிழு**ம்** அ**ம்**மைக்கு அருளிஞர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்; மழைக்காலமும், கோடைக்காலமும் மாறி, ஒழுகு இன்ற பனி எப்போதும் மிகுந்த கால மாகிய ஏரிகள் நீர்வற்றி இனேத்திருக்கின்ற காலத்தே ஆரிய மொழியையும் தமிழையும் விரைந்து அறி வித்து உமாதேவியாருக்குக் கருணே செய்தான் இறைவன் என்றவாறு.

கோடையும் மாரியும் மாறி எப்போதும் பனி பெய்யுமாயின் மழையின்மையை அறிவிப்பதாம். எல்லாம் வறண்ட காலமாகிய ஊழிக்காலத்தில் இரு மொழிகளேயும் உணர்த்தி நாட்டை வளப் படுத்திணை இறைவன்.

இவனுல் இருமொழியும் ஒத்த பெருமையுடை யன; ஒரு முதல்வன் வழிவந்தன என்பது வலியுறுத் தப்பெற்றமை காண்க.

அவிழ்க்கின்ற வாறும் அதுகட்டு மாறும் கிமிட்டஸேப் பட்டுயிர் போகின்ற வாறும் தமிழ்ச்சொல் வடசொல் எனும்இவ் விரண்டும் உணர்த்தும் அவணே உணர்தலும் ஆமே. 66

இம் – எனின், இருமொழிகளாலும் முப்பொரு ளுண்மையை அறிவிப்பவன் முதல்வ**ன்** என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ – ள் : தமிழ்ச்சொல்லும் வடசொல்லும் ஆகிய இ வ் வி ரண் டாலு ம் ஆன்மாக்களுக்குப் பந்த மோட்சம் இவற்றுட்படுதஃயும், பிணிக்கப்பெற்ற உயிர் உடஃ விட்டுப் பிரிவதையும் தெரிவிக்கும் இறைவணே நாம் உணர்தலும் ஆமே! ஆகாது என்றவாறு.

உணர்தல் என்பது மறப்பின்வழி நிகழ் வதாகலின் உணர்தலாகிய தொழில் நிகழ்ச்சிக்கு இடமேயின்று என்றுணர்த்தியவாறு. இங்ஙனமன்றி உணர்தலுமாம் எனக்கொண்டு உணர்தலே கடமை யெனப்பொருள் உரைத்து ஏகாரத்தை அசையாக்கு வாரும் உளர். சிமிழ்த்தல் சிமிட்டல் ஆயிற்று. ''புட்சிமிழ்த்தற்று '' என்னும் குறள்நோக்கிப் பொருள்கொள்க.

இங்ஙனம் அன்றிச் சிமிட்டல் ஐப்பட்டு எனப் பிரித்து, கண்ணிமைப்பில் கோழையில் பொருந்தி எனப் பொருள் கூறுவாரும் உளர். பாசத்தாற் கட்டுண்டு என்ற பொருளே நேரிதாதல் தெளிக.

## 4. குருபாரப்பரியம்

நந்தி அருள்பெற்ற நாதரை நாடிடின் நந்திகள் நால்வர் சிவயோக மாமுனி மன்று தொழுத பதஞ்சலி வியாக்ரமர் என்றிவர் என்னே டெண்மரும் ஆமே.

67

இம் — எனின் . திருமூலரது ஞோனபரம்பரையை உணர்த்துதல் நாதலிற்று.

் இ – ள் : திருநந்திதேவர் அருணப்பெற்ற குரு நாதர்களே ஆராயின் சனகர், சனந்தனர், சனுதனர் சனற்குமாரர் என்ற ஆசாரியர்கள் நால்வரும். சிவ யோக முனிவரும், மன்று தொழுத பதஞ்சலியும், வியாக்ரபாதரும், யானும் ஆக எண்மர் என்ற வாறு.

நந்தி அருளாலே நாதனும் பேர்பெற்ருேம் நந்தி அருளாலே மூலணே நாடினேம் நந்தி அருளாவ தென்செயும் நாட்டினில் நந்தி வழிகாட்ட நானிருந் தேனே.

68

இம் — எனின். இறைவன் அருள் வழியே தமிழ் நாட்டில் இருந்தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இறைவனினருளால் நாதன் என்னும் சிறப்புப் பெயர் பெற்ரும்; மூலன் என்னும் இடைக் குலமகன் உட‰த் தேடிக் கண்டோம். நாட்டில் இறைவனருள்பெருத ஒருபொருள் என்ன செய்யும்? ஆகையால் அவனருளே வழி காட்ட நான் மூலனது உடலுக்குள் சிவானந்த நிட்டை கூடியிருந்தேன் என்றவாறு.

நாட்டினில், நந்தி அருளா அது என்செயும் எனப் பிரித்துப் பொருள் கொள்க. யோக சித்தியுடையார் நாதன் என வழங்கப்படுதஃப் போகநாதர், சட்டை நாதர் என்ற வழக்கு களாலறிக; அதணேக் குறிப்பது நாதளும் பேர் பெற்ரும் என்பது. மூலணே நாடி ேனும் என்பதற்குச் சிவண அடைந்தோம் என்பாரும் உளர். அது வரலாற்ருடு பொருந்தாமை தெளிக. மந்திரம் பெற்ற வழிமுறை மாலாங்கன் இந்திரன் சோமன் பிரமன் உருத்திரன் சுந்துருக் காலாங்கி கஞ்ச மீலயனே(டு) இந்த எழுவரும் என்வழி யாமே.

69

இம் — எனின், தமக்குப் பின்னுள்ள சந்ததியைப் பேசுதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : திருமந்திர உபதேசம்பெற்ற வழிமுறை யாவது மாலாங்கன், இந்திரன், சோமன், பிரமண், உருத்திரன், காலாங்கி, கஞ்சமஃலயன், ஆகிய எழு வரும் எனது வழியிற் பின்வந்தவர்கள் என்றவாறு.

கந்துருக்காலாங்கி என்பதற்குக் கட்டுத்தறி போல உருவம் படைத்த காலாங்கி என்பார் சிலர். பின் மாலாங்கனே எனவும். இந்திரனே எனவும் வருதலின் இங்குக்கூறப்பட்ட எழுவரும் இவர் வழிவந்தவர்கள் என்பது தெளிவு.

நால்வரும் நாலு திசைக்கொன்று நாதர்கள் நால்வரும் நானு விதப்பொருள் கைக்கொண்டு நால்வரும் நான்பெற்ற தெல்லாம் பெறுகென நால்வரும் தேவராய் நாதரா ஞர்களே.

70

இம் – எனின், சந்தானம், பரவியதை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : முற்கூறிய எழுவருள் முதல் நால்வரும் நாலு திசைக்கும் நாதர்களாய், பலவேறு அனுபவப் பொருள்களேக் கைக்கொண்டு தாம்பெற்றதை உலக மெலாம் பெறுக என்று தெய்வத்தன்மை பெற்றவர்களாய்த் தஃலவரும் ஆஞர்கள்என்றவாறு.

நால்வராவார் யாவர் எனத் தெளிவாகக் கூற இயலாதாயினும் நாலுதிசைக்கொன்று நாதர்கள் என்ற குறிப்பால் இந்திரன், சோமன், பிரமன் உருத்திரன் எனக்கூறலாம்.

நாளுவி தப்பொருள் கைக்கொண்டு என்பது குரு உபதேச முறையோடு தங்கள் தங்கள் அனுப வங்களேயும் சேர்த்துத் தனித்தனியாக யோக நெறியைப் பரப்பினர் என்று கருத இடமுண்டு; குரு உபதேசம் ஒன்றேயாதலும், பரிபாக விசேடமும், அனுபவமும் நாளுவி தமாதலும் இயல்பாதலின்,

மொழிந்தது மூவர்க்கும் நால்வர்க்கும் ஒழிந்த பெருமை இறப்பும் பிறப்பும் செழுஞ்சுடர் முன்னெளி யாகிய தேவன் கழிந்த பெருமையைக் காட்டகி லானே.

7 **t** 

இம் - எனின், யோகியாயிருந்து உயிர்க்கு யோக நெறி காட்டுபவர் இறைவன் ஒருவனே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இறைவன் எழுவருக்கும் மொழிந்தது இறப்பும் பிறப்பும் இல்லாத பெருமையையுடைய யோகநெறி. சூரியன்முன் பிற ஒளிபோன்ற தேவன் மிக்க பெருமையினே யுடைய யோகநெறியைக் கோட்டும் ஆற்றலற்றவன் என்றவாறு. ஈசன் மூவர்க்கும் நால்வர்க்கும் மொழிந்**தது** இறப்பும் பிறப்பும் ஒழிந்த பெருமை; சுடர்முன் ஒளியாகிய தேவன் கழிந்த பெருமையைக் காட்ட கிலான் என முடிக்க.

இம்மந்திரத்துள் மூவர்க்கும் நால்வர்க்கும் என இருவவைகயாய்ப் பிரித்தோதினமை நன்கு சிந்தித் தற்கு உரியது. நால்வர் என்ற தொகைக்குறிப்புச் சொல் நந்திகள் நால்வராகிய சனகாதியரையும். மூவர் என்ற தொகைக்குக் குறப்புச்சொல் சிவ யோகமா முனி பதஞ்சலி, வியாக்கிரபாதர் என்ற மூவரையும் குறிப்பது ஆகலாம்.

செழுஞ்சுடர்முன் ஒளியாகிய தேவன்; சூரியண் முன் மின்மினிபோல என்ற தொரு வழக்கத்தைத் தழுவியெழுந்த உவமை. தேவன் என ஒருமையாற் கூறியது யோகநெறியைக் காட்டும் ஆற்றல், பிற தேவர்களில் யார்க்கும் இன்மையின் என்க. தான்யோகு இருந்த யோக நரசிப்பனும் அதனேப் பிறருக்குபதேசியாமை உணர்க. செழுஞ்சுடர் மூன்றுளியாகிய எனப் பாடங்கொண்டு சோம சூளியாக்கினிகளேக் கண்களாகக் கொண்ட இறைவன் என்றும் மிக்க பெருமையுடையதாகிய சிவாநுபவத்தை அவர்களுக்குக் காட்டகில்லான் என உரை கூறுவதும் உண்டு.

இங்ஙனம் கொள்ளாது பொருந்தா உரை வேறுகூறியும் இடர்ப்படுபவர் பலர்; எண்ணித் துணிக. எழுந்துநீர் பெய்யினும் எட்டுத் திசையும் செழுந்தண் நியமங்கள் செய்மினென் றண்ணல் கொழுந்தண் பவளக் குளிர்சடை யோடே அழுந்திய நால்வர்க் கருள்புரிந் தானே. 72

இம் - எனின், நியமங்களில் தவறுதல் கூடாது என்று இறைவென் அறிவித்தான் என உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : சப்தமேகங்களும் எழுந்து எட்டுத் திசையும் நடுங்க எங்கும் மழை பெய்தாலும், செழு மையைத் தருகின்ற தண்மைவாய்ந்த நியமங்களே த் தவருது செய்யுங்கள் என்று, வளம் பொருந்திய தண்ணிய பவளம் போன்ற குளிர்ந்த சடையோடு தமது திருவடியிலேயே அழுந்திய மனத்தையுடைய சனகாதி நால்வருக்கும் சிவபெருமான் அருள்புரிந் தான் என்றவாறு.

நீர் பெய்யினும் என்ற குறிப்பான் எழுந்து என்னும் விணேயெச்சத்திற்கு மேகம் என்னும் விண முதல் வருவித்துரைக்கப்பட்டது. கொழுமையும் தண்மையும் பவளத்திற்கு அடை.

## 5. திருமுலர் வரலாறு

நந்தி இணேயடி நான்தஃ மேற்கொண்டு புந்தியின் உள்ளே புகப்பெய்து போற்றிசெய்(து) அந்தி மதிபுணே அரனடி நாடொறும் திந்தைசெய் தாகமம் செப்பலுற் றேனே. 73

இம் - எனின், ஆசிரியர் தெய்வவணக்கம் செய்து நுதலிப்புகுந்ததை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

74

இ – ள்: எனது குருநாதனின் இரண்டு திருவடி களேயும் சிரமேற்கொண்டு மனத்துள்ளும் இருத்தி வணங்கி, அந்திப்பிறையையணிந்த அரன் அடியைத் தினந்தோறும் தியானித்து ஆகமங்களேச் சொல்ல லுற்றேன் என்றவாறு.

ஆகமம் செப்பலுற்றேன் என்பது நுதலிப் புகுதல். அரனடி சிந்தை செய்து நந்தி இணேயடி தீல மேற்கொண்டு என்பன குருதெய்வ வணக்கம்.

செப்பும் சிவாகமம் என்னும்அப் பேர்பெற்றும் அப்படி நல்கும் அருள்நந்தி தாள்பெற்றுத் தப்பிலா மன்றில் தனிக்கூத்துக் கண்டபின் ஒப்பிலி கோடி யுகம்இருந் தேனே.

இம் — எனின், தாம் யோகிருந்தமையைத் தெரி வித்தல் நுதலிற்று.

இன்: இறைவஞல் சொல்லப்பெற்ற சிவாகமம் எனும் அப் பெருமையைப் பெற்று அத்தன்மையை அடியேற்கு நல்கிய அருள்வடிவான ஆசாரியன் திருவடிகளேப் பெற்று பிழைபாடில்லாத சித்சபை யில் ஒப்பற்ற ஆனந்ததாண்டவ தரிசனம் பெற்ற பிறகு ஒப்பிலாதவஞய்க் கோடியுகம் நான் இருந் தேன் என்றவாறு

பேர்-பெருமை; சிறப்புமாம். பெற்றும் என்னும் உம்மை எதிரது தழீஇய உயர்வு சிறப்பு. நூலறிவு ஒன்றே கொண்டு நுவன்றேன் அல்லேன்; ஆசிரியன் அருளும், ஆன்ந்தக்கூத்து த் தரிசனமும் கண்டபின்பு நான் கோடியுகம் இருந்து; எண்ணி இயம்பினேன் என்பதாம். ஒப்பிலி கோடியுகம் இருந்தேனே என்ப தற்கு இணயிலிபெருமானே! என்னே ஏற்றுக்கொள் என்று ஒரு யுகம் தவம் இருந்தேன் எனலும் ஆம். இப் பொருளில் கோடி முன்னிலே ஏவல் ஒருமை விணே முற்று

இருந்தவக் காரணம் கேளிந் திரனே பொருந்திய செல்வப் புவனு பதியாம் அருந்தவச் செல்வியைச் சேவித் தடியேன் பரிந்துடன் வந்தனன் பத்தியி னுலே.

75

இம் – எனின், கோடியுகம் இருந்த காரண**ம்** இதுவென உணர்த்துதல் நுதலிற்று

ஓ - ள் : இந்திரனே! யான் அங்ஙனம் ஒரு கோடி யுகம் இருந்த காரண த்தைக் கேட்பாயாக; நிறைந்த செல்வத்திண உடைய புவஞபதியாகிய, அரிய தவத்தோரடையும் செல்வியைப் பக்தியிஞ லே சேவித்து அடியேன் கனிந்து வந்தேன் என்றவாறு.

பரிந்து-அவளன்றி வேறு து2ணயில்2ல என்று ஆர்வங்கொண்டு, தாண்டவ தரிசனம் கண்டபின்பு புவளுபதியைப் போற்றிப் பல ஆண்டுகள் இருந் தேன என்பதாம். இந்திரன் அமரர்பதி அல்லன்; இவருடைய மாணுக்கருள் ஒருவன்

சதாசிவம் தத்துவம் முத்தமிழ் வேதம் மிதாசனி யாதிருந் தேனின்ற காலம் இதாசனி யாதிருந் தேன்மனம் நீங்கி உதாசனி யாதுட னேயுணர்ந் தோமால். இய் – எளின், இருந்த நிஃல இத்தன்மைத்**து** என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சதாசிவமான அருவுருவத்திருமேனி கொண்ட இறைவனேயும், சிவதத்துவம் வித்தியா தத்துவம் ஆன்மதத்துவம் என முற்கூறப்பட்ட தத்துவங்களேயும் முத்தமிழையும், வேதங்களேயும் சிறிதாக உண்ணுமல் (பெரிது உண்டு) இருந்தேன். அங்ஙனம் இருந்த காலமுழுவதும் உடலுக்கு இதமானவற்றையும் நுகராதிருந்தேன். அதனுல், மனம் நீங்க, வெறுக்காமல் உடனே, சதாசிவம் முதலாக முற்கூறியவற்றை உணர்ந்துகொண்டேன் என்றவாறு.

மிதாசனியாது: இது மிதாசனம் என்னும் தொழிற் பெயரடியாகப் பிறந்த எதிர்மறை விண்டுயச்சம். மிதாசனம் – அளவோடு உண்டல். சதாசிவம் முதலியவற்றை மிதாசனியாது என்றது நிரம்ப நுகர்ந்து என்றவாரும். " அருளாரமுதத்தை வாரிக்கொண்டு விழுங்குகின்றேன் விக்கினேன்" என்புழிப்போல அளவில்லாமல் அனுபவித்திருந் தேன் என்பதாம்.

இதாசனியாது இருந்தேன்: இத அசனம் – இனிமையான நுகர்ச்சி. இதன் எதிர்மறை விணே யெச்சம் இதாசனியாது என்பது மனம் அடங்க வேண்டுமாயின் இறைவணயும் இறைவனருளிய நூலிணேயும் தத்துவங்களேயும் இடையீடின்றி ஆய்தலும், பொறி உணர்ச்சியில் ஈடுபடாமையும் சாதனங்களாம் என்பது. உண்டி சுருங்க உணர்வு பெருகும் என்ற முதுமொழியும் சண்டுச் சிந்தித்தற் குரியது. அங்ஙனம், மிதாசனியாதும் இதாசனி யாதும் இருந்தும் நுகர்வானும் நுகர்ச்சிப் பொருளும் வேருக இருக்கச்செய்து வந்த மனம் நீங்கியதும், அவனேதானேயாகிய அந்நெறி கிட்டிற்று; அதணே உதாசனிக்காமல் உடனே உணர்ந் தோம் என்பது கருத்து. முற்கூறியவற்றை ஒட்டி உணர்ந்தேன் என்னுது உணர்ந்தோம் என்றது ஏகைதிநிற்கும் உயர்ந்தநிஃயிற் கூறிய வாசகம்.

மாலாங்க னேஇங்கு யான்வந்த காரணம் நீலாங்க மேனியள் நேரிழை யாளொடு மூலாங்க மாக மொழிந்த திருக்கூத்தின் சீலாங்க வேதத்தைச் செப்பவந் தேனே

77

. இம்-எனின், அடியென் வந்தது வேதத்தை அறிவிக்க என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மாலாங்கனே ! இப்பூமிக்கு யான் வந்த காரணம் என்னே எனின், நீல நிறமான திருமேனி யையும் நேரிய அணிகளேயும் உடைய சிவகாமித் தாயோடு பஞ்சகிருத்தியங்களுக்கும் அடிப்படை அங்கமாக மொழியப் பெற்ற ஆனந்தக்கூத்தினது இயல்பிணே விளக்கும் வேதத்தைச் சொல்லவந்தேன் என்றவாறு.

மாலாங்கன் என்பார் மூலர்மரபில் வந்த சீடர் களுள் ஒருவர். இலாங்கவேதம் – ஒழுகலாருன இதையை உறுப்பாக்க்கொண்டுள்ள வேதம். நேரிழை யாவாள் நிரதிச யானந்தப் பேருடை யாளென் பிறப்பறுத் தாண்டவள் சீருடை யாள்சிவன் ஆவடு தண்டுறை சீருடை யாள்பதம் சேர்ந்திருந் தேனே.

78

இம்-வெளில், சிவசத்தியின் திருவடியைத்தியானித் திருந்தேன் என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நேர்மையான ஆபரணங்களே உடைய பராசக்தி வியப்பிற்கெல்லாம்வியப்பாகியஆனந்தம் என்ற பெயருடையவள்; என்னுடைய பிறவியை வேரோடு அறுத்து ஆட்கொண்டவள்; புகழ்மிக்க வள்; மாசிலாமணிப்பெருமான் எழுந்தருளியுள்ள திருவாவடுதுறையை இடமாகக் கொண்டு சேர்ந்த வள்: அவள் திருவடியை நான் இடைவிடாது தியா னித்திருந்தேன் என்றவாறு.

சேர்ந்திருந் தேன்சிவ மங்கைதன் பங்கணேச் சேர்ந்திருந் தேன்சிவன் ஆவடு தண்டுறை சேர்ந்திருந் தேன்சிவ போதியின் நீழலில் சேர்ந்திருந் தேன்சிவன் நாமங்கள் ஓதியே.

79

இம் — எளின், திருவாவடுதுறையில் சேர்ந்திருந் `தேன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உமையொருபாகளுகிய இறைவனேத் தியானித்துக்கொண்டு கோமுத்திநாதர் எழுந்தருளி யுள்ள திருவர்வடுதுறையிலே சிவமயமான படர் அரசின் கீழே அவன் திருநாமங்களே ஓதிக்கொண்டு இருந்தேன் என்றவாறு.

80

இருந்தேள் இக்காயத்தே எண்ணிலி கோடி இருந்தேன் இராப்பகல் அற்ற இடத்தே இருந்தேன் இமையவர் ஏத்தும் பதத்தே இருந்தேன் என்நந்தி இணேயடிக் கீழே.

இம் – எனின், ஞாஞசாரியனது திருவடிக்கீழ் இருந்ததை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: இவ்வுடலில் கணக்கற்ற கோடிகாலம் இருந்தேன்; தேவர்களணவரும் துதிக்கும் இட மானதும் இரவும் பகலும் இல்லாததும் ஆகிய கயிஃயிலே என்னுசிரியன் திருவடிநிழலில் இருந் தேன் என்றவாறு.

இராப்பகல் அற்ற இடம் – ஒளியும் இருளும் கலவாமல் என்றும் ஒளிமயமான இடம்.

பின்ணேநின் றென்னே பிறவி பெறுவது முன்ணேநன் ருக முயல்தவம் செய்கிலர் என்ணேநன் ருக இறைவன் படைத்தனன் தன்ணேநன் ருகத் தமிழ்செய்யு மாறே.

81

இம் — எளின், இறைவன் தம்மைத் தமிழ் செய்யு மாறு படைத்தார் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: முற்பிறவிகளில் நன்றுக முயன்று தவம் இசய்யமாட்டார்கள்; பின் மயங்கிநின்றி என்ன பயன்? பெறுவது பிறவிதான்; தண்ண ஏத்தி நன் முறையில் தமிலை ழச் செய்யுமாறு என்னப் பெருமான் படைத்தான் என்றவாறு Ÿ.

சம்பந்த சுவாமிகளே வண் தமிழ்செய் தவம் நிரம்பப் படைத்தாற்போல, நாவுக்கரசுசுவாமிகளே அலகில் கஃத் துறை தழைப்ப அருந்தவத்தோர் நெறிவாழப் படைத்தாற்போல, ஆலாலசுந்தரரைத் தீதிலாத் திருத்தொண்டத்தொகைதரப் படைத் தாற்போல, திருமூலர் தமிழைச் செய்யுமாறு இறைஞல் படைக்கப்பட்டார் என்பதாம்.

ஞானத் தலேவிதன் நந்தி நகர்புக்கு ஊனமில் ஒன்பது கோடி யுகந்தனுள் ஞானப்பால் ஆட்டி நாதணே அர்ச்சித்து நானும் இருந்தேன்நற் போதியின் கீழே.

82

இம் — எனின், அரசடியில் ஞானப்பாலாட்டி நாத‱ அருச்சித்திருந்தேன் என்பது உணர்த்திதேல் நுதலிற்று

ஓ - ள் : ஞானத்தஃவியாகிய பராசத்தி நாதன் நகரில் புகுந்து. இடையூறு ஒன்றும் இன்றி, ஒன்பேது கோடியுகம் அவற்கு ஞானமாகிய பாலால் அபிடே கித்து, அருச்சித்து, அரசடியில் நானும் இருந்தேண் என்றவாறு

ஞானத்தஃவி – ஞானசத்தி. ஊனம் – யோகத் திற்கு வரும் இடையூறுகள். ஞானப்பால் என்பது உருவகம்: அன்றி; சகஸ்த்திராரத்தி லிருந்து பெறுகிற அமுதமும் ஆம். நானும் இருந்தேன் என்றதில் உம்மை தியானப்பொருளாகிய கிவம் ஒன்று இருந்த தென்பதை உணர்த்துகிறது. ்செல்கின்ற வாறறி சிவமுனி சித்தசன் வெல்கின்ற ஞானத்து மிக்கோர் முனிவராய்ப் பல்கின்ற தேவர் அசுரர் நரர்தம்பால் ஒல்கின்ற வான்வழி யூடுவந் தேனே.

83

இம் – எளின். கயிஃபிலிருந்து தான் வந்த வாற்றை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சிவமுனியாகிய யான், போக றவழியில் மன்மதனே வெல்லுகின்ற ஞானத்தால் மிகுந்து ஓர் முனிவராக, முப்பத்துமுக்கோடி என்று எண்ணுற் பெருகிய தேவர்களும் அசுரர்களும் மனிதர்களும் ஆகியோர்கள் தம்மிடம் பொருந்தப் பெறும் வானத்தை வழியாகக் கொண்டு வந்தேன் என்றவாறு.

சித்தசன்-மனத்தில் பிறப்பவஞகிய மன்மதன்.

சித்தத்திள் உள்ளே கிறக்கின்ற நூல்களில் உத்தம மாகவே ஓதிய வேதத்தின் ஒத்த உடலேயும் உள்நின்ற உற்பத்தி அத்தன் எனக்கிங் கருளால் அளித்ததே.

84

இம் - எனின், வேதப்பொரு*ள* இறைவனின் அருளால் அடைந்தேன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள் : மனத்துள் சிறந்து விளங்குகிற நூல்கள் பலவற்றுள்ளும் மிகச்சிறந்ததாக ஓதப்பெற்ற வேதத்தின் உடலாகிய சொல்லேயும் அந்த உடலுள்ளிருந்து உற்பத்தியாகின்ற பொருகோயும் இறைவன் எனக்கு அருளால் அளித்தான் என்றவாறு.

சிறந்த நூல்கள் எல்லாவற்றுள்ளும் மிகச் சிறந்து விளங்குவன இறைவன் நூல்களேயாதலின் ' நூல்களில் உத்தமமாகவே ஓதிய வேதம்' என்றூர். உடல் என்றது பொருளாகிய உயிர் இருத்தற்கு இடமான சொல்ஃல. உள் நின்ற உற்பத்தி – சொல்லுள் நின்ற தோற்றமாகிய பொருள்.

நான்பெற்ற இன்பம் பெறுகஇவ் வையகம் வான்பற்றி நின்ற மறைப்பொருள் சொல்லிடின் ஊன்பற்றி நின்ற உணர்வுறு மந்திரம் தான்பற்றப் பற்றத் தீலப்படும் தானே. 85

இம் - எனின், உயிரிடமாக இறைவன் எழுந்தருளி இன்பம் பயக்கு முறையை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : ஞாஞகாயத்தில் பற்றி நிற்கின்ற வேதங்களின் உள்ளுறு பொருளேச்சொன்னுல், அது உடஃப் பற்றியிருப்பதாகிய உயிரினிடம் நீங்காது நிஃபெற்ற உணர்ச்சியைப் பொருந்திய மந்திரம் ஆகும். அதுனே ஆன்மாவாகிய நான் விடாது பிடிக்க மறைப்பொருளாகிய சிவம் வெளிப்படும். அடியேண் பெற்றதான இந்த நிரதிசயானந்த இன்பத்தை உலகம் முழுவதும் பெறுவதாகுக என்றேவாறு.

வான்பற்றி நின்ற மறைப்பொருள் சொல்லி டின், ஊன் பற்றி நின்ற உணர்வுறு மந்திரம் (ஆம்); தான் பற்றப்பற்றத் தஃப்படும், நான்பெற்று இன்பம் இவ் வையகம் பெறுக என முடிக்க.

வான்பற்றி நின்ற மறைப் பொருள்- சிதாகாச சொரூபமாகிய பரசிவத்தைப் பற்றி நிற்கின்ற வேதங்களின் பொருள். மறைப்பொருளே மந்திரமா மென்க. ஊன்பற்றி நின்ற உணர்வுறு மந்திரம் -உடஃப் பற்றியதாகிய உயிர்க்கண் நிஃபெற்ற ஞானத்தில் பொருந்திய மந்திரம்; என்றது ஸ்ரீ பஞ் சாக்ஷரத்தை. ஊன் ஆகுபெயராய் உடஃ உணர்த் திற்று. ஊன்பற்றி—உயிர்; இகரம் விணமுதற் பொருளில் வந்தது; "மலத்தைப் பற்றி ' என்புழிப் போல. பற்றப்பற்ற என்ற அடுக்கு இடைவிடா மைப்பொருட்டு. தஃப்படுதல்-மாமணிச் சோதியா ஞக உயிரில் வெளிப்பட்டு நின்றருளல்.

இனி இம் மந்திரத்திற்கு, பரமாகாசத்தைச் சரீரமாகப் பொருந்திநின்ற இரகசியப் பொருள் ஒன்றுளது. அதுவே இச் சரீரத்தைப் பொருந்தி நின்ற ஆன்மாவால் அறியப்படும் இரகசியப்பொரு ளாம்; அதண ஆசிரியனருளினபடி அத்துவித பாவண்யாகச் சிந்திக்கச் சிந்திக்கத் தானே கிட்டும்; இதுவே யான்பேற்ற பேறு; இவ்வுலகத்தாரும் இத்ணேப் பெற்க்கடவராக என உரைப்பாரும் உளர்.

பிறப்பிலி நாதணப் பேர்நந்தி தன்னேச் கூறப்போடு வானவர் சென்றுகை கூப்பி மீறப்பிலிர் நெஞ்சுனுள் மந்திர மாலே உறைப்பொடும் கூடிநின் (ரேத்திம் ஆமே.

86

இம் – எனின். தேவரும் வணங்கும் இறைவண் மந்திரமாலே ஓதிப் பெறலாம் என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ- ள்: அணுதி நித்தியணுகிய தஃவனே, நந்தி எனும் திருநாமம் உடையவின்த் தேவர்கள், எல் லாச் சிறப்புக்களோடும் சென்று கைகூப்பி வணங்கி மறவாமல் தியானிப்பவர்களாளுர்கள். அக்கடவுள் திருமந்திரமாஃயை மன உறுதியோடு திருவருளில் ஒன்றிநின்று ஓதியவுடன் நமது நெஞ்சினுள் ஆவார் என்றவாறு.

மாஃ ஓதலும் நெஞ்சினுள் ஆம் எனக்கூட்டுக. சிறப்பொடு - நைமித்திகத்திற்குரிய சாதனங்க ளோடு. மந்திரமாஃ – சீபஞ்சாக்கரம். இறைவன் ஆம் என ஒருசொல் வருவிக்க.

அங்கியி காமைவைத் தானுல கேழையும் எங்குமி காமைவைத் தானுடல் வைத்தான் தங்கியி காமைவைத் தான்தமிழ்ச் சாத்நிரம் பொங்கியி காமைவைத் தான்பொருள் தானுமே. 87

இம் – எளின், இவ்வுலகத்துப் பூதங்கள், தம்முள் விஞ்சி ஒன்றையொன்று மே வாதபடி ஆட் கொள்ளும் அருமையை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : விஞ்சி மற்றவற்றை எரிக்காதபடி பூதர்க்கினியை அடக்கிவைத்தான்; ஏழு உலகையும் படைத்து, எங்கும் மிகுந்துவிடாதபடி உடலேடிம் படைத்தான்; தமழ்ச்சாத்திர்ங்களின் நெறியிலே தங்கி, ஆன்மாக்கள் குற்றஞ்செய்யாதபடி அறிவு அருளிக் காத்தான்; அச்சாத்திர அர்த்தங்களேயும், வெளிப்பட்டு மிகுந்து விடாமல் அநுபவப் பொருளாக இருக்கும்படி வைத்தான் என்றவாறு.

அங்கி சங்காரம் செய்வதாதலின் அதனே அடக்கி மக்கட்கு உபகாரப்படுகிற நிஃயில் வைத்த மையை அங்கி மிகாமை வைத்தான் என்றருளிச் செய்கிருர்.

இப்பிருதிவி யண்டத்துள் ஏமு உலகங்களேயும் வைத்தது போலவே எல்லா அண்டத்தும் எவ்வேழு உலகங்களாக அமைத்து. அவை ஒன்றற்கு ஒன்று வன்மை விஞ்சி இழுப்புண்டு தம்மில்மோதி அழியாதபடி தத்தம் நிஃயில் நிற்கவைத்தமையை வெளிப்படுப்பது 'எங்கு மிகாமைவைத்தான் உலகேழையும் 'என்பது.

உடல் வைத்தான் என்பது ஏழுவகையான எல்லா உலகங்களிலும் உள்ள போகத்தைப் பொருந்த விணேக்கு ஈடாகத் தனுவைத் தந்தவன் என்றதாம். தமிழ்ச் சாத்திரம் தங்கி மிகாமை வைத் தான் என்பது தமிழ்ச்சாத்திரங்களில் உயிர்கள் நிலே பெற்று, குற்றம்செய்யாதபடி வைத்தான் என்பதை விளக்கிற்று. சாத்திரங்களின் வழியே உயிர்களே ஒழுகவைத்தான் 'என்பது கருத்து.

பொருள் தானும் பொங்கி மிகாமை வைத்தான் என்பது அச்சாத்திரங்களில் சொல்லப் பட்ட பொருள்களே ஆன்மாக்கள் வாசாஞானமாகப் பொங்கி வழிய விட்டுப் பயனற்றவை ஆ**காத** வண்ணம், அநுபவப் பொருளாகக் கொள்ள வைத்தான் என்றபடி.

அடிமுடி காண்பார் அயன்மால் இருவர் படிகண் டிலர்மீண்டும் பார்மிசைக் கூடி அடிகண் டிலேன்என் றச்சுதன் சொல்ல முடிகண்டன் என்றயன் பொய்மொழிந் தானே. 88

இம் – எனின், அயனும் மாலும் அறியாப்பெரு மையன் இறைவன் என்பது அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: அடியையும் முடியையும் காண்பேம் என்று கருதி முயன்ற அயனும் மாலும் ஆகிய இரு வரும், கருதியபடி அவை இரண்டையும் காண் கிலராய் மீண்டும் பூமியில்கூடி, திருமால் திருவடி யைக் கண்டிலேன் என்ன, பிரமன் முடியைக் கண்டேன் என்று பொய்யை உரைத்தாண் என்றவாறு.

படி-இருவரும் சூளுற்றபடி. அவர் இருவரும் காணுத அடிமுடிகளே அவனருளாலே அடியேண் கண்டேன் என்பது கருத்து.

பெற்றமும் மானும் மழுவும் பிறிவற்ற தற்பரன் கற்பனே யாகும் சராசரத்(து) அற்றமும் நல்கி அடியேன் சிரத்தினில் நற்பத மும்அளித் தான்எங்கள் நந்தியே.

இம் - எளின், இறைவன், தமக்கு அருளிச்செய்த முறையை அறிவித்தல் நுதலிற்று. இ-ள் இடபம். மான், முழு ஆகிய இவைகோப் பிரி வில்லாமல் ஊர்தியாக அணியாக ஏற்றுக்கொண்ட இறைவனுடைய நிணவுமாத்திரையால் எழுகிற இயங்கியற்பொருளும் நிலேயியற்பொருளும் ஆகிய இரண்டையுடைய உலகத்திலே இருப்பைக் கொடுத்து அடியேன் சிரசில் திருவடியையும் சூட்டி ஞன் எமது குருநாதஞக வந்த இறைவன் என்றவாறு.

∫ மலமாயைகளேக்கெடுத்து முத்தியின்பம் நல்கும் திருவடியாதலின் 'நற்பதம்' என்ருர். கற்பணயாகும் சராசரம் என்றது இறைவன் பிரமனுதியரைப்போ லத் தொழிலால் விகாரப்பட்டுப் பொருள்களேப் படைப்பானல்லன்;அவனுடைய சங்கற்பமாத்திரை யானே இவ்வுலகம் உண்டாகின்றது என்றவாரும்.

அடியேன் சிரத்தினில் நற்பதமும் அளித்தான் என்பது '' நணந்தணய திருவடி என் தஃமேல் வைத்தான்'' என்பதை நிணவூட்டுகிறது.

ஞேயத்தை ஞானத்தை ஞாதுரு வத்தின மாயத்தை மாமாயை தன்னில் வரும்பரை ஆயத்தை அச்சிவன் தன்னே யகோசர வீயத்தை முற்றும் விளக்கியிட் டேனே.

90

இம்-எனின், இத்திருமந்திர் மாஃயுள் விளக்கப் பட்டன இவை என்பது உணர்த்தித்ல் நுதலிற்று.

ஓ-ள்: அறியப்படும் பொருளும், அறிவும், அறிப வனும், மாயைகளும், சுத்தமாயையில் வசிக்கும்

91

பரைஆதிய சத்திக்ளும், சிவமும், புலஞ்காத பீ ஜங் களும் ஆகிய இவற்றை விளக்கினேன் என்றவர்று.

மாயம்- உலகத் தோற்றத் தினுக்கு முதற்காரண மாகிய சுத்தம், அசுத்தம், பிரகிரு இ என்னும் மாயை கள். மாமாயை தன்னில் வரும் பரை ஆயம் என்றது சுத்தமாயையில் வசிக்கின்ற பரை, ஆதி, திரோதாயி இச்சாசத்தி, ஞானசத்தி, கிரியாசத்தி முதலிய சத்தி களின் கூட்டம். ஆயம்-கூட்டம்.

வீயம் என்பது பீஜம். ''இடையில் மூன்றும் அவ்வம் முதலும் எட்டேயேவ்வும்'' என்னும் விதி கூளப் பெற்றுப் பீயமாகி வகரத்தோடு பகரம் ஒத்து நடத்தலின் பீயம் வீயம் ஆயிற்று.

விளக்கிப் பரமாகும் மெய்ஞ்ஞானச் சோதி அளப்பில் பெருமையன் ஆனந்த நந்தி துளக்கறும் ஆனந்தக் கூத்தன்சொற் போந்து வளப்பின் கயிலே வழியில்வந் தேனே.

இம் – எனின், இறைவன் ஆ2ணயின்வண்ணம் திருக்கயிலாய மரபில் வந்தமையை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : திரிபுடிஞானம் முதல் பீஜம் வரையில் அடியேனுக்கு விளக்கிப் பரம்பொருளாக விளங்கு கின்ற, உண்மை அறிவு ஒளிமயமான. எல்ஃயெற்ற பெருமையினே இடைய், ஆனந்த வடிவின்ஞிகிய ஆன்ந்தக்குத்தன் ஆண்டப்படியே வந்து வளுய் பத்தை உடைய திருக்குமிலே வழியே வந்தேண் என்றவர்ற். இதஞல் இறைவன் உண்மையறிவு ஆனந்த ஒளி வடிவினன் என்பதும், அவனே ஆசிரியஞ்கவும் ஆனந்தக்கூத்தஞைகவும் உள்ளான் என்பதும், திரு மூலர் அவன் ஆண்யின்வழியே கயிஃயிலிருந்து தெற்கே போந்தருளிஞர் என்பதும் உணர்த்தப் பெறுகின்றன.

துளக்கரும் ஆனந்தக்கூத்தன் என்பது இடை யீடின்றிப் பஞ்சகிருத்தியங்களேயும் ஒருங்கே யாற் றும் ஆனந்தக்கூத்தன் என்றவாறு.

வளப்பின் கமிஃ – வளப்பம் உடைய கமிஃ. உலகம் என்பது அம்கெட்டு உலகு என வருதல் போல. வளப்பம் என்பது வளப்பு என வந்ததி வளப்பில் கமிஃ எனப் பிரித்துத் தகுதியில் பொருள் கோலிவைப்பார் பலர்.

நந்தி அருளாலே மூலணே நாடிப்பின் நந்தி அருளாலே சதாகிவன் ஆயினேன் நந்தி அருளால்மெய்ஞ் ஞானத்துள் நண்ணினேன் நந்தி அருளாலே நானிருந் தேனே.

இ**ம் – எனி**ன், மூலனுடலில்புகுந்து சிவபோகத் திருந்து சிவஞான**ம்** எய்தியமையைத் தெரிவி*த்த*ல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இறைவன் திருவருளால் (சாத்தனூர்ப் போந்து) மூலன் எனும் இடையர்குலமகனே நாடிப் புகுந்து. சதா சிவசிந்தணேயோ டிருந்தேன்; உண்மை ஞானம் கைவரப் பெற்றேன்; பல ஆண்டுகள் இருக்கப் பெற்றேன் என்றவாறு. மூலகே நாடி - மூலனுடலே விரும்பி: என்றது மூலனுடலில் சிவயோகியார் புகுந்த வரலாற்றைத் தெரிவிப்பது. சதாசிவன் - எப்பொழுதும் சிவத் தோடு ஒன்றியவன்; சிவம் அன் எனப் பிரித்துச் `சிவத்தோடு ஒன்றியவன் எனப் பொருள் காண்க. பொன்னன் என்புழிப்போல.

இருக்கில் இருக்கும் எண்ணிலி கோடி அருக்கின்ற மூலத்துள் அங்கே இருக்கும் அருக்கனும் சோமனும் ஆரழல் வீச உருக்கிய ரோமம் ஒளிவிடுந் தானே.

93

இம் - எனின், மயிர்க்கால்தோறும் ஒளிவீச இருக்கும் உபாயத்தை உணர்த்துதெல் நாதலிற்று.

இ — ள் : இருக்குவேதத்தில் பலகோடி மந்திரங் கள் உள்ளன. மிக அருகிய மூலமாகிய பிரணவத் துள் வீற்றிருக்கின்ற சூரியனும் சந்திரனும் அரிய அழூல வீச உயிர் உருக்கப்பெற்று, மயிர்க்கால் தோறும் ஒளிவிட்டுப் பிரகாசிக்கும் என்றவாறு.

இருக்கு முழுதும் மந்திரவடிவானது, மந்திரங் கள் பல, அதனப் பன்மைபற்றி 'எண்ணிலி' என்று அருளிச்செய்தார். எல்லாமந்திரங்கட்கும் மூலமான அருகியஒலி ஓங்காரம். அருக்கன் என்றது சூரியஞ கிய சிவத்தை. சோமன் என்றது சத்தியை; சோமன் சத்தியம்சம் நிறைந்தவனுதலின் என்க. மூலமாகிய பிரணவம் அகார உகாரங்களின் இணேப்பாகிய ஓகார மாதலின் சிவசத்திகளிரண்டும் உயிருள் இருந்து ஒளியைச்செய்ய உயிரானது உருகி மலம்

94

நீங்கி உரோமத் துவாரத்தாலும் ஒளி வெளிப்பட தேஜோ மயமாய்த் திகழும் என்பதைக் குறிப்பித்த வாறு.

இதணே ' எவன் இந்த சூரியனுக்குள் பொன்மய மானவஞகக் காணப்படுகின்ரு இே அவன் கண்கள் இரண்டும் தாமரை. எல்லாப் பாபங்களேயும் கடந் தவன்; உயாந்தவன் '' (சாந்தோக் 167) என . வரும் உபநிடதத்தானும் தெளிக. இந் ஙனம் அன்றி, ஆசன பேதங்களே ஆராயின் பலகோடி வகைக**ள்** உள்ளன. அவற்று**ள் பொ**ருந்திய மூலாதாரத்து<mark>ள்</mark> இருக்கின்ற இடைகஃயும் பிங்கஃவயுமாக ஒளிவீச, மூலக்கனலான் பிரமரந்திரம் வரையிற்சென்று உருக்க உரோமத் துவாரங்கள் எல்லாம் ஒளிவீச இருப்பன் என்றுரைத்தலும் ஆம். இப்பொருளில் 'கு' விகுதி 'இருக்கில் ' என்பதில் 'இருக்கு ' பெற்ற தொழிற்பெயர். இருத்தலாகிய ஆசன பேதங்களில் என்பது பொருள்.

பிதற்றுகின் றேன்என்றும் பேர்நந்தி தன்ணே இயற்றுவன் நெஞ்சத் திரவும் பகலும் முயற்றுவன் ஓங்கொளி வண்ணன்எம் மானே இயற்றிகழ் சோதி இறைவனும் ஆமே

இஸ் — எனின். இறைவவே எப்பொழுதும் ஏத்திப் போற்றி வணங்குவேன் எப்பைது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று

இ — ள் நந்தி என்னும் நாமம் உடையவ<sup>®னு</sup> எய்பொழுதும் பிதற்றுகின்றேன்: இரவும் பதலும்

95

என் மனத்துள் வைத்துத் தியானிப்பேன்: சுயம்பிர காசமாய் இருக்கின்ற இறைவனும், ஒருகாவேக் கொருகால் மிக்கு விளங்குகின்ற ஒளிவண்ணனும் ஆகிய எனது தலேவனே அடைய முயற்சிப்பேண் என்றேவாறு.

பிதற்றுகின்றேன் – ஆன்மபோதம் கழண் ற நிகேயில் பரவசப்பட்டு, பித்தர் பேயரைப்போல்ப் இயற்றுவன் -பிதற்றுகின்றே**ன்.** நெஞ்சத்**து** என்றதற்கு தியானிப்பேன். இரவும் பகலும் அஞ்ஞானமும் ஞானமும் மிக்கிருக்கின்ற காலத்து எனலும் ஆம். இயல்திகழ் சோதி – இயல்பாகவே விளங்குகின்ற ஒளிப் பொருள். சுயம்பிரகாக சொரூபன் என்றவாறு.

இறைவனும் ஒளிவண்ணன் ஆம் எனக்கூட்டுக.

## அவையட க்கம்

ஆரறி வார்எங்கள் அண்ணல் பெருமையை ஆரறி வார்இந்த அகலமும் நீளமும் பேரறி யாத பெருஞ்சுடர் ஒன்றஇன் வேரறி யாமை விளம்புகன் றேனே

இம் – எனின், அவையடக்கம் உண ர் த் து 🥱 ல் து தலி ற்று •

இ - ள் : எமது சிவபெருமானது பெருமையை இ - ள் : எமது சிவபெருமானது பெருமையை இ - ள் : எமது சுவமபரு— அற்வார் யார் ! அவனது அக்லமும் நீளமும் ஆகிய இத்தில் இது பெயர் முடிப்பு இதிய அற்பார் யார் ! அவனது அசு பெயரறியப்படி கிய பரப்பிண அற்வார் யார் ! அது பெயரறியப்படி கி பரப்பிண அற்வார் புரா : ஆச இபருஞ்சுடர்; இணுயற்றது; அதன்து மூலும் அறியாமலேயே அடியேன் அதைப்பற்றிச் சொல்லு கின்றேன் என்றவாறு.

உலகில் யாவரும் அறியார்கள்; அடியேனும் அங்ஙனமே என்று தமது மாட்டாமையைக் கூறுவ தால் இறைவனுடைய எல்ஃயற்ற பெருமையை எமக்கு உணர்த்தியவாறு.

பாடவல் லார்நெறி பாட அறிகிலேன் ஆடவல் லார்நெறி ஆட அறிகிலேன் நாடவல் லார்நெறி நாட அறிகிலேன் தேடவல் லரர்நெறி தேடகில் லேனே.

96

இம் – எனின், இதுவும் அது.

இ – ள் : இறைவணப்பற்றிப் புகழ்ந்து பாட வும், அவனருளில் ஈடுபட்டு மெய்ம்மறந்து ஆனந்தக் கூத்தாடுவார் நெறியில் நின்று ஆடவும், அன்புசெய்வார் நெறியில் நின்று அன்புசெய்யவும் தேடுவார் நெறியில் நின்று தேடவும் அறிகிலேன். என்றவாறு.

அங்ஙனம் அறியவும் தேடவும் மாட்டாத யான் சொல்லத் தொடங்கியது எவ்வாறு என எனக்கே நகைதரும் என்று அவையடக்கம் கூறியவாறு.

மன்னிய வாய்மொழி யாலும் மதித்தவர் இன்னிசை உள்ளே எழுகின்ற ஈசணேப் பின்னே உலகம் படைத்த பிரமனும் முன்னும் அவணே உணரலும் ஆமே.

97

இம் – எனின், இதுவும் அது.

இ - ள் : உறுதிகொண்ட அன்பர்களது இனிய இசையில் எழுகின்ற ஈசணே உலகம்படைத்த பிரமஞ லும். அவனது முன்னேனுகிய திருமாலாலும், நிலே பெற்ற வேதங்களாலும் உணர் வதற்கு ஒண்ணுமோ? என்றவாறு.

ஈசணே அவணே, பிரமனும் முன்னும் வாய்மொழி யும் உணரலும் ஆமே எனக்கூட்டுக.

வேதம் என்றுமே அழியாததொன்று ஆதலின் ' மன்னிய வாய்மொழி ' எனப்பட்டது. பிரமனும் உன்னும் அவணே எனப் பிரித்து, பிரமனும் தியா னிக்கின்ற பரம்பொருளே என உரைப்பாரும் உளர்.

வேதங்களாலும் மாலயணுலும் உணரப்படாத பரம்பொருளே, இன்னிசையாய் உள்ள பெருமான யான் எங்ஙனம் உரைப்பது என்று அவையடக்கம் கூறியவாறு.

தத்துவ ஞானம் உரைத்தது தாழ்வரை முத்திக் கிருந்த முனிவரும் தேவரும் ஒத்துடன் வேருய் இருந்து துதிசெயும் பத்திமை யால்இப் பயனறி யாரே.

98

இம் – எனின், இதுவும் அது.

இ – ள் : கயிலேயங்கிறியின் தாழ்வரையிலிருந்து உண்மை ஞானத்தை உரைத்ததாகும். ஆத்லால் முத்தியைப் பெறுதற்காக இருத்த முனிவர்களும் தேவர்களும் ஒத்து உடனுயிருந்தும் வேருயிருந்தும் தோத்தரிக்கும் அன்பு மிகுதியான் இதன் பயனே அறியார் என்றவாறு.

முனிவர்**கள்** முத்தான்மாக்களாய் இருத்தலி**ன்** அறியார்; தேவர்கள் வேருயிருத்தலின் அறியார்; ஆனுலும் இருவரும் ஒத்துத் துதிசெய்யும் பத்திமை யுடையார் என்பது விளக்கியவாறு.

### 7. திருமந்திரத் தொகைச் சிறப்பு

மூலன் உரைசெய்த மூவா யிரந்தமிழ் ஞாலம் அறியவே நந்தி அருளது கால எழுந்து கருத்தறிந் தோதிடின் ஞாலத் தலேவணே நண்ணுவர் அன்றே.

99

இம் - எனின், மூவாயிர ஒம் ஓதுவார் எய்**தும்** பெய**ன்** உணர்த்து தல் நாதுவிற்று.

இ-ள்: உலகமெல்லாம் அறிந்து ஈடேறச் சிவபெருமான் திருவருளால் திருமூலர் உரைத்தது மூவாயிரம் தமிழ் மந்திரங்கள்; மக்கள் காஃயில் எழுந்து அவற்றைத் தூய மனத்தோடு பொருள் உணர்ந்து சொன்னுல் உலகநாயகனே உற்று இன் புறலாம் என்றவாறு.

ஞாலம் அறியவே என்றது 'நான்பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம்' என்ற கருண நோக்கால் கூறியது: வைத்த பரிசே வகைவகை நன்னூலின் முத்தி முடிவிது மூவா யிரத்திலே புத்திசெய் பூர்வத்து மூவா யிரம்பொது வைத்த சிறப்புத் தருமிவை தானே.

100

இம் – எனின், இதுவும் அது.

இ—ள்: திருமந்திரமாஃயாகிய நல்ல நூலில் வைத்த தன்மை இருவகையாம்: இம்மூவாயிரமும் முத்தியாகிய முடிவைக் கூறும்; அறிவானமைந்து முதற்கட் செய்யப்பட்ட இம் மூவாயிரமும் பொது வாம். பின்னதாக வைக்கப்பெற்ற மூவாயிரம் சிறப்பாம் என்றவாறு.

நன்னூலின் வைத்த பரிசு வகை வகை; மூவாயி ரத்திலே முத்தி முடிவு இது; வைத்த இவைதானே சிறப்புத்தரும்; புத்திசெய் பூர்வத்து மூவாயிர**ம்** பொது என முடிக்க.

#### 8. குருமட வரலாறு

வந்த மடமேழும் மன்னும்சன் மார்க்கத்தின் முந்தி உதிக்கின்ற மூலன் மடவரை தந்திரம் ஒன்பது சார்வுமூ வாயிரம் சுந்தர ஆகமச் சொல்மொழிந் தானே

101

இம்-எனின், திருமூலர் திருமடம், திருமந்தி**ரம்** இவற்றின் வரலாறு உணர்த்து தல் நுதலிற்று இ - ள்: நிஃபெற்ற சன்மார்க்கமாகிய ஞான மார்க்கத்தில் வந்த மடங்கள் ஏழு; அவற்றுள் முன்னே தோன்றிய மடத்தின் தஃவராகிய திருமூலர் ஒன்பது தந்திரமாக அவற்றைச் சார்ந்த மூவாயிரம் மந்திரமாக அழகிய ஆகமச் சொல்ஃ மொழிந்தார் என்றவாறு.

கலந்தருள் காலாங்கர் தம்பால் அகோரர் நலந்தரு மாளிகைத் தேவர்நா தாந்தர் புலங்கொள் பரமானந் தர்போக தேவர் நிலந்திகழ் மூலர் நிராமயத் தோரே.

102

இம் – எளின், ஏழு திருமடத்த2லவர் இவரென உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மடங்களின் தஃவெர் எழுவர் ஆவர், காலாங்கர், அகோரர். மாளிகைத்தேவர், நாதாந்தர், பரமானந்தர், போகதேவர். திருமூலர் என்ற பாசத் துன்பம் அற்றவர்களாகிய இவர்கள் என்றவாறு.

கலந்தருள் காலாங்கர் என்றது ஆன்மாக் களோடு ஒன்றிநின்று அருள்செய்யும் காலாங்கர் என்பதாம்,

திருவிசைப்பா அருளிச்செய்து, நரசிங்கன் என்பவனுக்காக மதில் நந்திக2ோயெல்லாம் ஏவிச் சித்த நாதராய்த் திருவாவடுதுறையில் எழுந்தருளி பிருந்து என்றும் நலந்தருவதால் நலந்தரு மாளிகைத்தேவோ் என்றைருளைப்பெற்றுர். புலம் கொள் பரமானந்தர் – ஞானியாகிய பரமானந்தர். நிலம் திகழ் – இந்நிலவுலகத்து விளங்குகின்ற.

## 9. மூர்மூர்த்தகளின் முறைமை

அளவில் இளமையும் அந்தமும் ஈறும் அளவியல் காலமும் நாலும் உணரில் தளர்விலன் சங்கரன் நன்னடி யார்சொல் அளவில் பெருமை அறியயற் காமே.

103

இம் – எளின் சிவபரத்துவம்கூறதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எல்ஃயற்ற இளமையும் அழகும் முடிவும் அளவுக்குட்பட்டு இயங்குகின்ற காலமும் ஆகிய நான்கையும்பற்றி ஆராயின், சங்கரன் ஒருவாற்ருனும் தளர்வில்லாதவன்; அடியார்களால் தோத்தரிக்கப்படும் அவனது அளவற்ற பெருமையை அறிந்துகொள்ளப் பிரமனுக்கும் முடியுமோ! என்றவாறு.

' அரியயர்க்கு ஆமே ' எனப் பாடங்கொண்டு பெருமையை யுணர மால் அயன் என்ற இருவர் களாலும் ஆகுமோ என உரைத்தலும் ஆம்.

ஆதிப் பிரானும் அணிமணி வண்ணனும் ஆதிக் கமலத் தலர்மிசை யானும் சோதிக்கில் மூன்றும் தொடர்ச்சியில் ஒன்றெஞர் பேதித் துலகம் பிணங்குகின் ருர்களே. 10 இம் — எனின், இதுவும் அது.

இ — ள் : உருத்திரனும், அழகிய நீலமணி போன்ற நிறத்தையுடைய திருமாலும் ஆதிமூல மாகிய திருமாலின் உந்திக்கமலத்திலுள்ள பிரமனும் ஆராயுமிடத்து இம்மூவரும் தொடர்பால் ஒருவர் என்று துணியாராய் தொழில்வகையில் வேறு படுத்தி உலகத்தவர் மாறுபடுகின்ருர்கள் என்றவாறு.

உருத்திரன் முதலிய மூவரும் தத்தம் பதவி களினின்று ஒருமுதல்வன் ஆணேயைச் சிரமேல் தாங்கித் தொழிலாற்றுகின்றுர்கள் ஆதலின் அவர் களுக்குள்ளிருந்து இயக்கும் இறைவன் ஒருவனே என்றுணராது உலகம் பேதித்துப்பிணங்குகின்றது என்பது கருத்து.

ஈசன் இருக்கும் இருவிணக் கப்புறம் பீசம் உலகில் பெருந்தெய்வ மானது ஈசன் அதுஇது என்பார் நிணப்பிலார் தூசு பிடித்தவர் தூரறித் தார்களே.

105

இம் – எனின், இதுவும் அது.

இ – ள் : நல்விண தீவிணயாகிய இருவிணகனக் கடந்த இறைவளுகிய பெருந்தெய்வமே உலகிற்கு வித்து. 'அவன்தான் இறைவன்; இவன்தான் இறைவன்' என்று வாதாடுபவர்கள் உண்மையான நிணப்பற்றவர்களே என்றவாறு. மலமாசு கழுவித் தூய்மையுற்றவர்களே பிறவி யின்வேரை அறுத்தவர்களாவார்கள் என்பதாம்.

இதனுல், இருவிணேகளில் கட்டுண்ணுது கடந்து உலகிற்கு வித்தாய் இருக்கின்ற ஒன்றே முழுமுதல் தெய்வம்; இஃதற்யாது இது தெய்வம் அது தெய்வம் என்பார் நிணப்பற்றவர்கள்; உண்மை யுணர்ந்து மலபரிபாகம் உற்றவரே பிறவித்தூரை அறிந்தவர்கள் என்பது உணர்த்தப்பெற்றமை காண்க.

சிவன்முதல் மூவரோ டைவர் சிறந்த அவைமுதல் ஆறிரண் டொன்ருெடொன் ருகும் அவைமுதல் விந்துவும் நாதமும் ஓங்கச் சவைமுதற் சங்கரன் தன்பெயர் தானே. 106

இம் – இனின், பரசிவம், மூவராயும் ஐவராயும் நவந்தருபேதங்களாயும் இருக்கும்நிணே உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சிவமாகிய முதற்பொருள், பரசிவன் சதாசிவன் மகேச்சுரன் என்னும் மூவரோடு, பர சிவன் திரோபவன் ஞாதா இச்சிதா கர்த்தா என்னும் ஐவரும், முற்கூறிய ஐந்தும், மூன்றும் ஆகிய நிலேகளுக்கு முதலாகிய சிவத்தோடு, பத்தா கிய நிலைகளுக்கு முதலாகிய சிவத்தோடு, பத்தா கிய நிலைகளேயும் பொருந்திநிற்கும், அவைகளுக் செல்லாம் முதலாகிய அச்சிவம் விந்து ஓங்கச் சிவமாகவும், நாதம் ஓங்க மகேச்சுரமாகவும் அமை யும்; இவையனேத்தும் மன்றுறை முதல்வனுகிய சங்கரன் திருநாமங்களாகவே விளங்கும் என்ற வாறு.

இம்மந்திரம் நாலாந் தந்திரத்தில் திருவம்பலச் சக்கரம் என்ற பகுதியின் எழுபத்தேழாம் மந்திர மாகவும் அமைந்துள்ளது. அதற்குப் பொருள் வேறு என்று அமைக.

சிவமுதல் மூவார், லய**்** போகம் அதிகார**்** என்ற மூன்று நிஃயில், முற்கூறிய மூவராதலின் இங்ஙனம் அருளப்பெற்றது.

ஐவர்: பராசத்தி வியாபார பேதத்தான் பராசத்தி, ஆதிசத்தி, இச்சாசத்தி, ஞானசத்தி, கிரியாசத்தி என்ற நாமபேதத்தை அடையும் போது இச்சத்திகளே அதிட்டித்து நிற்கின்ற சிவமும், பரசிவம் முதலான முற்கூறிய ஐவகை நாமபேதங்களே எய்துகின்றமையின் ஐவர் எனப் பெற்றது.

அவைமுதல் – முற்கூறிய நிஃகட்கு முதல். முதல் என்றது சிவம். மூவர் ஐவர் என எண்ணடி யாகப் பிறந்த பலர்பாற் பெயராக ஆண்ட சிவயோ கியார், பின்னர் அவர்முதல் என்னுது. அவைமுதல் எனப் பலவின்பால் வாய்பாட்டான் சுட்டி யருளினமை எங்ஙனம் இயையும் எனின் அக்கினி யின் வெப்பசத்தி ஒன்ருயினும், இரும்பு விறகு உப்பு அரிசி முதலியவற்றில், உருக்குதல் கொளுத் துதல் வெடித்தல் சமைத்தல் 'மேதலான பல பெயரடைதல்போல, சிவம் ஒன்ருயினும், லய போக அதிகாரபேதத்தான் மூவராயும், சத்தியை அதிட்டித்து நிற்கின்ற நிஃயில் ஐவராயும் நாமந் தாங்கச்செய்தன. அவ்வந் நிஃகளே என்பார் அவை முதல் என்று சுட்டியுணர்த்தியருளிய அருமை ஆழ்ந்து இன்புறுக.

ஆறு இரண்டு ஒன்ரேடு ஒன்று-பத்து. சிவமா கிய தனிநிஃயும் நவந்தரு பேதங்களும் இணேந்த தான பத்து. நவந்தருபேதங்களாவன: சிவம்சத்தி நாதம் பிந்து என்னும் அருவம் நான்கும், சதாகிவன் என்னும் அருவுருவம் ஒன்றும், மகேச் சுரன் உருத்திரன் விஷ்ணு பிரமன் என்னும் உருவம் நான்குமாம். எழுவாயுருபு ஏற்ற பெயர்ச்சொல் லும், தனிப்பெயர்ச்சொல்லும் பெயரான் ஒன்ரு யினும் சுர்த்தாவாதலும் பொதுமையின் நிற்றலும் ஆகிய நிஃயான் வேருதல்போல; பொதுமையினிற் கும் சிவமாகிய தனிநிஃயும் ஆன்மாக்களே இரட்சிக் கத் திருவுளங்கொண்ட நிஃயும் வேரும் என்க. இங்ஙனமே பரசிவம் என்பதற்கும் கொள்க.

அவை முதல் விந்துவும் நாதமும் ஓங்க என்றது முற்கூறிய பேதங்களுக்கெல்லாம் முதலாகிய சிவம் விந்து ஓங்கச் சிவமாயும், நாதம் ஓங்க மகேச்சுரமா யும் விளங்க என்பதாம். விந்து-ஞானசத்தி. நாதம்-கிரியை. விந்துவும் நாதமும் ஓங்க — இரண்டும் தம்முள் சமமாய் ஓங்கச் சதாசிவமாய் என்பது. பிரித்துக் குன்னுல் என்னும் நூற்புணர்ப்பால் விந்து ஓங்க, நாதம் ஓங்க விந்துவும் நாதமும் ஓங்க என இவ்வாறு கூட்டிப் பொருள் கொள்க. சவை முதல் சங்கரன் – மன்ற முதல்வராகிய சீபரமேசுவரன், சங்கரன் தன்பெயர் தானே என்றது இவைகள் தத்துவங்களுக்கும் பெயராக இருத்தஃ்த் திருவுளத்தடைத்து இவை இறைவன் பெயர்கள் என ஐயமகற்றியவாறு,

பயன்அறிந் தவ்வழி எண்ணும் அளவில் அயஞெடு மால்நமக் கன்னியம் இல்லே நயனங்கள் மூன்றுடை நந்தி தமராம் வயனம் பெறுவீர் அவ்வானவ ராலே.

107

இம் – எனின், அயன் அரி இருவர் நிஃ இஃது என உணர்த்தி ஐயமறுத்துல் நாதலிற்று.

இ – ள்: பயணே உணர்ந்து ஆராய்கின்றபோது பிரமனும் திருமாலும் நமக்குப் புறம்பானவர்கள் அல்லர்; முக்கண்ணராகிய சீபரமேசுவரனது அடி யார்களே. ஆதலால் அவர்களால் நன்மை அடை யுங்கள் என்றவாறு.

பயன் அறிந்து - அயனும் மாலும் படைத்தலும் காத்தலும் செய்யும் பயனேயும், அவற்றிற்கு ஆகிய காரணங்களேயும் நன்கு உணர்ந்து ஆயின் - இவர்கள் இங்ஙனம் செய்வது சகலான்மாக்களில் பரிபாக விசேடமுற்றுப் பதவிகளேயெய்தி இறைவனருளால் இத் தொழில்களே இயற்றுகின்றனர் என உணரப் படுதலின் அன்னியமாகார்; இறைவன் அடியார் தளே ஆவர் என்பதாம். ஓலக்கம் சூழ்ந்த உலப்பிலி தேவர்கள் பாலொத்த மேனி பணிந்தடி யேன்தொழ மாலுக்கும் ஆதிப் பிரமற்கும் ஒப்புநீ ஞாலத்து நம்மடி நல்கிடென் ருனே.

108

இம் – எனின், பிரமணுதியர் சகலான்மாக்களில் பெரிபாக முற்றவர்களே என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: திருவோலக்கத்திலே தேவர்களால் சூழப் பெற்ற நித்தியப்பொருளாகிய எம் சுவாமியின் பாஃ யொத்த வெள்ளிய திருீமனியை அடியேன் வணங்க, பெருமாணுகிய அவர் ' நீ திருமாலுக்கும் பிரமற்கும் ஒப்பாவாய்; பூவுலகத்தில் திருவடி ஞானத்தைக் கொடுத்தருள்க' என ஆணே வழங்கிணுன் என்றவாறு.

ஒலக்கத்துத் தேவர்கள் சூழ்ந்த உலப்பிலியின் பாலொத்த மேனியை அடியேன் பணிந்து தொழ, (அவர்) • மாலுக்கும் பிரமற்கும் நீ ஒப்பு; ஞானத்து நம்மடி நல்கிடு ' என்றுன் எனக் கூட்டி உருபு விரித்துப் பொருள் காண்க.

ஓலக்கம் - இருக்கயிஃயில் அத்தாணிமண் டபத் தில் அரியாசனத்து அரசுவீற்றிருக்கும் நிஃ . சூழ்ந்த; சூழப்பெற்ற எனச் செயப்பாட்டுவிணே யாகக் கொள்க. உலப்பிலி – அநாதி நித்யன்; அழிவற்றவன் என்பதாம். ஆதிப்பிரமன் – முதற்ரெழிஃச் செய்கின்ற பிரமன். அடி என்றது அடிசேர் ஞானமாகிய சிவஞானத்தை உணர்த் திற்று. நல்கு தலாவது பரப்புதல். மாலுக்கும் பிரமற்கும் ஒப்பென்றது, அவர்களும் சகலான்மாக் களாக இருந்து பரிபாக விசேடத்தால் பதவி எய்தின வர்கள்; அவர்கட்கில்லாததும் அடியேற்குள்ளது மான தனிச்சிறப்பு நம்மடியை ஞாலத்து நல்குக என்பது.

வானவர் என்றும் மனிதர்இவர் என்றும் தேனமர் கொன்றைச் சிவனருள் அல்லநு தரனமர்ந் தோரும் தனித்தெய்வம் மற்றில்லே ஊனமர்ந் தோரை உணர்வது தானே. 109

இம் – எனின், சிவனே பரம்பொருள் என்பது விளக்குதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: தேவர்கள் என்றும் மக்கள் என்றும் உடஃயிடமாகக்கொண்டு விருட்பி யிருப்போர் உணர வேண்டுவது, தேன்மிகுந்த கொன்றைமலர் மாஃயை பணிந்த சிவபெருமானுடைய அருஃபைய யன்றி, ஒவ்வொருவரும் மனம் ஒருமித்து ஆராயும் தெய்வம் வேருென்றும் இல்ஃ என்றவாறு.

வானவரென்றும், மனிதர் இவரென்றும் ஊன் அமர்ந்தோர் உணர்வது சிவன் அருளல்லது ஓருந் தெய்வம் மற்றல்லே எனக் கூட்டிப் பொருள் காண்க.

எடுத்த யாதசைரீரத்திற்கு ஏற்பத் தேவர் என்றும், பூதசரீரத்திற்கு ஏற்ப மனிதர் என்றும் பெயர்தாங்கி இருப்பவர்கள் உணரவேண்டியது சிவனருள் ஒன்றே; சிவத்தையன்றித் தியானிக்கும் தெய்வம் பிறிதில்ஃ என்பது கருத்**து. ஊன் என்பது** ஆகுபெயராய் உடஃ உணர்த்திற்று. அமர்ந்தோரை என்ப தில் ஐ சாரியை

சோதித்த பேரொளி மூன்றைந் தெனநின்ற ஆதிக்சண் ஆவ தறிகலர் ஆதர்கள் நிதிக்கண் ஈசன் நெடுமால் அயன்என்று பேதித் தவரைப் பிதற்றுகின் ருரே.

110

இர் — எனின். மூவரைப் பேதித்துப் பேசுபவர் மூடர் என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : ஒளிவிடுகின்ற பேரொளிப் பிழம்பாகிய சிவம், பிரமன் விஷ்ணு உருத்திரன் என மூன்ருயும் அவற்றுடன் சதாசிவன் மகேசேன் கூட ஐந்தாகவும் நின்ற தொன்னி ஃக்கண் அவரால் அடையும் பயணே அறியமாட்டாதவர்களாகிய மூடர்கள், முறையாக உருத்திரன் திருமால் பிரமன் என்று வேறுபடுத்திப் பிதற்றுகின்றனரே அவரறிவு இருந்தபடி என்னே! என்பது என்றவாறு.

சோதித்த என்பது ஒளியென்னும் பொருளத் தருகின்ற சோதியென்னும் பெயர்ச்சொல்லடி யாகப் பிறந்த பெயரெச்சம்; ஒளியை உடைய என்பது பொருள். ஆராய்ந்த எனப்பொருள்செய் யின் இறைவனுடைய வரம்பிலறிவுடைமைக்கு இழுக்காதலேயன்றி ஆன்ரேர் மரபுமன்றும். இறைவனே மூன்றுயும், ஐந்தாயும் நிற்கின்றுன் சென்றேற்ண்ணுவதே முறை என்பது கருத்து. பரத்திலே ஒன்றுய்உள் ளாய்ப்புற மாகி வரத்தினுள மாயவ ஞய்அயன் ஆகித் தரத்தினுள் தான்பல தன்மையன் ஆகிக் கரத்தினுள் நின்று கழிவுசெய் தானே.

111

இம் - எனின், சிவபரம்பொருளே ஒன்றுய்ப் பல வாய் விரிந்து ஐந்தொழிஃயும் ஆற்றி அருள்செய் கின்றது என்று 'ஒன்றவன்றுனே' என்று முதற்கண் நுதலியதைக் கூட்டி முடித்தல் நுதலிற்று

இ - ள் : ஒன்றிலும் பற்ருது தற்சொருபமாய் இருக்கும் நிஃயில் பரசிவம் என்ற ஒரேபொருளாகி, இயங்கியற்பொருள் நிஃயியற்பொருளாகிய இவற் றீன் உள்ளும் புறம்புமாய், சிருஷ்டியிலும் வர மளித்துக் காப்பதிலும் மாலும் அயனுமாகி சங்கார கிருத்தியத்திலும் நின்று அழித்தஃயும் செய்தான் என்றவாறு.

பரத்தில் - தற்சொருபநிஃயாகிய உயர்ந்த நிஃயில் உள்ளாய் - ஒன்ருயும் உடனையும். புறம் பாய் - வேருயும், வரத்து - பிறவி; போக்கு வரத்து என்னும் வழக்காறும் காண்க. வரம் அத்து வரத்து; வரம் கொடுக்கின்றபோது அதாவது நிதித்தொழில் செய்யும்போது, தரத்தினுள் தான் பல தன்மையன் ஆகி - அவரவர்களுடைய பரிபாகநிஃக்கு ஏற்ப நின்று அருள் வழங்கு நிஃயில் போகமும் வேகமும் யோகமும் சாந்தமும் ஆகிய மூர்த்திபேதங்கள் பல வாய், கரத்தினுள் - எல்லாவற்றையும் ஒடுக்குகின்ற காலத்தில், கரத்தினினுள் என்பது எதுகைநோக்கி, கரத்தினுள் எனத்தொழிற்பெயர்விகுதி கெட்டு வந்தது. கழிவு செய்தல் - சங்கரித்தல். இது சிவனே முத்தொழில் செய்வான் என்பதாம்.

தாஞெரு கூறு சதாசிவன் எம்இறை வாஞெரு கூறு மருவியும் அங்குளன் கோஞெரு கூறுடல் உள்நின் றுயிர்க்கின்ற தாஞெரு கூறு சலமயன் ஆமே.

112

இம் – எனின், சக்ள நிஷ்களத் திருமேனி தாங்கிய சதாசிவனேயும், வாயுவையும், அப்புவையும் ஒரு கூருக மருவியுள்ளான் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எமது தலேவஞையை பரமசிவன் ஞான சத்தியை ஒருகாருச் சேர்ந்து சதாசிவஞக உளன்; ஆகாயத்தை ஒருகாருக மருவிப் பராகாயத்து உளன்; உடலுள்நின்று உயிர்க்கின்ற பிராண ஞகவும் உளன்; தனது ஒரு கூறு அப்புமயஞைகவும் ஆவன் என்றவாறு.

தான் ஒரு கூறு சதாசிவன்; சதாசிவமூர்த்தி சக்திகலே உண்மையான் சகளமாதலும். மாயாகலே யின்மையான் நிஷ்களமாதலும் உடைமையின் 'ஒரு கூறு சதாசிவன்' என்று அருளியது. வாடுஞரு கூறு மருவியும் அங்குளன் – அஷ்டமூர்த்தி சொரூபராத வின், வானத்தைத் தமது திருமேனியில் ஏகதேச மாக மருவியும் எழுந்தருளியுள்ளார். இது அண்டம் பிண்டமாகிய இரண்டிடத்தும் வான் வியாப்பிய மாக இறை வியாபகமாக இருத்தலே உணர்த் திற்று.

உடலுள் நின்று உயிர்க்கின்ற கோன் : ஒருகூறு என்றது பிண்டத்து உயிர்ப்பாய்ப் புறம்போந்து புக்கு உடலுள் இருக்கும் நிஃயுணர்த்திற்று. புறம் போந்து புகும்போது அண்டாகாயத்து வாயுவும் கலத்தலின் அண்டபிண்ட வாயுக்களேத் தம் ஒரு கூறுகக் கொண்டு உள்ளமை தெளிவிக்கப்பெற்ற தாம். அங்ஙனமே ஒரு கூறு சலமயன் ஆம் என்ற தும். சலமயன் ஆம் என்பதற்குத் தண்ணியன் என உரைப்பாரும் உளர். ஐப்பூதத்துள் வானும், காலும், அப்பும் முறையே கூறி ஏனோயவற்றையும் உடன் கொள்ள வைத்தமையான இதணேமட்டும் தண்ணியன் பண்பாக்க *முடியா*மை · எனப் கருதுக.

பாயிரம் முற்றிற்று.



# ழுதல் தந்தீரம்

#### 1. உபதேசம்

விண்ணின் றிழிந்து விணக்கீடாய் மெய்கொண்டு தண்ணின்ற தாளேத் தலேக்காவல் முன்வைத்து உண்ணின் றுருக்கியொ ரொப்பிலா ஆனந்தக் கண்ணின்று காட்டிக் களிம்பறுத் தானே. 113

அரும்பிற்குக் காலமும் கதிரும் துணேயாக நின்று அல்லரும்பை முறுக்கவிழ்த்தல் போல ஆன்மாக்களுக்கு மலக்கட்டை நீக்கவும், ஞான மணங்கமழச் செய்யவும் திருவருணேக்கம் வீழக் கூடிய காலமும் உபதேச கிரணமும் இன்றியமை யாதனவாதலின், சிவயோகியர் பெருமானுகிய திருமூலதேவநாயனர் உபதேசத்தை முதற்கண் எடுத்துக்கொண்டார்கள்.

உபதேசமாவது கூட இருந்துகாட்டுவது என்னும் பொருளதாம். குழவியின் கூட இருந்து தந்தையை யுணர்த்தும் தாய்போல, ஆசாரியன் ஞானதாகங்கொண்ட சீடனுடனிருந்து சிவணக் காட்டும் உபகாரமே உபதேசம் என்பது கருத்து. அங்ஙனம் குரு, உபதேசிக்கும்போது தன்னநு பவமும், குருபரம்பரை மரபும்பற்றி உபதேசிப்பர். அவற்றுள் இப்பெருமாஞர் இரண்டும் கலந்துகூறி முப்பது மந்திரங்களால் அந்தாதித் தொடையாக, இம்மந்திரம் என்னுதலிற்ரே எனி**ன், இ**றை வன் செய்த பரமோபகாரத்தை விளக்குதல் நுதலிற்று.

இதன் பொருள்: துறக்கம் மேகமண்டலம் இவற்றினின்றும் இறங்குவித்து, தத்தம் விணே களுக்கு ஈடாக உடல்தாங்குவித்து, தண்ணிய திருவடியை முதற் காவலாகக் கேவலநிலே முதற்கொண்டே வைத்தருளி, உயிருக்குயிராய் நின்று கனிவித்து, ஈடற்ற ஒன்றுன ஆனந்தத் தோடு கண்ணில் நின்று காட்டி, அநாதியே பற்றிநின்ற ஆணவக் களிம்பினே நீக்கி யருளினன் என்றவாறு.

இழிந்து, கொண்டு, வைத்து, உருக்கி, காட்டி அறுத்தான் எனக் கூட்டுக. இழிந்து, கொண்டு முதலிய தன்விணயெச்சங்களே இழித்து, கொள் வித்து எனப்பிறவிணே எச்சங்களாக மாற்றிப் பொருள் கொள்க. ஆன்மாக்கள் என்றும் சுதந்திர மற்றன வாகலின்.

இங்ஙனமன்றி, இழிந்து முதலிய விண் எச்சங்களே இறைவற்கேயாக்கி. சிவபெருமான் குருவாக வந்து ஆட்கொண்டு களிம்பு அறுத்தான் என உரைப்பர். அவ்வுரையில், விண் என்பதற்குச் சிவலோகம் என்றும் விணக்கீடாய் என்பதற்கு அருள் விணக்கு ஈடாக என்றும் பொருள் காண்பர், இறைவன் திருமேனி தாங்குதல் விணக்கீடாக என்றல் ஏலாமை சிந்திக்கத் தக்கது.

விண்ணின்று இழிந்து வினேக்கீடாய் மெய் கொண்டு என்பது பஞ்சாக்கினி வித்தை கூறியருளி *யது*. விண் - சுவர்க்கமும், மேகமும். மேகத்தை உணர்த்தும்போது இடவாகு பெயர். பஞ்சாக்கினி வித்தையாவது நல்விணேசெய்த உயிர்கள் அந்நல் நுகர் தற்பொரு**ட்**டுச் சுவர்க்க**ம்** வினேப் பயனே சென்று அவ் வினேயுலந்த வழி பூதசார உடம்பு நீங்கச் சூக்கும உடம்போடு மேக மண்டலத்தை எய்தி, ஆண்டு நின்று, மழைத்தாரையினேடுகூடி நிலத்திணேயடைந்து. நெல் முதலிய பைங்கூழில் விரவிநின்று, அவை உணவாய்ப் பரிணமித்த வழி அவற்ரேடுகூடி, தந்தை வயிற்றிற்சென்று. ஆண்டுச் சுக்கிலமாய்ப் பரிணமித்து, தாய் வயிற்றுட்சென்று கருவாய்ப் பரிணமித்து, தூல தேகத்தோடு நிலத் துத்தோன்று தலாகிய ஐந்து நிலேகளே எய்து தலி**ன்.** நிஃ கள் ஐந்தும் அங்கியாகவும், ஆன்மா ஆகுதி யாகவும் தியானிக்கப்படுவதொரு சாதகம் என்க. ஆன்மாக்கள் உடலே மேற்கொள்வது தாமாகவன்று. இறைவன் அந்தந்த ஆன்மாக்கள் செய்த புண்ணிய பாவங்களுக்கீடாக உடலொடு கூட்டுகின்றுர்: உயிர் கள் கொள்கின்றன. இவற்றின் விரிவை, மெய் கண்டதேவநாயஞர் அருளிச்செய்த,

'கண்ட நனவைக் கனவுணர்விற் முன்மறந்து விண்படர்ந் தத்தூடு விணயினுற்—கண் செவிகெட்(டு) உள்ளதே தோற்றம் உளமணுவாய்ச் சென்றுமனம் தள்ள விழுங்கருவிற் முன்''

என்னும் சிவஞானபோத வெண்பாவனும், மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளின் •மாபாடியக் குறிப்புக்க ஷானும் ந**ன்கறிக**்

் தண் நின்ற தாள் – பிறவி நோயிற் ப**ட்டு** பெதும்பி வருவார்க**ட்**குக் குளிர்மை தருதலி**ன்** தண்மை நிஃல் பெற்ற திருவடி.

தஃக்காவல் முன்வைத்து - பயிர்ந**ட்டவன்,** வேலியுங்கட்டிக் காவலும் அமைப்பதுபோல, ஆன் மாக்களின் மலவாதண நீக்க விணேக்கடாக உடம் பொடு கூட்டிய முதல்வன் வேதாகமங்களாகிய வேலிையையும் கட்டி, பஞ்சேந்திரியக் காசுகள் புலன்களேப் பற்ற மேயாதவாறு திருவருளாகிய காவஃயும் அநா தியே அமைத்து.

உள் நின்று உருக்கி — இறைவன் செய்த உபகா ரத்தை உணர்கன்ற உயிர்களின் உயிருக்கு உயிராகத் தானிருத்த‰க் காட்டி, வெளிப்பட்டு நின்று, கனிவித்து.

ஆனந்தக்கண் நின்று காட்டி-ஞானக் கண்ணுள் மணியாக, மணியாடு பாலையாக நின்று காட்டும் உபகாரத்தையும் செய்து. '' காண்பாரார் கண்ணு தலாய் காட்டாக்காலே" என்ற அநுபூதித்திருவாக் கையும் உன்னுக.

களிம்பு அறுத்தான் – நிகழ்செம்பிற் களிம்பு போல அநா தியே பற்றி நின்ற ஆணவத்தை வாட்டி, சொக்கத் தங்கமாக உய்யக் கொண்டா**ன் என்ப** தாம்.

களிம்பறுத் தான்எங்கள் கண்ணுதல் நந்தி களிம்பறுத் தான்அருட் கண்விழிப் பித்துக் களிம்பணு காத கதிரோளி காட்டிப் பளிங்கிற் பவழம் பதித்தான் பதியே. 💛 🗀 114 இம் — எனின், களிம்பறுத்த உபாயம் இது என உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: எங்கள் சிவபெருமானுகிய குருநாதன் ஆணவமலத்தைப் போக்கி யாட்கொண்டான். அஃது எப்படியோ எனில், ஞானக்கண் விழிக்கச் செயது ஆணவத்தை அகற்றினுன்; அம்மட்டோ! மேலும் ஆணவ இருள் அடியேண அணுகாத வண்ணம் ஞானவொளியிணக்காண்பித்து தூய்மை யான வெண்பளிங்கில் செம்பவளத்தைப் பதிய

கண்ணு தல் நந்தி - இருபெயரொட்டு; ஆசாரிய னும் சிவனும் ஒருவரே என்பார் இங்ஙனம் கூறினுர். அருட்கண் விழிப்பித்து - திருவருட்பதிவால் விணவ தாகிய ஞானக்கண் ஊேத் திறக்கச்செய்**து. ஞானம்** பெற்ருர்க்கு மலவிருள் மறையாது அ**கலுமாதவின்** · விழிப்பித்து அறுத்தான் ' என்றுர். களிம்பு நாட்பட நாட்படச் செம்பினிடமாக வெளிப்படுதல் போல ஆணவமலமும், சிவபூசையும், வழிபாடும், சிவாலயதரிசனமும், சிவனடியார் ஸ்ரீ பஞ்சாட்சர ஜபமும் இல்லாதார்க்கு வாசணே வழியே மீளவும் வந்து தாக்குமாதலின் அங்ஙனம் தாக்காதவண்ணம் தனது அநந்தங் கதிர்களில் ஏகதேசமான ஒளியை உதவிஞன் சிவன் என்பதாம். மேலும் வெண்மைப் பளிங்கில் செம்பவளத்தைப் பதித்துவைத்தாற்போல் மலமற்ற தூய்மையான மனத்தில் திருவருட் சத்தியாகிய செம்பவளத்தைப் பதித்துவைத்தான் என்பதாம். திருவருட்சத்தி டுசம்மைநிறம் ஒன்பதைச் சிதம்பரத் திரையைக் இதாண்டும் தெளியுலாம்.

பதிபசு பாசம் எனப்பகர் மூன்றில் பதியிணப் போல்பசு பாசம் அனுதி பதியிணப் சென்றணு காப்பசு பாசம் பதியணு கில்பசு பாசம் நிலாவே.

115

இம் – எனின், முப்பொருள் உண்மையையும் அவற்றின் இயல்பையும் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: பதி பசு பாசம் என்று சொல்லப்பெற்ற மூன்றனுள் பதிப்பொருளேப் போலவே பாசமும் பசுவும் அநாதி நித்தியப் பொருள்கள். பசுக்களும் பாசமும் பதியைச் சென்றணுகமாட்டாவாம். பதி பசுவை யணுகில் பாசம் பசுவைப்பற்றி நில்லாது விலகும் என்றவாறு.

பதியினேப்போற் பசு பாசம் அநாதி – பதி அநாதி நித்தியப்பொருள் என்பது எல்லாப் பிரமாணங்களாலும் தாமே போந்த தொன்ரு தலானும், அதிற் சிறிதும் ஆய்வு வேண்டாமை யானும் பதியைப்போல் என உவம வாசகத்தால் நித்யத்வம் தோன்ற வைத்தார். பசு நித்யம் என்பதை, अनादित्वं पशुत्वंच प्रोच्य शिव शासने என்னும் காரணுகம் ஞானபாத பசுபடல வாக்கியங் கொண்டும் அறியலாம். பசு என்பது பாசத்தாற் பந்திக்கப்பட்டமையால் விளேயும் பெயராதலின் பசு உள்ளபோதே பாசவுண்மையும் தாமே போதரும்; ஆதலின் அதுவும் நித்தியப் பொருளே யாகும்.

பசு பாசம் பதியினேச் சென்றணுகா – பசு உணர்த்த உணரும் சித்து. ஆதலின் ஒருவன் உணர்த் தச்சென்று சிவத்தை அணுகுமேயன்றித் தாமே அணுகாது. பாசமோ என்றும் அசித்து. சித்தைச் சாாந்தன்றிப் புடைபெயராது. ஆதலின் பசு பாசம் அணுகா என்றருளியது.

முற்றுமுணர்ந்த பதி கைம்மாறில்லாத கரு2ண யால் இவ்வான்மாக்கள் இங்ஙனம் மலத்துள் அழுந்திக் கிடந்து மயங்குகின்றனவே என்று இரங்கித் தாமே உணர்த்த உணருஞ் சித்தாகிய பசுவைச் சென்றணுக, சடமாகிய பாசம், விளக்குப் புக இருள் மாய்ந்தாங்கு மறைதல்போலக் கழலும் ஆதலின் 'பதியணுகிற் பசு பாசம் நில்லா' என்றருளிச் செய்யப்பெற்றது.

வேயின் எழுங்கனல் போலேஇம் மெய்யெனும் கோயி லிருந்து குடிகொண்ட கோன்நந்தி தாயினும் மும்மலம் மாற்றித் தயாஎன்னும் தோயம தாய்எழும் சூரிய ஞமே. 116

இம் – எனின், சிவம் உடலிடங் கொண்டிருக்கும் உண்மையை உவமைமுகத்தாற் சாதித்து. அவன் வெளிப்பட்டருளும் இயல்பையும் விளக்கு தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மூங்கிலினுள்ளிருந்து, உராயவெளிப் படும் நெருப்புப்போல, இவ்வுடல் என்ற கோயிலுள் குடியிருக்கின்ற த 2ல வ ஞ கி ய நந்தியானவர், தாயினும் சாலப்பரிந்து, மும்மலங்களாகிய நோயைப்போக்கி, கரு2ணக் கடலினின்றும் உதிக் கின்ற சூரியன் ஆம் என்றவாறு. நந்தி மாற்றி எழும் சூரிய**ன்** ஆ**ம்** எனக் கூட்டுக,

வேயின் எழுங்கனல்போல - மூங்கிலுள் மறைந் துள்ள நெருப்பு மூங்கில் ஒன்ரேடொன்று உராய் கின்றகாலத்து வெளிப்படுதல்போல, சிவமும் உடலிலே குடிகொண்டுள்ளான்; முறுகக் கடைய முன் நிற்பன் என்பதாம்.

தாயினும் மும்மலம் மாறறி என்பது ஆன்மாக் களுக்குள்ளது மும்மலப்பிணி. ஒருதாய், குழந்தை வாத பித்த சிலேட்டுமங்களால் அவதிப்படுகின்ற காலத்து அக்குழந்தை யுண்ணும் மருந்தைத் தான் உண்டும், குழந்தை வருந்தத் தான்வருந்தியும் தொடக் குண்ணுதல்போலத் தொடக்குண்ணுது. நோயை மட்டும் மாற்றிக் காத்தலின் தாயினும் என் உறழ் பொருளமைய ஓதப்பெற்றமை காண்க.

தயா என்னும் தோயமதுஆய் - கருணே யென்னுங் கடலுள்ளதாய் என்று கருணேயைக் கடலாக உருவகித்தவாறு. தோயம் – நீர், ஆகு பெயராகக் கடஃயுணர்த்திற்று.

சூரிய காந்தமும் சூழ்பஞ்சும் போலவே சூரிய காந்தம் சூழ்பஞ்சைச் சுட்டிடா சூரியன் சந்நிதி யிற்சுடு மாறுபோல் ஆரியன் தோற்றமுன் அற்றம லங்களே.

117

இம் - எளின், இறைவன் சந்நிதியில் மலம் நீங்கியதை உவமைகாட்டி விளக்குதல் நுதலிற்று இ - ள்: சூரியகாந்தமும் அதனேச் சுற்றியுள்ள பஞ்சும்போல உயிரும், உயிரை மறைத்துள்ள மலங் களும். சூரியகாந்தம் சூழ்ந்துள்ள பஞ்சைச் சுடாது; சூரியன் சந்நிதியில் சுடும். அதுபோலவே எனது நந்தி குருநாதன் தோற்ற, மலங்கள் வலியொடுங் கின என்றவாறு.

சூரியகாந்தம் – சூரியன் கதிர்பட்டவுடன் நெருப்பு உண்டாக்கும் ஒருவகைக் கண்**ண**டிக்க**ல்.** அதன் கீழ்ப் பஞ்சைவைத்துச் சூரிய காந்தக்கல்லின் வழியாகச் சூரியன் கதிர்விழச்செய்யின் பஞ்சு எரியும் சூரியகாந்தக் கல்லுக்குத் தீ தீப்பற்றி வெளிப்படுக்குந் தன்மை இயல்பு எனினு**ம், பஞ்**சு எளிதில் தீப்பற்றக் கூடியது எனினும் தம்முள் மிக அணுக்கத்திருப்பினும் யிரண்டும் சூரியகாந்தம் பஞ்சை எரிக்காது; சூரியன்சந்நி தியில் தான் எரிக்கும். அதுபோல ஆன்மாவும் ஆணவம் முதலிய மலங்களும் தொடர்புடைய வாயினும் ஆன்மா தானே மலங்களே நீக்கிக் கொள்ளாது. சிவகரு‱ வேண்டும் என்பதாம்; சிவகருணேயே ஆசிரியன்வழி அடையப்படுவது.

இம்மந்திரத்தால் ஆன்மா, குருவருள் பெற்று மலம் நீக்கி வீடுபெறற்கும். மலத்தில் அழுந்தி அறிவிச்சை செயல்கள் மழுங்கிக் கிடத்தற்கும் உரியன்; குருவாகிய சூரியன், அருளாகிய கதிரை ஆன்மாவாகிய சூரிய காந்தக்கல்லின்வழிச் செலுத்த, மலங்களாகிய பஞ்சு சுட்டெரிக்கப்படும் என்பது உணர்த்தப்பெற்றமை காண்கை.

் சூரியதாந்தமு**ம் சூழ்பஞ்சும்** போலவே **என்** ந உவமைக்கு ஏற்ற பொருள் வருஷித்**து** உ**னூக்கப்**  பட்டன. ஆரியன் தோற்ற முன் அற்ற மலங்களே என்பதால் சூரியன் சந்நிதியிற் சூரிய காந்தக்கல் தீ வெளிப்படுத்துங் காலங்கூடமிகை. சூரியன்தோன்ற இருள் மாய்ந்தாற்போல ஆரியன் தோன்ற மலங்கள் அற்றன என்ற விரைவுதோன்ற நிற்றல் காண்க.

மலங்களேந் தாமென மாற்றி அருளித் தலங்களேந் தானற் சதாசிவ மான புலங்களேந் தானப் பொதுவினுள் நந்தி நலங்களேந் தானுள் நயந்தான் அறிந்தே.

118

இம் – எனின், முற்கூறிய மலங்கள் இத்துணேய என்பதும், அவற்றைக் கீளந்து இறைவன் செய்த உபகாரம் இவை என்பதும் உணர்த்துதல், நுதலிற்று.

இ – ள் : சதாசிவத்தை முதலாகக்கொண்டு, சிவசாதாக்கிய முதலான ஐந்து தலங்களின் அதிபதி யானவரும், இந்திரியங்கள் தத்தம் புலன்களிற் சென்று பற்ருதவாறு களேந்தவரும், அந்தச் சிதா காசப் பெருமன்றுள் எழுந்தருளி யிருப்பவருமாகிய எமது குருநாதன், மலங்கள் ஐந்தையும் நீரைப் போலக் கழுவி, விருப்பற்ற பரிபாகியான ஆன்மா வின் உள்ளத்தை அறிந்து விரும்பியாட்கொண்டான் என்றவாறு.

சதாசிவமான தலங்கள் ஐந்தான் புலம் களேந்தான் அப்பொதுவினுள் நந்தி மலங்கள் ஐந்து ஆம் என மாற்றியருளி, நலங்களேந்தான் உள் அறிந்து நயந்தான் எனப் பிரித்தியைத்துப் பொருள் காண்க. தலங்கள் ஐந்து - சிவசாதாக்யம், அமூர்த்தி சாதாக்யம். மூர்த்திசாதாக்யம், கர்த்திருசாதாக்யம், கருமசாதாக்யம் என்ற ஐந்து நிலேகளுமாம். இவற் றிற்குமுறையே சதாசிவன், ஈசன், பிரமன், ஈச்சுரன் ஈசானன் என்ற ஐவரும் அதிபர்கள் ஆவார்கள், இதனே உணர்த்தவே திருமூலதேவநாயஞர் நல் சதாசிவமான தலங்கள் ஐந்தான் என்றருளிச் செய் தார். நல்ல சதாசிவ முதலான ஐவரையும் அதி பராகக் கொண்ட ஐந்து தலங்களேயுடையவர் என்பது பொருளாம்.

புலம் கணந்தான் - பரிபாகமுற்ற ஆன்மாக் களுக்கு விஷயசுகம் பற்ருதே கணந்தவன். சிதா காசம் ஆகிய மன்று அநாதி நித்யமாதலின் 'அப் பொது' என நெஞ்சறி சேய்மைச் சுட்டேற்று வந்தது.

மலங்கள் ஐந்து - ஆணவம், கன்மம் மாயை, திரோதாயி, மாயேயம் என்பன. அழுக்கை நீராற் கழுவிகழுவுதல் போல, மலங்களே அருள்நீராற் கழுவி மாற்றி. மாற்றுதலாவது ஆணவத்தை மீட்டும் அங்குரிக் காதவாறு வலியொடுக்கியும், கன்மத்தை உயிர்களேப் பற்றுதவண்ணம் தடுக்கத்தக்கவை யாகிய ஆகாமிய சஞ்சிதங்களே அருளால் தடுத்தும், பிராரத்தத்தை யூட்டிக் கழித்தும், மாயையை, மயக்காத வண்ணம் கெடுத்தும், திரோதாயியை, கண்மவொப்பில் அறக்கருண கொண்டு சிவணே என்றும் தெரியும்படிச் செய்தும், ஆன்மாக்களின் அறிவிச்சை செயல்களே ஏகதேசம் விளக்கும் தன்மை புடைய மாயேயத்தை அழித்தும் ஆட்கொள்ளுதல்.

இவையைந்தும் தடையாகாது அருளாகவே இருக்கச் செய்தல் என்பதை விளக்க 'அருளி' என்றமை காண்க. இம்மலங்களின் இயல்பை சிவப் பிரகாசம், தத்துவப் பிரகாசம், ஞானசாகர வெண்பா முதலியகொண்டு தெளிக.

நலம் களேந்தான் உள் அறிந்து நயந்தான் – பற்று அற்ற பரிபாகியின் உள்ளத்தையறிந்து விரும்பியாட் கொண்டான் என்பதாம். நலம் – இன்பம். நலர்களேந்தான் – இன்பப்பற்றை அறுத் தவன். சுக இச்சை மீட்டும் பிறவிக்கு ஏதுவாகலின் அவற்றையறுத்த உண்மை யடியாருடைய மனமே இறைவன் விரும்பி அமர்தர்குரிய இடமாம் என்பது. அறிந்து என்பது வாசீன பற்ற மீட்டும் பற்றுள்ளம் பிறவாமையைப் பல்லாற்ருனும் ஆராய்ந்து; சிறுத்தொண்டைரைப் பிள்ளக்கழி கேட்டும், இயற்பகையாரை இல்லாளக் கேட்டும், மானக்கஞ்சாறரை மகள்முடி கேட்டும் அறிவித்தமை காண்க.

அறிவைம் புலனுட னேநான்ற தாகி நெறியறி யாதுற்ற நீராழம் போல அறிவறி வுள்ளே அழிந்தது போல குறியறி விப்பான் குருபர னுமே.

119

இம் — எனின். அறி வானும் அறிபொருளும் அற்றிருக்கும் நிஃ ைய உணர்த்துபவனே குருபரன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ- ள்: அறிவு ஐந்து புலன்களோடும் அழிந்து, ஒருவன் வழியுறியரமல் நீராழத்தில் அகுப்பட்டுக் கொண்டதைப்போல, அறிவு அறிவினுள் மறைந்த தைப்போல இருப்பதொரு குறிப்பை உணர்த்து பவனே குருபரன் என்றவாறு.

நீராழம்போல் அறிவிப்பா**ன், அழிந்ததுபோல** அறிவிப்பான் எனத் தனித்தனிக் கூட்டுகை.

அறிவு ஐம்புலன் உடனே நான்றதாகி – பொறிகள் வாயிலாகப் புலன்களேச் சென்று பற்றி ஆன்மாவிற்கு உணர்த்துவதாகிய அறிவு புலன் களோடு கெட. என்றது அறிவு புறப்பற்றைவிட என்றவாறு. நான்றது – அழிந்தது. நான்று கொண்டான் என்பது தொங்கியழிந்தான் எனப் பொருள்படுதல் போலக் கொள்கே.

நெறி அறியாது உற்ற நீராழம்போல – வழி தெரியாமல் அடைந்த நீராழத்தைப்போல, என்றது நீராழம், வந்தவணே அமிழ்த்தி மறைத்தல்போல என்பதாம். வழியறிந்து வருபவன் தான்தப்பும் உபாயம் தெரிந்து அழுந்தான் ஆதலின் வழியறி யாதுற்ற நீராழம் ஒப்பாயிற்று, ஒருவன் உற்ற என எழுவாய் வருவித்து முடிக்க.

அறிவு அறிவுள்ளே யழிந்ததுபோல - நீரும் நீரும் சேர்ந்தாற்போல அறிவு அறிவினுள் மறைந்ததுபோல. குறியறிவிப்பவனே குருபரன் என்பதாம். இங்ஙனம் ஈருவமை கொடுத்தது எற்றுக்கு எனின், நீராழம் உள்ளே அகப்பட்ட பெர்ருளே அடக்கித் தான் வியரபகமிர்ப், அகப் பட்டதை வியர்ப்பியமாய் இரு பெர்ருளர்ப் வெத் திருக்கும் தன்மைபோல, குருபரன், திருவருளுப தேசமாய வெள்ளத்தில் சீடன் வியாப்பியமாக ஆழ்ந்துஇருக்கச் செய்தலும், அங்ஙனம் ஆழ்ந்த நிஃயில் அநுபவமிக. யாற்றுநீர் கடல்நீரிற் கலந்தது போல ஆன்மாவின் உணர்த்த உணரும் சிற்றறிவு இயற்கையே யுணரும் பேரறிவில் கலந்து ஒன்றுய் ஞாதாஞேயம் என்ற இருவகையான ஞானமுமின்றி மறைய இருக்கும் பெருநிஃயை அறிவிப்பவனே குருபரன் என்பது உணர்த்துதற் கென்க. இதற்கு இங்ஙனமன்றி வேறுகூறிக் கருத்து விளக்குமின்றி யிடர்ப்படுவாரும் உளர் என்க.

ஆமேவு பால்நீர் பிறிக்கின்ற அன்னம்போல் தாமே தனிமன்றில் தன்னம் தனிநித்தம் தீமேவு பல்கர ணங்களுள் உற்றன தாமேழ் பிறப்பெரி சார்ந்தவித் தாமே.

120

இம் – வெளிஸ், பிறவியறுத்தற்கு உரிய உபாயம் நிருத்த தரிசன**ம் என்**பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ - ள்: ஒப்பற்ற சிற்சபையில் நின்று பரசிவம் இயற்றுகின்ற ஒப்பற்ற நிருத்தமானது பசுவின் பாலில் பாஃயும் நீரையும் பிரிக்கின்ற அன்னம் போல் ஆகும்; இக்கூத்தைக் காணின் தீமை பொருந்திய பல செயல்களுட்பட்டு வருவனவாகிய ஏழுபிறப்பும் தீயிற்பட்டு வறுக்கப்பட்ட விதை போலாகும் என்றவாறு.

தனிமன்றில் தன்னந்தனி நித்தம் தாமே ஆழேவு பால் பிரிக்கின்ற அன்னம்போல் (ஆகும்) தீமேவு பல்கரணங்களுள் உற்றன ஏழ்பிறப்பு எரி சார்ந்த வித்தாம் எனக் கூட்டுக.

ஆமேவு பால் - பசுவினிடமிருந்து பெற்ற பால், நித்தம் – நிருத்தம். அருத்தம் அத்தமென்புழிப் போல விகாரப்பட்டது, நித்தம் அன்னம்போலாம் என்றது நிருத்ததரிசனம் ஆன்மாவினுடைய பாவங்களேக் கெடுத்துப் பதிபுண்ணியத்தையே மிகுவிக்கும் என்பதாம். ஆதலாலேயே, தீமை காரணமாகவரும் ஏழ் பிறப்பும் வறுத்த வித்தாயின என்பது உணரத்தக்கது.

உற்றன ஏழ்பிறப்பு-உற்றனவொகிய ஏழ்பிறப்பு என விரிக்க.

தீமேவு பல்கரணங்கள் - தீமையுட்பட்ட பல வாகிய செயல்கள். தீயசெயலுட்பட்ட அந்தக் கரணங்களுமாம். பிறவி, நெறிதவறிச்சென்ற கரணங்க ளீட்டிய கன்மங்களின்வழி வருவதாகலின் கரணங்களுள் உற்றன ஏழ்பிறப்பு என அருளினர். தாம் அசை, எரிசார்ந்த வித்தாதலாவது மீண்டும் அங்குரியாது கெடுதல்.

வித்தைக் கெடுத்து வியாக்கிரத் தேமிகச் சுத்தத் துரியம் பிறந்து துடக்கற ஒத்துப் புலனுயிர் ஒன்றுய் உடம்பொடு செத்துட் டிருப்பர் சிவயோகி யார்களே.

121

இர் - எனின், சிவயோகியரது இயல்பு இது என்றல் ந்தலிற்று: இ - ள்: முன்மந்திரத்தில் கூறியவாறு. பிறவி மூலமாகிய கன்மத்தை அழித்து, உச்சியாகிய சகச் சிராரத்திற் சுத்தத்துரிய நிஃவபிறந்து, பற்றற்று, உணர்வும்உயிரும் ஒன்றி,உடம்போடு கூடியிருந்தும் செத்தவர்களே சிவயோகியர்கள் என்றவாறு.

வித்தைக்கெடுத்து – வித்தென்றது பிறவிக்கேது வாகிய விணேகணே. அதணக்கெடுத்தலாவது இந்த ஆன்மாவைச் சாராதவாறு அருனால் தடுத்தல்.

வியாக்கிரத்தே மிகச்சுத்தத்துரியம் பிறந்து-ஆஞ்ஞைத் தலத்திலே நின்மலத்துரிய நிலே உண்டாகி

உடம்பொடு செத்திட்டிருப்பர் - விணப்போகத் திற்காகக் கொடுத்த உடபபிருந்தும் செத்தவர் கணப்போல் பிரபஞ்சவாதண பற்றுது நிற்பர் என்பதாம்.

சிவயோக மாவது சித்தசித் தென்று தவயோகத் துள்புக்குத் தன்னெளி தாஞய் அவயோகம் சாரா தவன்பதி போக நவயோக நந்தி நமக்களித் தானே.

122

இம் — எனின், சிவயோகமாவது இத்தன்மைத்து என்றலும், இறைவன் நமக்களித்த இனியசாதனம் என்பதும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ – ள் : சிவயோகமாவது சித்துப்பொருள்கள் இவை, சடப்பொருள்கள் இவை என்று விவேகித்து அறிந்து, இயம நியமாதி தவத்தால் இயற்கையர்க சித்துப்பொருளோடு, உணர்த்த உணருஞ்சித்தாகிய ஆன்மா சென்று கூடுதலாகிய யோகத்தின் வாயி லாகச் சிவமாகிய ஒளியோடு கலத்திருப்ப தேயாம். இத்தகையதொரு புதிய சிவ ராசயோகத் தை நமதாசாரியஞ்கிய திருநந்திதேவர் நாம் வீணன நெறிகளிலே சென்று பொருந்தாது சிவ பெருமானுடைய திருவடிக்கரையைச் சேர நமக்கு அளித்தான் என்றவாறு.

ஹடயோகம், சி...யோகமாகிய யோக வகை களுள் சிவயோகம் பிருதிவிமுதல் சிவததவம் ஈருன முப்பத்தாறு தத்துவங்களேயும், இவை சடப் பொருள்கள் எனக்கண்டு, இங்ஙனம் காணுகின்ற தன்ணேக் காட்டுகின்ற சித்துப் பொருளாகிய சிவத் தோடு என்றும் பிறிவறச் சேர்த்துத் தியானிக்க இமய நியமாதிகளே மேற்கொண்டு, பிறப்பற்ற நிலேயில் இருக்க எங்கும் சிவஒளி பரக்கத் தான் அப்பேரொளியில் லயித்த சிற்ருளியாய் இருத்த லேயாம் என்பது விளக்கியவாறு. அவயோகம் என்றது முற்கூறிய நிலேயை எய்துவியாத சித்தி களேத் தந்து பொன் விலங்கு பூட்டும் யோகங்களே.

அளித்தான் உலகெங்கும் தானை உண்மை அளித்தான் அமரர் அறியா உலகம் அளித்தான் திருமன்றுள் ஆடுந் திருத்தாள் அளித்தான் பேரின்பத் தருள்வெளி தானே. 123

இய் – எளின், அங்ஙனம் சிவயோகவாயிலாக எபது குருநாதன் எமக்களித்த பேறுகள் இவை என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று. இ - ள் : உலகமெல்லாம் சிவமாகவேயிருக்கின்ற உண்மையை உணர்த்தியருளினுன். தேவர்களும் அறியமுடியாத இன்ப உலகை எமக்கு வழங்கினுன். பொற்சபையில் திருநடம் புரிகின்ற திருவடியை எமக்குப் புகலிடம் இதுவேயெனச் சுட்டியும் காட்டியும் வழங்கினுன். சித்கரு2ீண வடிவான ஞானுகாசமாகிற பேரின்பவீட்டை எமக்கு வழங்கினுன் என்றவாறு.

எங்குந்தானுன உண்மை – விசுவருபியா யிருக்கை, பசுபுண்ணியங்கள் பல செய்து அமரர் பதம் அடைந்த சகலான்மாக்களால் அநிய முடியாத பெருநிலே சிவஞான மாதலின் அதனே அளித்தான். பஞ்சகிருத்தியங்களேயும் ஒருசேர நிகழ்த்தி எல்லாம் திருவடியிலே ஒடுங்கும்நிலேயினே உணர்த்தும் சீகுஞ்சித பாதத்தைச் சேரிடமறிந்துசேர் என எமக்கறிவித்து அளித்தான். அங்ஙனம் அடியடைந் தார் என்றும் இன்பம் பெருகுமியல்பினுல், ஒன்று காதலித்து உள்ளமும் ஓங்கிட இருப்பராதலின் பேரின்பத்து அருள்வெளி யளித்தான் என்று இங்ஙனம் எல்லாம் அருளிச்செய்தமை உணர்த்திய வாறு காண்க.

வெளியில் வெளிபோய் விரவிய வாறும் அளியில் அளிபோய் அடங்கிய வாறும் ஒளியில் ஒளிபோய் ஒடுங்கிய வாறும் தெளியும் அவரே சிவசித்தர் தாமே.

124

இ**ம் -** எனின், அங்ஙனம் கூறிய சிவயோகவழி நின்று சித்திப்ற்றுரது இயல்பு இதுவென உணர்த் துதல் நாத<sup>ி</sup>ற்று. இ – ள்: வானும் நெருப்பும் நீரும் த**ம்**முள் தா**ம்** ஒடுங்கிய நிறத்தை உணர்பவர்களே சிவசித்தர்க**ள்** என்றவாறு.

வெளியில் – ஆகாசவடிவினராகிய சிவத்திடத் '' எவர் பராசத்தியைத் தேவியாக உடைய வரோ அவர் ஆகாய**ம்**; எவருடைய சத்தி ஆ**காயம்** எனப் பெயர் உடையதாக விளங்குகிறதோ அவரு**ம்** ஆகாயம் '' என்று உபபிருங்கணங்களும்; '' ஆகா எல்லாப் பொருள்களும் உண்டா சத்திலிருந்து முடியும் போதும் ஆகா*ச* த்திலே கின்றன; பெரியது; முடிகின்றன; ஆகாசமே ஆகாசமே . முடிவான உறைவிடம்'' என்று சாந்தோக்கியமு**ம்** கூறு தலின் ஆகாசம் என்பது சிவத் தினேயுணர்த் **தும்;** ஆதலின், சிவத்திடத்தில் என்பது பொருளாம். நித்தியத் தானமாகிய வெளி – 'யோகிகளின் வி ஃயாமம் ' என்று சுருதிகள் கூறுகின்றன; ஆகவே வெளிபோய் விரவுதலாவது வெளியில் வியோமம் என்பது கலத்தல் வியோமத்தில் பொருள்.

ஒளியில் ஒளிபோய் ஒடுங்கியவாறும் – சிவ சூரியனது ஞான இச்சாக்கிரியா சத்தியாகிறஒளியில் ஆன்மாவின் ஞான இச்சாக்கிரியா சத்திகளாகிற ஒளிகள் சென்று ஒடுங்கியவாறும் என்பது; எங்ஙனம் எனின், ஆன்மாவின் சத்திகள் தொழிற்படுவது சிவசூரியனின் படித்திகளாலாதலின் ஒடுங்கும் போதும் இதான்றிய திற் சென்றெடுங்குதல் மீர்பாதலி காண்க். அளியில் அளிபோய் அடுக்கியவாறும் - அருளில் ஆன்பு சென்று ஒடுங்கியவாறும் என்பது, இறைவன் கருணே எல்லயற்றது. எல்லாவற்றையும் ஒப்ப வியாபித்திருப்பது. அன்பு உயிர்க்குணமாக அருளின் குழந்தையாக ஆன்மாவினிடம் அமர்ந்திருப்பது. அது முறுகி வளர்ந்து முதல்லணேப் பற்றிநின்று பரம காரணனுடைய திருவருளில் ஒடுங்குகின்றது. அருளேவிட அதற்கு லயத்தானம் வேறின்று தலின், இங்ஙனம் எம்மிடம் காணப்படும் சத்தியாகிய ஒளியும். வெளியும், அளியும் எல்லாம் அவனிடமே ஒடுங்குகின்றன என்று அநுபவத்தான் அறிபவரே சிவசித்தர் அங்ஙனமின்றி அணிமாதிகளின் மட்டும் நிற்பார் அவசித்தர் எனத் தெளிக.

இச்செய்யுட்கு இறைவனுக்குரிய பெருவெளி, பெருநீதி, பேரற்வு இவற்றில் மலத்தின் இம்முத் தன்மைகளும் சென்று அடங்கின என்று மரபுவழி வாரா உரைகூறுவாருமுளர். அளி முதலியவற்றிற்கு நீதி முதலிய பொருள்கள் அவர்கள் கருத்தாக அமைந்தனவன்றித் தொன்மையவல்ல என்றுணர்க.

சித்தர் சிவலோகம் இங்கே தெரிசித்தோர் சத்தமும் சத்த முடிவும்தம் முள்கொண்டோர் நித்தர் நிமலர் நிராமயர் நீள்பர மூத்தர்தம் முத்தி முதல்முப்பத் தாறே. 125

இம் – எனின், இதுவுமது

இ - ள் : சித்தர்கள் இங்கேயே சிவலோகத்தைக் தண்டவர்கள்; நாதத்தையும் நாதாந்தத்தையும் தண்டுட் கொண்டவர்கள்; அழியாதவர்கள்; மல தம்முட் மற்றவர்கள்; உருவற்றவர்கள்: மிக உயர்ந்த பரமுத்தியை அடைவார்கள்; அவர்கள் அடையும் முத்திக்கு முதலாகிய கருவி முப்பத்தாறு தத்து வங்களாம் என்றவாறு.

சிவலோகம் இங்கே தெரிசித்தோர் என்றது எடுத்த தேகத்தைப் பற்றியிருக்கும் இருவிண்களும் தம்மை வருத்தாவாறு என்றும் சிவனடிக்கீழ் ஒன்றி நிற்கின்ற நிஃயில் கரும்பைத் தேணப் பாஃல ஒத்துச் சீவன் முத்தனைக இங்கே இருத்தலின் கூறிய தாம்.

சத்தம் – நாதம். சத்தமுடிவு – நாதாந்தம். நாதம் என்றது. சர்வான்மாக்களுக்கும் அறிவை எழுப்புவித்து நிற்கின்ற ஞானம். இந்தநாத தத்து வத்தை மனத்தத்துவத்தாலே தியானித்துக் காணும் முறைமையுடையவர்கள் (சிவப்பிரகாசம் – 21 – ஞானுமிர்தம் – அகவல் 71 – உரை) இவர்கள் சித்தர்கள் ஆவார்கள் என்பது. இவர்கட்கு என்றும் அழிவில்லே யாதலின் நித்தர் என்றும், மலம் கெட்டொழிதலின் நிமலர் என்றும், ஒன்றிலும் பற்றுத உள்ளத்தான் நிராமயர் என்றும், அவர்கள் அடையவிருக்கும் பெருநிலே பரமுத்தியாதலின் நீள்பரர் என்றும் கூறியருளினுர் திருமூலநாதர்.

முத்திமுதல் முப்பத்தாறே - முத்திக்கு முதலாகப் பிரளயகாலம் வரை உடனிற்கும் உள் நிலேக் கருவிகளாகிய முப்பத்தாறுமாம். அவை ஆன்மதத்துவம் இருபத்து நான்கும். வித்தியா தத்துவம் ஏழும் சிவதத்துவம் ஐந்தும் ஆக முப்பத்தாறுமாம். முப்பதும் ஆறும் படிமுத்தி ஏணியாய் ஒப்பிலா ஆனந்தத் துள்ளொளி புக்குச் செப்ப அரிய சிவங்கண்டு தான்தெளிந்து அப்பரி சாக அமர்ந்திருந் தாரே.

126

இம் – எனின், தத்துவங்களேக் கடந்து <u>தத்து</u>வா தீ*தப் பொரு*ளேச்சார்ந்து அதுவாக இருத்தலே அறி வித்தல் நுதலிற்று.

,இ – ள்: முப்பத்தாறு தத்துவங்கீளயும் முத்தி மாளிகையின் ஏணிப்படியாகக்கொண்டு ஏறி, ஒப்பு அற்ற சிவானந்தமாகிய ஒளியுட்கலந்து. சொல்லு தற்கரிய சிவத்தைத் தரிசித்துத் தெளிந்து சிவமே யாக இருந்தார் என்றேவாறு.

முப்பதும் ஆறும் படிமுத்தி ஏணியாய் என்றது பிருதுவி தத்துவமுதல் சிவதத்துவம் ஈருகச் சொல்லப்பட்ட பிரபஞ்சத்தை ஒவ்வொன்ருக அறிந்து, அசத்தென்று கண்டு கழித்தால், சத்தாகிய சிவம் தோன்றும். இதனேச் சேக்கிழார் சுவாமிகள்,

'' நாணனும் அன்பும் முன்பு நளிர்வரை ஏறத் தாமும் பேணுதத் துவங்க வென்னும் பெருகுசோ பானம் ஏமி

ஆணேயாம் சிவத்தைச் சார அணேபவர் போல ஐயர்

நீணிலே மலேயை ஏறி நேர்படச் செல்லும் போதில் '

எனக் கண்ணப்ப நாயரை புராணத்து அருளு மாற்ருன் தத்துவங்களேப் படியாகக் கொண்டு கண்டு கழித்து, ஒப்பிலா ஆனந்தத்து உள்ளொளி யாகிய சிவத்தைக் காணுதல் அருளப்பட்டமை காண்க.

ஒப் ிலா ஆனந்தத்து உள்ளொளிபுக்குஎன்றது '' உள்ளொளி பெருக்கி உலப்பிலா ஆனந்தமாய தேன்ணேச் சொரிந்து '' என்பதை நிணேவூட்டுகிறது.

தான் தெளிந்து என்றது ஆன்மாவும் சிவமும் வேறு என்னும் இரண்டான நிஃயை விடுத்து அப் பரிசாக அத்துவித பாவீனயில் தெளிந்து என்ற வாறு.

இருந்தார் சிவமாக எங்குந்தா மாகி இருந்தார் சிவன்செயல் யாவையும் நோக்கி இருந்தார் முக்காலத் தியல்பைக் குறித்தங்கு இருந்தார் இழவுவந் தெய்திய சோம்பே. 127

இம்-எளின், சித்தர்கள் சிவமாகிச் செயலாற்றி யிருக்கும் நிஃ ைய உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: சிவசித்தர்கள் சிவமாகியும், எங்குந் தாமாகியும் சிவன்செயல் அணேத்தையும் தெரி சித்துக்கொண்டு திரிகாலஞானிகளாய், தற்போதம் கழன்ற செயலற்ற நிஃயில் இருந்தார்கள் என்ற வாறு.

சிவமாகி இருத்தலாவது. ஒருபொருள் மற் ருரு பொருளாதல்போல ஆன்மா சிவமாகி யிருத் தலன்று ; பின் என்ணயோவெனின், பண்ணும் ஓசையும் பழமும் சுவையும்போலக் கலந்து நிற்ற லாகிய அவ்வளவே. எங்கும் தாமாகி என்றது முத்தான்மா மல மறைப்பு நீங்கியவஞகவே எல்லாப் பொருள் களேயும் தம்முட் காண்பாஞதலின் இங்ஙனம் கூறப் பெற்றது. அன்றச் சிவம்போல வியாபகமாய் எல்லாவற்றினும் தாமாகி நிற்றல் அன்று என்க.

சிவன் செயல் யாவையும் நோக்கி இருந்தார் என்றது அவன் உள்நின்றுணர்த்த அவன் ஐந் தொழிஃயும் தரிசித்து நின்ருர் என்றபடி. நோக்கி என்ற குறிப்பு அத்துவித நிஃயிலும் ஆன்மா ஐந்தொழி லாற்றும் வன்மை அற்றது என்பதை விளக்கி நின்றது.

முக்காலத்தில்பைக் குறித்து அங்கு இருந்தார் என்றது அருவமாகிய காலம். சார்த்தி அளத்தலான், இறப்பென்றும் எதிர்வென்றும் நிகழ்வென்றும் அறியப்படும் இயல்பிணே ஆராய்ந்து, தாம் ஒன்றினும் சாராதே முக்காலத்தும் நித்தியப் பொருளாகிய சிவத்தைச் சார்ந்து அங்கிருந்தார் என்பதாம்.

இழவு வந்தெய்திய சோம்பிருந்தார் – என் விணயிலிருந்து ஒழிந்திருத்தலாகிய செயலிழத் தலால் வந்து எய்திய தொழிலற்ற நிஃயில் இருந்தார் என்றவாறு. அதாவது சிவத்தைச் சார்ந் திருக்கின்ற நிஃயில், சார்ந்திருக்கின்ரேம் என்ற உணர்ச்சியும் அற்றுப்போக ஆனந்த வடிவமாக யமர்ந்திருந்தார் என்பதாம். சோம்பர் இருப்பது சுத்த வெளியிலே சோம்பர் கிடப்பது சுத்த வெளியிலே சோம்பர் உணர்வு சுருதி முடிந்திடஞ் சோம்பர் கண்டாரச் சுருதிக்கண் தூக்கமே.

128

இம் - எனின், செயலற்ற சிவயோகியார் இருப் பதும் கிடப்பதும் தூங்குவதும் இங்கு என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பராகாசமாகிய சுத்தவெளியிலே தாண் செயலற்றவர்கள் இருப்பதும் கிடப்பதும் செய்வர். அவர்களுடைய உணர்ச்சி வியாபிக்குமிடம் வேதங் களின் முடிந்த இடமாகிய நாதாந்தமாகும். அவர்கள் அந்த வேத முடிபின்கண்ணே சுவாநுபூதி யாகிய தூக்கத்தைக் கண்டவர்கள் என்றவாறு.

சுத்தவெளி – ஞானுகாசம். சுருதி நாதமாலின், சுருதிமுடிந்த இடம் நாத அந்தமாயிற்று. சுருதி முடிந்த இடமாகிய நாதத்தை முன்னுணர்த்தி மீட்டும் அச்சுருதிக்கண் எனச்சுட்டினும் நாதாந்த மெனவே அதற்குப் பொருள் கொள்க.

உலகியலே ஒட்டிய சோம்பேறிகள் இருப்பதும் கிடப்பதும் வெட்ட வெளியிலே. அவர்கள் உணர்ச் சிகளெல்லாம் வேதம் முடிந்த இடத்தில், அதாவது வேத ஒழுக்கத்தைக் கடந்த இடத்தில் என்பதாம். அவர்கள் அங்குத் தூக்கத்தையும் கண்டார்கள் என்று வேறும் ஒருபொருள் தொனித்தல் கோண்கே. தூங்கிக்கண் டார்சிவ லோகமும் தம்உள்ளே தூங்கிக்கண் டர்ர்சிவ யோகமும் தம்உள்ளே தூங்கிக்கண் டார்சிவ போகமும் தம்உள்ளே தூவ்கிக்கண் டார்நில சொல்வதெவ் வாறே. 129

இ**ம் -** எனின், அங்ஙனம் தூங்கிக்கணடவர்கள் கோண்பன இவையென உணர்த்து தெல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அங்ஙனம், உறங்காதே யுறங்கியிருந்து உணர்வு மடங்கிக் கண்டவர்களே சிவலோகத் தையும் சிவயோகத்தையும், சிவபோகத்தையும் கண்டவர்கள். அவர்கள் நிஃயை நாம் சொல்வ தெப்படி என்றவாறு.

தூங்கு தலாவது, ஒதாகாசப் பெருவெளியாகிய புருவமத்தியில் சோதியோடொன்றி ஏணயவற்றை யெல்லாம் மறந்திருத்தல் எனவும், நிட்டைகடுதல் எனவும் உரைப்பர். '' தேங்கிய ஆனந்தத் தேனூற லுண்டு சிதம்பரத்தே தூங்கியிராய் மனமே பஞ்ச *தூ* வக்கறவே '' எனவும், ஓங்*காரத்து* உள்ளொளிக்குள்ளே உருவங்கண்டு தூங்கார் தொழும்பு செய்தார் என்செய்வார்எமதூ தருக்கே '' எனவும், '' தூங்காமல் தூங்கிச் சுகம்பெறுவது எனவும் வரும் மேற்கோள்களான் எக்காலம் '' விழித்தகண் குருடாய் நிணப்பும் மறப்புமற்று ஒன்றியிருத்தல் என்பது பொருளாம். அங்ஙனம் இருப்பவரே சிவலோகம். சிவயோகம், சிவபோகம் ஏஸ்லாவற்றையும் தம்முள்ளே காண்பவர். சிவலோகும் காணுதலாவது மலவாதஊேயற சிவ சாமீப்பியத் தியானமுறல். சிவயோகம் காணுத

லாவது சாரூபநிஃயில் தியானம் செய்தல். சிவ போகங்காணுதலாவது ஞானத்துளழுந்தி அநந்நிய மாய் அநுபவித்தல்.

எவ்வாறு காண்பான் அறிவு தனக்கெல்லே அவ்வா றருட்செய்வன் ஆதி பரன்தானும் ஒவ்வாத மன்றுள் உமைகாண ஆடிடும் செவ்வானிற் செய்ய செழுஞ்சுடர் மாணிக்கமே. 130

இம் – எனின், சிவயோகியர் எங்ஙனம் தியானிக் கின்றுர்களோ அங்ஙனமே வந்து அருள்புரிபவன் இறைவன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: தனக்கு ஒருவாற்ருனும் பிறிதொன்றும் ஒப்பாகாத சிற்சபையுள் சிவகாமித்தாய் கண்டு மகிழ ஆனந்தக் கூத்தாடும். செவ்வானத்தைக் காட் டிலும் மிகச்சிவந்த ஒளி விடுகின்ற மாணிக்கம் போலும் ஞானமா நடராசப்பெருமானுகிய ஆதிபர மேஸ்வரன், தம்மைக் காண்பவனுகியசிவயோகியின் அறிவு வரம்பு எவ்வளவோ! எவ்வாரே! அவ்வளவு

ஆடிடும், செய்ய மாணிக்கம், ஆதிபரன், காண்பான் அறிவுதனக்கெல்லே எவ்வாறு அவ்வாறு அருள் செய்வன் எணும்மடிக்க.

ஒவ்வாத மன்று - எவ்வாற்றுனும் தமக்கு யாதொன்றும் ஒப்பாகாத ஞானசபை ; புருவமத்தி யாதிய சுழிழுஜோ என்பர் யோதியர். இருதயாகாச முரதிய தகராகாசம் என்பர் ஞானியர். உமை காண ஆடிடுப் — பஞ்சகிருத்ய பரமானந் தத் தாண்டவத்தைப் பிரமன் மால் முதலியோர் காண்பார்களாயினும் அவர் காட்சி சிருட்டியும் திதியும் முதலிய அவரவர் தொழில் அளவாக, அவர்கள் அறிவினெல் ஃக்குத் தகவே அமைவதாக, பஞ்சக்கிருத்தியங்களேயும், பரிபாகமுற்ற ஆன்மாக் கள் அடையவிருக்கிற ஆனந்தத்தையும் ஒருசேர உணர்ந்து உணர்த்துபவள் சிவகாமித் தாயாதலின் உமைகாண ஆடும் என்றருளப்பெற்றது.

செவ்வானிற் செய்ய செழுஞ்சுடர் மாணிக்கம்-செவ்வானின் இயற்கை செம்மையானது; எங்கும் பரந்தது; எல்ஃயற்றது; ஆயினும் மாஃயிற் காணப்பட்டு மறைவதாகலின் அதனே விஞ்சிய என்றும் ஒளிவிடுகின்ற சோதியாகிய மாணிக்கம் என்றும் அருளிஞர். ஆதிபரன் – ஆதிசத்தியாகிய உமாதேவியாரோடு கூடிய பரன், முதற்கடவுள் என்றுமாம்.

காண்பான் அறிவு தனக்கு எல்ஃ எவ்வாறு அவ்வாறு அருள் செய்வன் – தம்முள்ளே காண்பவ ஞுகிய சிவயோகியின் பரிபாகவிசேடமும், சிவஞான முதிர்ச்சியும் எவ்வாரு அவ்வாறு எழுந்தருளி அருள் வழங்குவன் என்பதாம்.

மாணிக்கத் துள்ளே மரகதச் சோதியாய் மாணிக்கத் துள்ளே மரகத மாடமாய் ஆணிப்பொன் மன்றினில் ஆடுந் திருக்கூத்தைப் பேணித் தொழுதென்ன பேறுபெற் ரூரே. 131 இம் - எளின், ஆனந்தக்கூத்தைக்கண்டு தொழு தவர்கள் அடைந்த பேற்றின் பெருமையை வியத்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : செந்நிறமான மாணிக்கத்துள் மரக தத்தின் ஒளியாக, மரகத மாடமாக எழுந்தருளி மாற்றுயர்ந்த பொன்றுற் செய்யப்பெற்ற ஞான சபையில் ஆடுகின்ற ஆனந்தக்கூத்தணே விரும்பித் தொழுது எத்தகையதொரு பேற்றிணப் பெற்றூர் கள் சிவயோகியர்கள் என்றவாறு.

மாணிக்கம் — செந்நிற இரத்தினம். உருவகமாகச் சிவத்தையுணர்த்திற்று. மரகதம் — பச்சைநிற இரத்தின மாகிய உமாதேவி. 'மாணிக்கத்துள்ளே மரகதச் சோதியாய்' என்றது, சிவத்துள் சத்தி விளங்குகிறநிஃ. '' உடையாள் உன்றன் நடு விருக்கும் '' என்றதைசக் கொண்டு எண்ணுக. மரகதம் என்னது மரகதச் சோதியாய் என்றதால் ஞானசத்தி மாத்திரையாய் இருக்கும்நிஃயை நிணப்பித்தவாறு. அடுத்து 'மரகத மாடமாய்' என்றது சிவம் சத்திதன்னினின்று பிரிந்து உருத் தாங்கி நின்ற நிஃயை உணர்த்திற்று.

மன்றினில் ஆடும் திருக்கூத்தை' என்றது கிரியை மிக்கு உருமேனி தாங்கி ஐந்தொழிலாற்றும் அருளிப் பாட்டையறிவித்தவாறு. திருக் கூத் து என்றது, தொழிலாகுபெயராகக் கூத்தப்பெருமானே உணர்த்திற்று. பேணுதல் மனவணக்கம்; தொழு தல் மெய் வணக்கம். என்ன பேறு பெற்றூர் - எத்தகையதொரு பேற்றி ஊப் பெற்றூர்கள் என்றவாறு. இவர்கள் அடைந்த பேறு அரிபிரமனு தியரும் அடைய இயலாத ஒன்று என்பதாம்.

பெற்**ருர் உலகிற் பிரியாப் பெருநேறி** பெற்ருர் உலகிற் பிறவாப் பெரு<mark>ம்பயன்</mark> பெற்ருர்அம் மன்றிற் பிரியா<mark>ப் பெரும்பேறு</mark> பெற்ருர் உலகுடன் பேசாப் பெருமையே

132

இம் – எளின், அங்ஙனம் பெற்றபேறு இ**ன்ன** தன்மைத்தென்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று

இ - ள் : முன் திருமந்திரத்திற் கூறியாங்கு வியக் கத்தக்க நிஃயிலே பேறுபெற்ரூர் இவ்வுலகினின்றும் பிரியாத பெருநெறியைப் பெற்ரூர்கள்; இவ்வுலகில் மீட்டும் பிறவாமையாகிய பெரும் பயணேப் பெற்ரூர்கள்; சித்சபையை விட்டுப்பிரியாத பெரும் பேற்றிணப் பெற்ரூர்கள்: உலகத்துடன் பேசாப் பெருமையைப் பெற்ரூர்கள் என்றவாறு.

உலகில் பிரியாப் பெருநெறி – ஆனந்தக் கூத்தைச் தொழும்பேறு பெற்றவர்கள் உலகை விட்டுப் பிரியாத பெருநெறியாகிய பல்லாண்டு வாழ்தஃப் பெற்றவர்கள் ஆவார்கள். மரணமில்ஃ யர்தலின் இங்ஙனம் அருளிச்செய்யப்பட்டது.

உலகில் பிறவாப் பெரும்பயன் பெற்றுர் -பிறத்தற்கேதுவாகிய விணேகள் கெட்டமையானும், மல்வலி குன்றியமையானும், மாயாகாரியமாகிய உலகில் பிறவாமையாகிய பெரும் பெயணிய உலகில் பிறவாமையாகிய பெரும் பெற்ருர்கள். அம்மட்டோ ! ஞானசபையை விட்டுப் பிரியாத பெரும் பேற்றையும் பெற்ருர்கள். இப் பேறுதான் '' அறவா நீ ஆடும்போது நின்னடியின் கீழிருக்க என்ருர் '' என்று அம்மையார் வேண்டிப் பெற்ற பேறு. உலகுடன் பேசாப் பெருமையாவது உலகு பித்தாகலின் என்றும் எக்கணமும் சிவத்தோடு ஒன்றி அநுபவிக்கு நிலேமையால் உலகுடன் பேசாத பெருமையைப் பெற்ருர் என்றவாறு.

பெருமை சிறுமை அறிந்தெம் பிரான்போல் அருமை எளிமை அறிந்தறி வாரார் ஒருமையுள் ஆமைபோல் உள்ளேந் தடக்கி இருமையுங் கேட்டிருந் தார்புரை அற்றே.

133

இம் - வெளின், இறைவனது அருமை எளிமைக**ள்** அறிதற்காியன என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று

இ-ள்: எம் தஃவைஞைய இறைவனது பெருமை களேயும் சிறுமைகளேயும் அறிந்தும் அவருடைய அருமையையும் எளிமையையும் அறிந்தும் ஞானம் கைவரப்பெருதவர்களாய், ஐந்தடக்கியாகிய ஆமை யைப்போல இம்மை மறுமை இன்பங்களேயும் அவற்றிற்கு உளதாம் தடையையுர் கேட்டுப் பொறிகளேயடக்கி உயர்வு அடையாமல் பண்டைய நிஃயிலே இருந்தார்கள், என்னே உலகவரின் இயற்கை! என்றவாறு.

எம்பிரான் பெருமை சிறுமை அறிந்து -ஆன்ம நாதணுகிய சிவபெருமானுடைய பெரியவற்ற ந் கெல்லாம் பெரிதாய் இருக்கும் தன்மையிண்யும் சிறியவற்றிற்கெல்லாம் சிறியணுயிருக்குந் தன்மை யிணேயும் அறிந்து என்றவாறு. பெரும் மயிர் து உருவாலும் தன்மையாலும் ஆற்றலாலும் உண்டானைவ. சிறுமையாவது நுணுகியபொருள் அணேத் தினும் நுண்ணிதா யிருக்கை. அதனே அறிதலாவது அணுவிலும் அண்டத்திலும் சிவம் குறைவறச் செறிந்துள்ள தன்மையை உணர்தல். போல் என்பது ஒப்பில் போலி.

அருமை எளிமை அறிந்து - சகலான்மாக்களில் பரிபாகமற்றவர்கட்கும் அதிகாரமலத்தால் அவதிப் படுகின்ற அமரர்கட்கும் அரியனுய் '' காண்பாரார் கண்ணு தலாய் காட்டாக்காலே '' '' நுகருமா நுகரே '' என்று அவன் இயக்க இயங்குகின்றேம் என்றுணர்ந்து சீவபோதத்தை அடக்கிச் சிவ போதம் விஞ்ச இருக்குமடியார்கட்கு எளியனை யிருத்த% என்றவாறு.

அருமையாய் இருத்தஃ '' அரியாண அந்தணர் தம் சிந்தையாண '' '' நாரணனும் நான்ழுகனும் காணுத புண்டரிகம் '' 'திருமாலும் பன்றியாய்ச் சென்றுணராத் திருவடி '' முதலிய அருணெறித் திருவாக்குகளேக் கொண்டு அறிக. எளிமையா யிருத்தஃ, கழுதுகண்ணுறங்கும் பாளுள் தூது சென்றதும், சூஃநோயைக் கொடுத்துத் தடுத்தாட் கொண்டதும், வந்திக்கு வேஃயாளாய் வந்து அக்கோவால் மொத்துண்டதும், பரிப் பாகளுய் வந்ததும் முதலிய நிகழ்ச்சிகளில் காண்க.

அறிவு ஆரார் - உண்மை ஞானம் நிரம்பப் பெருதவர்களாய். என்றது சிவனே முழுமுதற் கடவுள் என்று தேறிய சித்தம் இலராய் என்ற வாறு.

ஒருமையுள் ஆமைபோல் உள் ஐந்து அடக்கி என்பதை ஆமைபோல் ஒருமையுள் உள்ளே ந்தடக்கி என மாற்றிப் பொருள் காண்க. தனக்கு ஊறுவந்த காலத்துத் தஃபையும் நான்கு காஃயும் ஓட்டினுள் அடக்கிக்கொள்ளும் ஆமைபோல ஐம்பொறி களேயும் தம் விருப்பப்படி புறஞ்செல்லவி**டாது** ஒருமைப்பாட்டிலேயே அடக்கி. இவ்வாறன்றி எடுத்த இப்பிறவியாகிய ஒரு பிறவியி ஐந்துறுப்புக்களே அடக்கிக்கொள்ளும் பொறிகளே ந்தையும் புறஞ்செல்ல ஆமைபோல் விடாது அடக்கி என்பாருமுளர். '' ஒருமையுள் ஐந்தடக்கலாற்றின், ஒருவற்கு ஆமைபோல் எழுமையும் ஏமாப்புடைத்து '' என்ற கு நட்குப் பரிமேலழகரும் பிறரும் எழுதிய உரைகளும் இக்கருத்தே பற்றியன. ஐந்து **என்பது** எண்ணுகு பெயராய் ஐப்பொறிகளே உணர்த்திற்று.

இருமையும் கேட்டு – இப்பிறவி எய்திய வாற்றையும் மறுபிறவி வருவாயையும், அறிவண் நூலும் ஆசானுபதேசமுமாகிய இரண்டாலும் கேட்டு.

புரையற்றிருந்தார் – உயர்ச்சி அற்றிருந் தார்கள். என்றது இறைவன் குணங்களாகிய உபாயத்தைப்பெற்றும், இருமை நெறிகீள இனிது கேட்டும், பொறியடக்கி உயரவேண்டியவர்கள் உணர்ச்சியற்றிருந்தார்கள் என்றவாறு.

்புரையற்று என்பதற்குப் பொள்ளலற்று என்று உரைகண்டு கேள்வியால் தோட்கப்படாத செவியரர் யிருந்தார் என்பாரும் உளர். புரைமற்ற பாலினுள் நெய்கலந் தாற்போல் திரையற்ற சிந்தைநல் ஆரியன் செப்பும் உரையற் றுணர்வோர் உடம்பிங் கொழிந்தால் கரையற்ற சோதி கலந்தசத் தாமே.

134

இம் – எனின், குரு உபதேசங்களேச் சொல்லிறந் துணர்வோர்கள் சோதியிற் கலப்பர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : குற்றமற்ற பாலில் நெய் கலந் திருப்பது போல அஃதேலற்ற மனத்தால் நல்ல குரு நாதன் சொல்லியருளிய உபதேசங்க\*னப் பசுகரணம் நீங்கி உணர்பவர்கள் உடம்பானது இங்கு விழுந்தக் கால் எல்ஃயேற்ற திருவருட்சோதியிற் கலந்த நித்தியப் பொருளாவார்கள் என்றவாறு.

புரை அற்ற பாலினுள் நெய்கலந்தாற்போல் -குற்றமுள்ளபால் திரிந்து நெய்யுங்கெட்டுவிடு மாதலின் நெய் எங்கும் ஒப்பப் பரந்திருக்கின்ற நிஃக்கு ஏற்பப் புரையற்ற பால் என்றுர். பாலினுள் நெய்கலந்தாற் போல என்ற பகுதி 'பாலிற்படு நெய்போல் மறைய நின்றுளன்" என்றதை நிணக்கச் செய்கின்றது. பாலின் கட்சுவை மணியின் கண் ஒளிபோல இறைவன் எங்குமா யிருக்கின்றுன் என்றவாறு.

நல்லாரியன் செப்புமுரை திரையற்ற சிந்தை யற்று உணர்வோர் எனக்கூட்டுக.

தெளிவு குருவின் திருவார்த்தை கேட்டலாத வின் ஆரியன் செப்பும் உரை அமைதிக்கு ஏது வாயிற்று என்பதாம். திரையற்ற சிந்தையற்றுணர்வோர் - மேலும் மேலும் எழும்பிக் கடஃயும் கலங்கச் செய்கின்ற அஃகு குப்போல மனத்தை மயங்கச் செய்கின்ற ஐயந் திரிபுகளாகிய திரைதலற்ற சிந்தையினுலே பசுகரணங் கெட்டு உணர்வோர், உணர்ந்து அனுபவிப்பார்கள்.

உடம்பு இங்கு ஒழிந்தால் – விணப்போகத்தின் சேடத்திற்காகக் காலம் வருந்து ஊயும் தாங்கியிருக் கின்ற இந்த உடம்பும் வீழ்ந்தால்.

கரையற்ற சோதி கலந்த சத்து ஆம் - உலப் பிலா ஆனந்தமாய, ஒளி வடிவாகிய சிவத்தோடு கூடிய சத்துப்பொருளாம். உணர்வோர் சத்து ஆம் என முடிக்க. ஆம் என்பது ஆகும் என்னும் செய்யு மென் விணமுற்று உயிர்மெய் கெட்டு வந்தது. உணர்வோர் ஆம் எனப் பலர்பால் எழுவாய் செய்யுமென் முற்றைக் கொண்டு முடிதல் எவ்வாறெனின், உயிரும் உடலும் ஒன்றிய நிலேயில் உணர்வோர் என உயர்திணேப் பலர்பால் வாய் பாட்டால் கூறிய ஆசிரியர், உடம்பு இங்கு ஒழிந்த போது தனித்து நின்ற உயிரை ஆம் என்னும் செய்யுமென் முற்ரேடு முடித்தலே சாலச் சிறப் புடைத் தென்கை.

சத்த முதலேந்தும் தன்வழித் தான்சாரில் சித்துக்குச் சித்தன்றிச் சேர்விடம் வேறுண்டோ சுத்த வெளியில் சுடரில் சுடர்சேரும் அத்தம் இதுகுறித் தாண்டுகொள் அப்பிலே.

1350

இம் – எனின், ஒடுங்குப் முறை உணர்த்து தெல் நாதலிற்று.

இ - ள் : சத்தம் முதலான ஐந்து தன்மாத்திரை களும் தத்தம் முதலில் தான்தான் சார்ந்தால் சித்துப் பொருளுக்குச் சித்தல்லாமல் சேரக்கூடிய இடம் வேறு ஏது ? நிர்மலமாகிய ஆகாயத்தில் உள்ள ஒளிப்பொருளோடு ஒளிப்பொருள் ஒன்றும். இப்பொருளே நன்றுக ஆராய்ந்து தெளிந்த நீரைப் போல அநுபவத்திலிருந்துபார் என்றவாறு.

சத்தமுதஃேந்து - சத்தம், பரிசம், ரூபம், ரஸம், கந்தம் என்ற தன்மாத்திரைகளேந்தும், இவை தன் வழிச்சார்தலாவது பூதாதி யகங்காரத்துள் ஒடுங்குதல்.

எது எதினின்று தோன்றியதோ, அது அதனுள் ஒடுங்கல் மரபாகலின், ''ஓசைநற் பரிசரூப இரதகந் தங்க ௌன்று, பேசுமாத்திரைகள் ஐந்து பிறக்கும் பூதாதிகத்தின் '' எனத் தோற்றம் கூறப்படுதலின் சத்தாதிகள் பூதாதி யகங்காரத்துள் ஒடுங்கும் என்று உரைக்கப்பெற்றது.

சித்துக்குச் சித்தன்றி சேர்விடம் வேறுண்டோ-சித்துப்பொருள் சடத்தோடு ஒன்றுது ஆதலின் இங்ஙனம் அருளப்பெற்றது. ஆதலால் உணர்த்த உணரும் சித்தாகிய ஆன்மாவுக்குச் சிவத் தோடன்றிச் சேருமிடம் வேறு யாது என்றவாறு.

இதற்கு எடுத்துக்காட்டாக நிர்மலமான ஆகா யத்தில். உள்ள சூரியின் முதலான கேடர்களோடு விளக்குச் சுடர் ஒன்று தல் போல என்று உரைத் தருளிஞர். இதில் சூரிய ஒளியில் விளக்கொளி கலந்தாலும் விளக்கின் ஒளியும் சூரிய ஒளியும் தனித்தே நிற்கும்; ஆயினும் சூரிய ஒளியின் பெருமையில் விளக்கொளி தோன்றுது நிற்கும். அதுபோல இறைவனுடைய வியாபகத்தில் ஆன்மா வியாப்பியமாய் அடங்குமேயன்றிப் பாலும் பாலும் சேர்ந்தாற் போல ஒன்றுன கலப்பு இல்ஃ யாதஃல அறிவித்தவாறு.

அப்பினிற் கூர்மை ஆதித்தன் வெம்மையால் உப்பெனப் பேர்பெற் றுருச்செய்த அவ்வுரு அப்பினிற் கூடிய தொன்றுகு மாறுபோல் செப்பினிற் சிவன் சிவத்துள் அடங்குமே.

136

இம் — எனின், சீவன் சிவத்**துள் அட**ங்குமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: கடல் நீரிலுள்ள மிக்க உவர்ப்பாணது சூரியவெப்பத்தால் உப்பெனப் பேர்பெற்று, உருக் கொண்ட அது, மீட்டும் நீரிற்கலந்த போது நீரே யாகுமாறு போல, சொல்லுமிடத்து ஆன்மா சிவத்துள் அடங்கும் என்றவாறு.

அப்பினில் கூர்மை — நீரில் உள்ள கரிப்பு உப்பு, அவ்வாறு உருக்கொண்ட அது பிரிந்த அப்போடு சேரின், மீண்டும் நீரேயாகும். அதுபோலச் சங்கார காலத்துத் தத்தம் கன்மங்கள் சூக்கும கன்மமாய்த் தன்னுள் அடங்க, ஆன்மாக்கள் அணேத்தும் சிவத் துள் அடங்கிநின்று சிவம் உயிர்களே மீட்டும் பிறப் பிக்கத் திருவுளம் பற்றியபோது தத்தம் விணேக் டோக மேனியிலடங்கி, உலகத்துலாவி முத்தான்மா வாகச் சிவத்துள் அடங்கும் என்பது கருத்து, இதணே '' நசித்துமலம் அப்ப2ண ந்த உப்பின் உள ம2ணேந்து சேடமாம் கப்பின்றும் ஈசன் கழல் '' என்ற சிவஞான போத வெண்பாவான் உணர்க.

அடங்குபே ரண்டத் தணுஅண்டம் சென்றங் கிடங்கொண்ட தில்லே இதுவன்றி வேறுண்டோ கடந்தொறும் நின்ற உயிர்கரை காணில் திடம்பெற நின்றுன் திருவடி தானே. 137

இம் – எனின், உயிர்கள் திருவடியைச் சேர்வ தற்குத் திடஞானம் வேண்டும் என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: எல்லாப்பொருளும் சென்றடங்கு கின்ற பெரிய அண்டத்திலே அணு அண்டங்கள் சென்று அடங்கிற்றில்ஃ; அணுவுள் அண்டங்கள் அடங்கின. இதுவன்றி வேறு உண்டோ? உடம் புகள் தோறும் நின்ற உயிர்கள் தாம் எய்தும் இடத்தை ஆராயின், தாணுவாய் நின்ற இறைவன் திருவடியே என்றவாறு

அடங்கு பேரண்டத்து – மஃயும், கடலும், மரமும் உயிரினங்களும் ஆகிய யாவும் அடங்கி யிருக்கின்ற பிரமாண்டத்திலே.

அணு அண்டம் சென்று இடங்கொண்டதில்ஃ உ பரமாணுக்களாகிய அண்டங்கள் போய் அடங்கிற் றில்ஃ; என்றது பிரமாண்டங்கள் அண்டவடிவான அணுவுள் அடங்குமேயன்றி, அணுக்கள் அண்டங் களில் அடங்கா என்பதை விளக்கிற்று. காரிய**ம்** காரணத்து எடங்குதலன்றிக்காரணம் காரியத்து**ள்** அடங்குதலன்றுகலின் என்க.

கடந்தொறும் நின்ற உயிர் – குடம்போலும் நிஃக்களைடுயை உடல்தோறும் நின்ற உயிர் இறுதி யாகச் சென்றனடையுமிடம் எதுவென்று ஆராயின், ஆன்மாக்கள் பக்தி ஞான வைராக்கியத்தில் திடம் பெற நின்றருள் செய்பவஞைய இறைவனது திருவடியே என்று தெரிவித்தவாறு.

திருவடி யேசிவ மாவது தேரில் திருவடி யேசிவ லோகம்சிந் திக்கில் திருவடி யேசெல் கதியது செப்பில் திருவடி யேதஞ்சம் உள்தெளி வார்க்கே.

138

இம் — எனின், திருவடியே யணத்துமாம் என்பேது உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ - ள்: சிந்தித்து ஆராய்ந்து மனந்தெளிந்தவர் கட்குச் சிவமாவதும், சிவலோகமாவதும், செல்கதி யாவதும், அடைக்கலத்தான மாவதும் திருவடியே என்றவாறு.

திருவடி சத்தியின்வேறன்று ஆதலானும். சத்தி சிவம் இரண்டேற்கும் வேறுபாடு இன்மையானும் திருவடியே சிவம் என்றருளப் பெற்றது. அங்காங்கி களில் வேறுபாடு இன்மையான் எனலும் ஆம். பதிபுண்ணியம் கைவரப்பெற்ருர் சென்று அடையும் இடம் சிவலோகம்; அதுவே திருவடி, செல்கதி – மறுபிறவியில் சென்று அடையக்கூடிய இடம். தஞ்சம் – பற்றுக்கோடு.

தெளிவு குருவின் திருமேனி காண்டல் தெளிவு குருவின் திருநாமம் செப்பல் தெளிவு குருவின் திருவார்த்தை கேட்டல் தெளிவு குருவுரு சிந்தித்தல் தானே.

139

இம் – எனின், காண்பன முதலிய எல்லாம் குருத் தொடர்புடையனவாக இருத்தலே ஞானம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: குருவின் திருமேனியைத் சரிசிப்பதும் அவருடைய திருநாமத்தைச் சொல் லு வ து ம், அவருடைய உபதேச மொழிகளேக் கேட்பதும், அவருடைய திருவுருவைத் தியானிப்பதும் அனேத் தும் தெளிந்த ஞானத்தைப் பயப்பனவாம் என்றவாறு.

காண்டல், கேட்டல், சிந்தித்தல், செப்பல் ஆகிய நான்கு தொழிலும் நமக்குக் காட்டியும், கேட்பித்தும், சிந்திக்கச் செய்தும், செப்புவித்தும் பழக்கி ஒரு நிஃயில் நிறுத்திய உபகாரியாகிய, உபதேச குருவின் திருமேனியும் பெயரும் உருவமு மாகவே இருத்தல் வேண்டும் என்பது கருத்து.

தானே புலணேந்தும் தன்வச மாயிடும் தானே புலணேந்தும் தன்வசம் போயிடும் தானே புலணேந்தும் தன்னில் மடைமாறும் தானே தனித்தெம் பிரான்தீணச் சந்தித்தே. 140 இம் — எனின், இறைவெணக்கூடின் இன்னைபயன் வினாயும் என்பது உணார்த்துதல் நுதலிற்று.

ந - ள்: மலபரிபாகமுற்ற ஆன்மாவாகிய தானே மலமாயை கன்மங்களோடு கூடாது பிரிந்து எமது தஃவளுகிய இறைவணச் சந்தித்ததாயின், தாளுகவே ஐம்புலன்களும் ஆன்மாவாகிய தனக்கு வசமாகி விடும், பின்பு இறைவன் வசமாகும்; பின்பு மடை மாறி இறைவனிடத்திலே நிஃலத்திருக்கும் என்றவாறு.

புலன் ஐந்து என்றது விஷய சுகங்களே. பொறிகளே ஈர்த்துச் செல்லும் புலன்கள், பதி ஞானம் நண்ணிய ஆன்மாவின் வசப்பட்டு, மீட்டும் விணக் கேதுவான காரியங்களில் பற்றுது. பாகன் வழி நிற்கும் களிறுபோல ஆகிவிடும் என்பார். 'புலன் ஐந்தும் தன்வசமாயிடும்' என்றருளிச் செய்தார்.

தன்வசம் போயிடும் என்றது அங்ஙனம் ஆன் மாவின் வசப்பட்ட ஐம்புலன்களும் அங்குசத்துக்கு அஞ்சிய யாணபோல ஆன்மாவின் வசமாயிருப்பி னும் மீட்டும் வாசண தாக்க, கட்டறுந்தயாண காடுபுகுமாப் போல, விஷய சுகக்காட்டிலே புகுந்து அஃயு மன்ரே? அங்ஙனம் அஃயாது, என்றும் பிறிவற நிற்கின்ற இறைவனிடத்துச் சென்று, அவனே கண்டும். கேட்டும் உண்டும், உயிர்த்தும் உற்றும் அறியக்கூடிய பொருளாய் இருக்கின்றுன் என்று அனுபவித்து அறிந்து. ஆள்வாரிலி மாடா காமல், அங்கேயே அடங்கிக்கிடக்கும் என்பதாம். தன்னில் மடைமாறும் என்றது இதுவரை தனு கரண புவன போகங்களில் 'அதுவே அனேத் தும் ஆம்' என அழுந்தியிருந்த விஷயஞானம் மடைமாறிப் பாய்ந்தது போல, இறைவன் விஷய மாக எல்லாப் புலனும் சென்றுபற்ற இருக்கும் என்றவாறு.

இதனுல் இறைவனே இந்திரியங்கள் எல்லா வற்றிற்கும் இன்பம் ஊட்டக்கூடியவன் ஆவன் என்பது கருத்து. ஐந்து பேரறிவும் கண்களே கொள்ள இந்துவாழ் சடையான் ஆடும் ஆனந்த எல்ஃயில், வந்த பேரின்ப வெள்ளத்துள் தினத்து, உலகையே மறந்திருந்த நிஃ இங்கு விவரிக்கப் பெற்றது.

தனித்துச் சந்தித்து என்றது அணு இயே துணே யாகவந்த ஆணவ மலத்தையும், அதனப் பரிபாக முறுத்தவந்த மாயாமலத்தையும், அதற்குரிய கருவிகளான தனு கரண புவனபோகங்களேயும் விடுத்துத்தான் ஒருவனேயாய்த் தஃவேணக் கூடி என்றவாறு.

ஒருதேஃவி தனித்துத் தஃவேணச் சந்திந்துப் பிரிவிஞல் தன்வசமற்றிருந்த கருவி கரணங்களேத் தன் வசமாக்கிப் பின்பு தஃவேணத் தஃப்பெய்த காலத்து தன்வசமழிந்து அவன் வசமாய், பசுகரண மெல்லாம் சிவகரணமாக, நுகர்ச்சி எல்லாம் சிவ போகமாக இருக்கின்றுள் என்ற வேறுபொருளும் தோன்ற நிற்றல் காண்க. சந்திப் பதுநந்தி தன்திருத் தாளிணே நிந்திப் பதுநந்தி செய்ய திருமேனி வந்திப் பதுநந்தி நாமம்என் வாய்மையால் புந்திக்குள் நிற்பது நந்திபொற் போதமே. 141

இம் – எனின், சந்திப்பதுமுதல் அணத்தும் சிவ சம்பந்தம் உடையனவே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: இடைவிடாமல் கூடுவது சிவ பெருமான் திருவடி; சிந்திப்பது அவன் திருமேனி. வாயின் செயலாகப் புகழ்வது அவன் திருநாமம்; எனது மனத்தினுள் நிஃபெற்று நிற்பது சிவஞானமே என்றவாறு.

சந்திப்பது - சிவயோகநெறியில்நின்றுகூடுவது, ''வார்கழல்வாய் வாழ்த்த வைத்து '' என்பதன் விரிவு 'வாய்மையால் வந்திப்பது நந்தி நாமம் ' என்பது.

புந்திக்குள் நிற்பது - துரியசாக்கிரத்துள் அறிய நிற்பது இறைவன் நமக்கு அருளிச்செய்த பொன்னை ஞானம் என்றவாறு.

போதந் தரும்எங்கள் புண்ணிய நந்தியைப் போதந் தனில்வைத்துப் புண்ணிய ராயிஞர் நாதன் நடத்தால் நயனம் களிகூர வேதம் துதித்திடப் போயடைந்தார் விண்ணே. 142

இம் – எளின், ஞானத் தியாகரை ஞானத்தில் வைத்துப் போற்றிஞோர் எய்தும் பயன் இது என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள் : பரஞானத்தை அருளிய எமது புண்ணியமே வடிவான சிஃபெருமானே ஞாஞசனம், ஞானமூர்த்தி, ஞானம் என்ற மூன்றுமாகத் தமது இதயத்தாமரையிலே எழுந்தருளவைத்துச் சிவ புண்ணிய சீலர் ஆஞர். ஆனந்த தாண்டவ தரிசனத்தால் கண்கள் மகிழ, வேதங்கள் தோத் திரிக்க, ஞாஞகாசத்தை நணுகிஞர் என்றவாறு.

தன்னேக் கட்டும் சங்கிலியைத் தானே கொடுக்கும் யான்யைப்போலத் தான் எழுந்தருளி யிருப்பதற்கு இடமான ஞானத்தைத் தானேதந்து தானே அதில் ஏறியிருந்து அருள்வழங்க, அதஞல் புண்ணியர்கள் ஆனவர்கள் என்றவாறு. அத்தகைய பெரியோர்கள் பஞ்சுகிருத்திய பரமானந்தத் தாண்டவத்தைக் கண்குளிரக்கண்டு ஞானு காசத்தை நணுகினர்; ஆதலின் இவர்களே வேதங் களும் துதிப்பவாயின.

## 2. പ്രാർക്കുക കൂടാവാണ്ഥ

யாக்கைக் நிஃயாமையாவது உடலினது நிஃ யாமையைக் கூறுதல் என்பதாம். மேல் விதந்து ஓதிய உபதேசங்கள் அநுபவ வாயிலாக அமைய வேண்டு மாயின், தாம், நிஃயாயின என்று மயங்கி யுணரும் சிலவற்றின் நிஃயாமையை உணர்ந் தாலன்றி நிஃயுதலுடைய வீட்டின்பத்தின்கண் உள்ளம் விழையாதாதலின்; முதற்கண் யாக்கை யினது நிஃயாமையை இருபத்தைந்து மந்திரங் களால் உணர்த்துகின்ருர்.

η

١

மண்ணென்று கண்டீர் இருவகைப் பாத்திரம் திண்ணென் றிருந்தது திவிண் சேர்ந்தது விண்ணின்று நீர்விழின் மீண்டுமண் ணுளுற்போல் எண்ணின்றி மாந்தர் இறக்கின்ற வாறே. 143

இம் – எனின் உடலின் தோற்றமும், விரைந்**து** அழியும் விதமும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: ஒரேமண் இதணக்கொண்டு எழுந்த உடலாகிய பாத்திரம் இருவகையானது; உறுதி யானது; தீவிணே வந்து சேர்ந்தது; வானிலிருந்து நீர்வீழ்ந்தால் மண்குடம் மீண்டும் மண்ணுரைற் போலக் கணச்கற்ற மக்கள் இறக்கின்றவாறு இது என்றவாறு.

மண் ஒன்று – இறைவன் ஆன்மாக்களுடைய விணக்கீடாகச் சிருட்டித்தற்கு முதற்காரணமாகிய மாயையாகிய மண் ஒன்றே. ''தேரின் மண் மாயையாக' என்பது சித்தித் திருவாக்கு.

கண்டீர் என்றது, மாயைதான் படைப்பிற்கு முதற்காரணம் என்பதை யறியாது அணுகாரண வாதம் புரியும் தார்க்கீகர். சவுத்திராந்திகர், ஆசீவகர் முதலாயிஞர் மதம்பற்றி மயங்கி நிற் பாரைத் தெருட்டக் கூறியது.

இருவகைப் பாத்திரம் ஆணும், பெண்ணு மாகிய இருவகையான உடல். அலியை விதந்திலர்: மிகுந்த குணத்தின் பாற்பட்டு அவ்விரண்டுள் ஒன்ருய் அடங்கி நிற்றிலின்.

144

தெண் பெணன்ற இருந்தது - இதற்கும் அழி வென்பது ஒன்று உண்டு என்று அறிய இயலாத வாறு உறுதியாக இருந்தது.

தீவிணே சேர்ந்தது – அழிவிற்கேதுவாகிய பிராரத்த விணப்போக நுகர்ச்சியின் முடிவு வந்தது. பிராரத்தக் கழிவையே ஈண்டுத் தீவிண யென்று உலகவர் நிலேயில் வைத்து ஒதியது.

பச்சை மண்குடம், மழைபெய்யின் கரைந்து மீட்டும் மண்ணுறைப்போல மக்கள் இறந்தனர் என்று விரைவுதோன்றக் கூறி யருளியவாறு காண்க.

இது குயக்கலத்தில்வைத்து யாக்கையின் நிஃல யாமையை உருவகித்து உணர்த்தியவாறு.

பண்டம்பெய் கூரை பழகி விழுந்தக்கால் உண்டஅப் பெண்டிரும் மக்களும் பின்செலார் கொண்ட விரதமும் ஞானமும் அல்லது மண்டி அவருடன் வழிநட வாதே

இம் — எனின், உடல் அழியின் உடன் வருவன இவையென்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ — ள் : விணப்பண்டங்களேப் பெய்து வைத்த ஒரு கூரை நெடுநாளாகப் பழகிப் பழையதாயிற்று. அது விழுந்து போனவிடத்து, அக்கூரையை ஆதார மாக வைத்து உண்டு கொண்டிருந்த மணவி மக்களும் உடன் வரமாட்டார்கள்; மேற்கொண்ட ஸ்ரதமும் ஞானமும் அன்றி வேறு எவையும் கூட் வரப்போவதில்லே என்றவர்று. பண்டம்பெய் சுரை – பல பிறவிகளில் ஈட்டிப் பழுத்த விண்களாகிய பிராரத்த விண்களே இட்டு வைத்த உடல்; உடஃக் சுரையென்ற இயைபைப் பின்வரும் காலும் இரண்டு ' என்னும் திருமந்திரத் தால் உணர்க.

பழகி விழுந்தக்கால் - வரையறுத்த காலம் வரை விணப்போகங்களே நுகர்ந்து அடிப்பட்டுப் பழையதாகி அழிந்த பிறகு (பழுதுபட்டு) கூரையின் கால் உளுத்து, கழி கலகலத்து, இற்று மக்கிப்போதல் போலக் கெட்டுச் சாயின் என்பதாம்.

உண்ட அப்பெண்டிரும் மக்களும் பின்செலார் -இவனது விணப்போகத்திற்குச் சாதனமாய் இவணே வந்தடைந்து இவனுக்குப் போகம் ஊட்டுவார் போல இருந்து தாம் உண்ட பெண்டிரும் மக்களும். இவன் விணயுலந்தால். தம் விண நுகாச்சியைத் தாரகமாகக் கொண்டு தம்மைப் பிறர்சாரத் தம் பிராரத்தம் கழியும் வரை இருப்பராதலின் பின் செலார் என்றருளினர்.

அங்ஙனமாயின் பின் உடன்வருவன யாவையோ எனின், வாழ்நாளிலே சிவகரு‱ கண்காட்ட உணர்ந்து மேற்கொண்ட விரதமும், அதன் வாயிலாகப் பெற்ற சிவஞானமுமே என்பது தெளிவிக்கக் கொண்ட விரதமும் ஞானமும் அல்லது என்றருளியது.

் விரதமாவது தாதமார்க்கத்திலே நின்று மேற் கொள்ளப் பெறுவனவாகிய சங்கரன்றன் கோயி அலகிடுதலும் திருமெழுக்கிடுதலும் முதலாயினவும், சற்புத்திரமாரக்க மாகிய சிவபூசை அக்கின் காரியம் முதலாயினவும், சகமார்க்கமாகிய சிவயோக நெறி நிற்றலுமாம். ஞானமாவது பதி பசு பாசந் தெரிந்து, புறத்தொழிலும் அகத்தொழிம் அகன்று. அறிவுத் தொழில்மாத்திரையான் சச்சிதானந்தப் பிழம்பாய் எழுந்தருளியிருக்கும் சிவபிரானிடத்திற் செய்யப்படும் வழிபாடாம். இதனேச் சிவஞான சித்தியார் எட்டாஞ் சூத்திரத்து இரண்டாம் அதிகரணத்தான் உணர்க.

மண்டி அவருடன் வழிநடவாதே என்றது மிக நெருங்கிச் சூழ்ந்து உடஃப் பிரிந்த ஆன்மாவாகிய அவருடன், அவ்வான்மா இருவிணக் கீடாகச் செல்லும் உலகிற்குத் துணேபோகாது என்பதாம். விரத ஞானங்களே மெய்காப்பாளர் போல் செல் கதிக்குத் துணேயாய், இடையில் இடையூறு புகாதே காத்துச் செல்வன என்பதையுணர்த்த 'மண்டி' என்ருர்.

ஊரெலாம் கூடி ஒலிக்க அழுதிட்டுப் பேரிணே நீக்கிப் பிணமென்று பேரிட்டுச் சூரையங் காட்டிடைக் கொண்டுபோய்ச் சுட்டிட்டு நீரினில் மூழ்கி நிணப்பொழிந் தார்களே. 145

இஸ் - எனின், உடல் நிஃயோமையை உணர்த்தும் வாயிலாக உற்ருர் உறவினர்களின் அன்பின் நிஃயா மையையும் உடனுணர்த்து கல் நுதலிற்று

இ-ள்: உடல் விழுந்த பின் ஊரார் எல்லோரும் ஒன்று கூடி அல்பிட்டு அழுது, அதுவரையிலிருந்த

146

பேரைமாற்றி, பிணம் என்று பேர்சூட்டி, சூரைமுள் நிறைந்த சுடுகாட்டிலே கொண்டு போய்க் கொளுத்தி விட்டு, நீராடி, இவ்வண்ணம் ஒருவரிருந் தார் என்ற நிணப்பையும் நீங்கிஞர்கள்; இவ்வளவே இவர்கள் நிலே என்றவாறு.

ஒலிக்க அழுதிட்டு - என்னே இவர்மாட்டு இவர் களுக்கு இருந்த அன்பு என்று உலகம் மெச்ச உரக்க அழுதிட்டு.

பேரிணே நீக்கி — இதுவரை உயர்திணப்பலர் பால் வாய்பாட்டால் வழங்கி வந்த வழக்கு நீக்கி.

பிணம் என்று பேர் இட்டு – பிணம் கிடந்தது போயிற்று என அஃறீண `ஒன்றன்பால் வாய் பாட்டால் வழங்கி.

சூரையங்காட்டிடை என்பதை ''எட்டியிலவம் ஈகை சூரை காரை படர்ந்து எங்கும் சுட்ட சுடஃ'' என்ற அம்மையார் திருவாக்கினும் ஒப்புநோக்குக.

நீ ரி னி ல் மூழ்கி நிணப்பொழிந்தார்களே என்பது தம்முட் ஃக் கழுவுவார்போல உள்ளத்தை யுங்கழுவி நிணப்பையும் துடைத்தார்கள் என்று உறவின் வரம்பு உணர்த்தியவாறு.

காலும் இரண்டு புகட்டல கொன்றுள பாலுள் பருங்கழி முப்பத் திரண்டுள மேலுள கூரை பிரியும் பிரிந்தால்முன் போலுயிர் மீளப் புகஅறி யாதே.

Į

இ – ள் : உடலாகிய வீட்டிற்கு இரண்டு கால்கள் உள்ளன; உச்சியில் போடப்பட்ட அலக்கு ஒன்று; இரண்டு பக்கங்களிலும் போடப்பட்ட சாற்றுக் கழிகள் முப்பத்திரண்டு உள்ளன; இத்தகைய கூரை வீடு ஒருகாலத்துப் பிரியும்; பிரிந்தால், முன்போல உயிர் அதனுள் புக அறியாது என்றவாறு.

காலிரண்டு – வலது காலும் இடதுகாலும், முகட்டலகு – முதுகந்தண்டு. பருங்கழி–விலா எலும்புகள். கூரைமேல் போடப்பட்ட தோல், மச்சை முதலியன. பிரிதலாவது உடல் வலி கெட்டு வீழ்தல்.

இம்மந்திரம் உடல் ஒரு கூரைபோன்றது என்று உருவகித்து, உடல் வீழ்ந்தால் இதுவரை உள் ளிருந்த உயிர் வெளிப்படும்; வெளிப்பட்டால், மீண்டும் அதனுட் புகாது என்பேதை விளக்கிற்று.

சீக்கை விளந்தது செய்வினே மூட்டற்ற ஆக்கை பிரிந்த தலகு பழுத்தது மூக்கினிற் கைவைத்து மூடிட்டுக் கொண்டுபோய்க் காக்கைக் குப்பலி காட்டிய வாறே. 147

இம் – எனின், இந்த உடலானது அழிந்த பிறகு காக்கைக்குப் பலியாய்க் கழிகின்றைமை உணத்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சிலேட்டுமம் மிக்கது; பலபிறவி களில் செய்யப்பட்டு பரிபாகமுற்ற பிராரத்த விணேயின் தொடர்புகள் ஒழிந்தன; உடல் பிரிந்தது; கைமரங்கள் பழுத்தன. மூக்கில் கைவைத்துப் பார்த்து, உயிரியக்கமில்லாமையை உணர்ந்து,மூடிக் கொண்டுபோய் காக்கைக்குப் பலியாகக் காண்பிக் கும் வகை இனி நிகழ்வது ஒன்ரும் என்றவாறு.

சீழ்க்கை சீக்கையென்ருயிற்று. சிலேஷ்மம், சிலேட்டுமம் காணு தலே உயிர்நீக்கத்தின் அறிகுறி.

விணமூட்டு-விணேத்தொடர்பு. விணேத்தொடர்பு அறு தலாவது கால எல்லே கடத்தல்.

ஆக்கை, யாக்கை என்பதன் மரூஉ. கட்டப் பட்டது என்பது பொருள். ஆக்கை பிரிதலாவது நாடி தளர்தல். ஆக்கை கயிறும் ஆம். இப்பொருள் நரம்புத் தளர்ச்சியைக் குறிப்பதாம். அலகு பழுத்தல்–பழுவெலும்புகள் வலிகெடுதல்.

மூக்கினில் கைவைத்து என்பது உயிர்ப்பிண் இயக்கத்தை, மூக்கில் கைவைத்துப் பார்த்து உயிர்ப்பு இல்ஃயாயின் முழுதும் மூடிக்கொண்டு போய் இடுகாட்டில் இடும் மரபை விளக்கியவாறு.

அடப்பண்ணி வைத்தார் அடிசிலே உண்டார் மடக்கொடி யாரொடு மந்தணங் கொண்டார் இடப்பக்க மேஇறை நொந்தது என்றுர் கிடக்கப் படுத்தார் கிடந்தொழிந் தாரே.

148

இம்-எனின், யாக்கையின் நிஃயாமையை அன்ளுட் நிகழ்ச்சி கொண்டு அறிவித்தல் நுதலிற்று,

இ-ள்; சமைக்கச்சொன்ஞர்; சோற்றை உண்டார். இளமையான கொடி போன்ற மணவியாரோடு தனித்து உரையாடிஞர்; ஐயோ! இடது பக்கத்திலே சிறிது வலித்தது என்றுர்; கீழே படுத்தார். இறந்து ஒழிந்தார் என்றவாறு.

அடப்பண்ணி வைத்தார்-தனக்கு விருப்பமான கறியும், துவையும், தின்றியும், உணவும் சமைக்கச் சொன்னுர்.

அடிசில் என்பது அடப்பட்டது அணேத்தையும் உணர்த்துமாயினும் இங்கே சோற்றைமட்டும் காட் டிற்று. வச்சபொருள் நமக்காகுமென்று அறுசுவை யோடு அடப்பண்ணிவைத்தார் ஆயினும் முழுதும் உண்ண ஊழில்லாமையினுல், சோற்றைமட்டுமே உண்டார் என்பதாம்.

மடக்கொடியாரொடு மந்தணங்கொண்டார் – உடல் தளர்ந்து உணவு தட்டி உயிர் ஊசலாடுகிற காலத்தும் காமந் தளராமையின் மனேவியோடு தனித்துறைந்தார். மடக்கொடியார் என்ற து அவர்களுடைய இளமையும் உடலமைப்பும் அத் தகைய காலத்தும் ஆசையை எழுப்பிற்று என்பதை விளக்கியவாறு. மந்தணங் கொண்டார் என்பது இடக்கரடக்கல்.

இடப்பக்கமே இறை நொந்தது – நெஞ்சு வலி கண்டது என்பதாம். குருதியைத் தூய்மையுறுத்தி உடலுக்கு` உதவும் இதயம் நொந்தது என்பதாம். இத்து2ண் விரைவில் இறப்பு வருமென உணர்த் இயவாறு: மன்றத்தே நம்பி மாடம் எடுத்தது மன்றத்தே நம்பி சிவிகைபெற் றேறிஞன் மன்றந்தே நம்பி முக்கோடி வழங்கிஞன் சென்றத்தா வென்னத் திரிந்திலன் தானே. 149

இம்-எளின், உடலோடு கூடிய உயிர் உலகத்துச் செய்த உதவிக*ு*ள உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள், நம்பி மாளிகை கட்டியது பலர் வழங்கு மிடத்தில், பலரறியப் பல்லக்கில் ஊர்ந்தான்; பல கோடிகளேப் பலருக்கு வழங்கிஞன். அத்தகைய வன் இறக்க, மக்கள் அப்பா! என்று அழைக்க, மீண்டிலன் என்றவாறு.

மன்றம் என்பது பலர்வழங்கும் பொதுவிடம். அங்கே மாளிகை கட்டியும் சிவிகை ஏறியும் பல கோடி பொருள்களேப் பலருக்கு வரையாது வழங்கி யும் வாழ்ந்தான்: இறந்தான்; அப்பா! அப்பா! என்றழைக்கத் திரும்பினைல்லன் நம்பி என்பது கருத்து.

நம்பி என்பது ஆண்பாற் சிறப்புப் பெயர். முக்கோடி என்பது ஈண்டுப் பலகோடி என்னும் பொருளில் வந்தது.

வாசந்தி பேசி மணம்புணர்ந் தப்பதி நேசம் தெவிட்டி நிணப்பொழி வார்பின்**னே** ஆசந்தி மேல்வைத் தமைய அழுதிட்டுப் பாசந்திச் சுட்டுப் பலியட்டி ஞர்களே. இம் - எனின், மணந்தவரது அன்பும் சுடுகாட்டு அளவிலேதோன் என்பது உணர்த்துதல் நுத<sup>ூறி</sup>ற்று.

இ - ள் : சடங்கு பேசி, மணம் செய்து, அந் நாயகனிடத்துவைத்த காதலும் கசந்து, நிணப் பும் ஒழிந்து போவார்கள் . பிறகு பாடையில் வைத்துக் கட்டி. பொருத்தமாக அழுதுபுலர்பி, உள்ளபாசத்தையும் தீயினுலே சுட்டெரித்து விட்டு, பிண்டம் போட்டு முழுகினுர்கள் என்றவாறு.

வாசந்தி – திருமணத்திற்குமுன் செய்யப்படும் சடங்கு. அப்பதிநேசம் தெவிட்டி - அத்தகைய கணவனின் காதலில் உவர்ப்புக்கண்டு; என்றது. காஃப் பருவத்துக் கடிமணத் தஃநாளில் கனி யாய்க் கரும்பாய்க் கட்டியாய் இருந்த கணவன், தஃ நான்று பல்கழன்று தசை மெலிந்து கோழை வழிந்து உடல் குனிந்து தண்டூன்றித் தடுமாறுங் காலத்து, கணவன் என்ற காதன்மை இல்ஃயா யினும் பொதுவகையில் செலுத்தப்படுகிற நேசமும் இன்ருய்ப் பின் நிணப்பும் ஒழி வா ராா யினர் என்பதை விளக்கியவாறு

ஆசந்தி – பாடை, அமைய அழுதல் – ஊரார் மெச்சஓலமிட்டு உணமைக்காதல் உரையில் வெளிப் பட அழுதல்; உள்ளத்தில் அன்பு இல்ஃ என்றபடி. பாசம் தீச்சுட்டு – இருக்கும் பாசத்தையும் உடஃத் தீயாற் சுடுதலால் ஒழித்து.

பெலி அட்டிஞா்கள் – பலிமை உண்டித்தாா்க**ள்;** என்றது பிண்டு**ம்போட்**டாா்கள் என்றபடி: கைளிட்டு நாடிக் கருத்தழிந் தச்சற நெய்யட்டிச் சோறுண்ணும் ஐவரும் போயிஞர் மையிட்ட கண்ணுளும் மாடும் இருக்கவே மெய்விட்டுப் போக விடைகொள்ளு மாறே. 151

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : நாடி பார்ப்பவர்கள், நாடியைப் பார்த்துக் கைவிட்டு, உணர்ச்சியற்று, உடல்சோர நெய் இட்டுப் பிசைந்த சோற்றை உண்கின்ற நா முதலாகிய பஞ்சே ந் தி ரி யக் கூட்டாளிகள் சென்ருர். மைபூசிய கண்ணே உடைய மனேவியும் செல்வமும் இவ்வுலகத்திலே இருக்க. உடஃவிட்டு உயிர் விடைகொள்ளும் முறை இதுவாம் என்ற வாறு.

நாடி கைவிட்டு—நாடி பார்க்கும் வைத்தியர்கள்.. ஏது இனித் தாங்காது என்று கையை உதறிவிட்டு.

கருத்தழிந்து – நிணேவு கெட்டு. வைத்தது கொடுத்தது வாங்கியது இயற்றவேண்டியது எல்லாவற்றையும் சொல்ல எண்ணியும் நிணேவு வராமல் தடுமாறி.

அச்சற – உயிர்ப்பியக்கம் நீங்க. நெய்யட்டிச் சோறுண்ணும் ஐவர் – வாய் முதலிய ஐவர், சோறு ண்ணும் வாயென விதந்து. முதற்கண் கூறியது, உடஆப் பேணும் உரிமைபற்றி மையிட்ட கண்ணுளும் – பிரியேன் பிரியிற்றரியேன் என்று சூளுற்றுப் புணர்ந்த மணேவியும். மாடும் – கானிற் சென்றும், கலத்திற் சென்றும் போற்றியும் பொரு தும் உழைத்தும் பிழைத்தும் ஈட்டிய செல்வம்.

இருக்கவே என்றது பிரியமுடியாத நிஃமையை உணர்த்தியவாறு.

பந்தல் பிரிந்தது பண்டாரங் கட்டற்ற ஒன்பது வாசலும் ஒக்க அடைத்தன துன்புறு காலந் துரிசுவர மேன்மேல் அன்புடை யார்கள் அழுதகன் ருர்களே.

152

இம் - எனின், இது வும் அன்புடையார்களே அறிவித்தல் வாயிலாக நிஃயோமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: உடலாகிய பந்தல் பிரிந்தது; உயிர் நிஃயாகிய களஞ்சியம் கட்டுவிட்டுப் போயிற்று; ஒன்பது வாசல்களும் ஒருசேர அடைபட்டன; வருந்துங்காலமானது விரைந்துவர அன்புடைய வர்கள் மேலும் மேலும் அழுது நம்மை விட்டகள் ருர்கள் என்றவாறு.

பந்தல் - உடலின் மேற்போர்வை. அது பிரித லாவது மூட்டு நழுவுதல். ஒன்பது வாயில்கள்-கண் ணிரண்டு. காதிரண்டு, மூக்கிரண்டு, வாய் ஒன்று. குதம் குய்யம் என்பன, துரிசு – விரைவு; இது துரிதம் என்பதன் சிதைவு. மேன்மேலழு தகன்ருர்கள் எனக் கூட்டுக. நாட்டுக்கு நாயகன் நம்மூர்த் த**ஃமகன்** காட்டுச் சிவிகையொன் றேறிக் கடைமுறை நாட்டார்கள் பின்செல்ல முன்னே பறைகொட்ட நாட்டுக்கு நம்பி நடக்கின்ற வாறே. 153

இம் – எனின், இறந்தவன் **இடுகாட்டு**க்கு ஏகு**ம்** வகை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: நாட்டுக்குத் தஃவனும் நம் ஊருக்குத் தஃவனுமாக உள்ளவன். பாடையிலேறிக்கொண்டு கடைசியாக மக்கள் பின்னே தொடர்ந்து வர, முன்னே பறைகொட்டிச் செல்ல, நாட்டுக்குத் தஃவன் காட்டுக்கு நடக்கின்ற முறை இதுவாம் என்றவாறு.

நாட்டுக்கு நாயகன் நம்மூர்த்த‰மகன் என்றது மன்னனும் பெருந்தனக் காரனுமாக உள்ளவண் த‰வன் என்றவாறு.

இதுவரை நாட்டுச் சிவிகையில் ஏறி நடமாடிக் கொண்டிருந்தவர்கள் இறுதிவந்த இப்போது காட்டுச் சிவிகை ஏறிச் செல்கின்ருர்கள் என்பதாம். இங்ஙன மன்றி, நாட்டுக்கு நாயகன் என்பதற்கு, சரீரத்திற்குத் தஃவன் என்று பொருள் கூறல் பொருந்தாமை அறிக்.

ஏற்றி யெனற்பாலதை ஏறியெனத் தன்விண யாகக் கூறியது உயிருடனிருந்த பண்டைய நிலேயை நோக்கி யென்கு. முப்பதும் முப்பதும் முப்பத் தறுவரும் செப்ப மதிளுடைக் கோயிலுள் வாழ்பவர் செப்ப மதிளுடைக் கோயில் சிதைந்தபின் ஒப்ப அணேவரும் ஓட்டெடுத் தார்களே.

154

் இம் — எனின், உட*ு*ல ஒரு கோயிலாக உருவ இத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : செப்பமாகிய மதில் சூழ்ந்த கோயி லுக்குள் தொண்ணு ற்றுறுபேரும் வாழ்ந்தார்கள். அக்கோயில் உடைந்த பின்னர் அணேவரும் ஒருசேர ஓட்டம் பிடித்தார்கள் என்றவாறு.

உடலழிந்தவுடன் இத்தத்து வங்களும் தாத்து வீகங்களும் விரைந்து நீங்குதலின் ஓட்டெடுத்தார் களே என்று உருவகித்தார்.

தொண்ணுற்று அறுவர் என்றது தொண்ணுற்றுறு தத்துவங்கள். அவை வருமாறு; சிவதத்துவம் ஐந்தும், வித்தியாதத்துவம் ஏழும், ஆன்ம தத்துவம் இருபத்து நான்கும் என்னும் முப்பத்தாறும், பஞ்சபூதங்களின் காரியம் இருபத் தைந்தும் வசதை ஐந்தும் வாயு பத்தும் நாடி பத்தும் வாக்கு நான்கும் ஏட ஊழன்றும் குணம் மூன்றும் ஆகிய அறுபதும் ஆக தொண்ணுற்றுறு மாம்.

இவற்றைத் தொண்ணூற்ருறென்று ஒருசேரக் கூருது முப்பது முப்பது `முப்பத்தாறு என்று பகுத்து ஓதியது எற்றுக்கோ எனின், முற்கூறிய முப்பத்தாறும் அகக்கருவி எனவும் பிற்கூறிய அறுபதும் புறக்கருவி எனவும் வழங்கு தற் சிற**ப்பு** நோக்கி என்க.

இக்கருத்தின் விளக்கத்தைப் \* 'பூதிநிறமே' என்ற திருமந்திரத்தாலும் அறிக.

மதுவூர் குழலியும் மாடும் மணேயும் இதுவூர் ஒழிய இதணம தேறிப் பொதுவூர் புறஞ்சுடு காடது நோக்கி மதுவூர வாங்கியே வைத்தகன் முர்களே.

155

இம் – எனின், தேடிய யாவும் வீட்டகத் திருக்க இவன்மட்டும் காட்டில் எரிக்கப்படுவான் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: தேன்சொட்டும் மலரணிந்த கூந்தில யுடைய மன்னியும், செல்வமும், வீடும் ஊரின் கண்ணே தங்கிவிட, பாடையிலே ஏற்றிக்கொண்டு ஊருக்குப் பொதுவாகிய புறத்தேயுள்ள சுடு காட்டை நோக்கி எடுத்துச்சென்று, அன்பு ஒழுகப் பாடையிலிருந்து வாங்கிச் சிதையில்வைத்து அனேவரும் நீங்கிணர்கள் என்றவாறு.

இது அச்சுப்பதிப்பில்.` இல்லா தயாடல் ஞானுவரண - பக் 74

<sup>\* &#</sup>x27;பூதி நிறமே புறநிலே யைங்கோசம் வாதமு மீரேழ் தன்னிலே மன்ணேயைந்து ஓது மலங்குணம் ஆரு தாரத்தோடு ஆதி அவத்தைக் கருவி தொண்ணூற்ருறே ''

மதுவூர் குழலி என்றது நறுமணமலர் மால் குடிக் கணவன் விரும்ப இருக்கும் தன்மைநோக்கி. இவையூர் ஒழிய என்று இருக்வேண்டியது, இது ஊர் ஒழிய என எதுகைநோக்கி ஒருமை வாய்பாடு பெற்றது; ஆரிடமாதலின். குழலி என்ற உயர் திணே, மிகுதிபற்றி இது என்னும் அஃறிணேமுடிபு ஏற்றது, ஆரிடம் எனலுமாம்.

இதணம்-பரண்; ஈண்டுப் பாடையை உணர்த் திற்று, ஏற்றி எனும் பிறவினே ஏறி எனத் தன் வினே வாய்பாட்டான் நின்றது. செய்யுள் ஆதலின், இடுகாடு ஊர்க்குப் பொதுவாதல் என்றுமுள வழக்கு. மதுவூரவாங்கி - அன்பொழுக அரற்று தலோடு எடுத்து. மது – இனிமை; ஈண்டு அன்பு.

வைச்சகல் வுற்றது கண்டு மனிதர்கள் அச்சக லாதென நாடும் அரும்பொருள் பிச்சது வாய்ப்பின் தொடர்வுறு மற்றவர் எச்சக லாநின் றிளேக்கின்ற வாறே.

156

இம் – எளின், இங்ஙனம் உடலது நிஃயாமை கண்டும் மக்கட்கு உணர்வில்ஃயே என்று இரங்கிக் கூறுதல் நுதலிற்று

இ-ள்: இவ்வாறு இடுகாட்டில் வைத்து எல்லாரும் நீங்கியதைக்கண்டும், மக்கள், உயிர் இந்த உடலே விட்டு என்றும் நீங்காது என எண்ணி, தாம் தேடும் அருமையான பொருள்களில் பித்தேறி, அதனேயே பின்பற்றித் தொடர்கின்ற அவர்களுக்கு, விணச் சேடம் சிறிதும் விலகாமல் நின்று இளேக் கிண்றபடி என்னே என்றவாறு.

உலகவர், இறந்தவர்களே இடுகாட்டில்வைத்து நீங்குவதைப் பார்த்தும், ' இவ்வுயிர் என்றைக்குமே உட‰ விட்டு நீங்காது ` என உறுதிகொண்டு, தேடுவ திலேயே பொருள் பித்**துப்** அஃகின்ருர்களே; அவர்களின் கன்மம் இருந்தபடி இது என்பதாம். வைத்து என்பது வைச்சு என்றும்; பித்து என்பது பிச்சுஎன்றும் போலியாயின, அகல் வுற்றது கண்டும் என்ற உம்மை இறந்தது தழிஇய எச்சவும்மை, அச்சு - உயிர். அரும்பொரு ளெ**ன்** ற**து** கூடவே வராத பொருள் என இகழ்ச்சிக் குறிப்பு தோன்றநின்றது. தொடர்வுறும் மற்றவர் 🕂 தொடர்வுறுமவர். மற்று; அசை, எச்சு: என்பதன் கடைக்குறை. எச்சு – விணேச் சேடம். **எ**ன்னே என ஒருசொல் வருவித்து முடிக்க**.** 

ஆர்த்தெழு சுற்றமும் பெண்டிரும் மக்களும் ஊர்த்துறைக் காலே ஒழிவர் ஒழிந்தபின் வேர்த்தஃப் போக்கி விறகிட் டெரிமூட்டி நீர்த்தஃ மூழ்குவர் நீதியில் லோரோ.

157

இம் - எளின், உறவினாரின் உறவு ஊார்த்துறை வரையில் என்று அவர் அன்பினளவுகூறி நிஃயோமை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: ஆரவாரித்து எழுகின்ற சுற்றத்தாரும் காதற்பெண்டிரும், பெற்ற மக்களும், ஊர்க்குப் புறம்பேயுள்ள நீர்த்துறை வரையில் வந்து நீங்குவர். அங்ஙனம் நீங்கியபின் நேர்மை யற்றவர்கள் வேர்வையைத் துடைத்துக்கொண்டே, விறகுவைத்துத் தீ மூட்டிவிட்டுத் தண்ணீரில் மூழ்குவார்கள் என்றவாறு.

ஆர்த்தெழுசுற்றம் – தர்மன்பு இத்தகைத் தென்று உலகு அறிய ஆரவாரிக்கும் சுற்றம். ஆர்த் தெழுத்‰ பெண்டிர் மக்கள் அணவருக்கும் கூட்டுக. ஊார்த்துறைக்கால் – ஊார்க்கால்துறை. ஊர்க்குப் புறம்பான வாயக்கால் துறை, வேர்த்த‰ போக்கி -ஊர்க்கால் துறைவரையில் வந்தமையாலும், ஆர்த்த விளே ந்த துன்பாலும் வேர்வையைத் துடைத்துக் கொண்டு. தமககு வேர்த‰க்கண்டும். **தமக்கு உ**றுதுணேயாய் இருந்தாரது உட‰த் **தீ** மூட்டுகிருர்களே; இவர்களின் அன்பு இவ்வளவு *தான் என்று* இகழ்ந்தவாறு. நீதியிலார் என்ப**து** தமக்கு ஒன்றும் பிறர்க்கொன்று**மாக இருப்ப**வர்**கள்** என்பதாம்.

வளத்திடை முற்றத்தோர் மாநிலம் முற்றும் குளத்தின் மண்கொண்டு குயவன் வீனந்தான் குடமுடைந் தால்அவை ஓடென்று வைப்பர் உடலுடைந் தால்இறைப் போதும்வை யாரே. 158

இம் – எனின், உடலுண்டாகிய முறையும், அழிந் தாலுளதாம் நிஃபைும் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இவ்வுலக முழுவதையும் ஒரு குயவண் வளப்பமான இடைவாசலில் உள்ள குளத்திலிருந்து மண் எடுத்துப்படைத்தான். மட்குடம்உடைந்தால் ஓடென்று வீட்டில் சிலநாட்களாவது வைத்திருப் பார்கள் உடலாகிய கலம் உடைந்தால் ஒருகணப் போதும் வைத்திருக்கமாட்டார்களே என்றவாறு. குயவன், ஓர் மாநில முற்றும் வளத்திடை முற்றத்துக் குளத்தின் மண்கொண்டு வணந்தான்; குடம் உடைந்தால் அவை ஓடென்று வைப்பர். உடல் உடைந்தால் இறைப்போதும் வையார் எனக் கூட்டுக்.

வளத்து இடைமுற்றத்து-வளப்பமான இடையாகிய முற்றத்திலுள்ள; என்றது மா தாவின் இடுப்பு ஆகிற முற்றம் என்றபடி. குளத்தின் முண் கொண்டு-குளம்போன்ற நிதம்பத்தின் சுரோணித மாகிய மண்ணேக்கொண்டு, குயவன் என்றது பிரமணே. மாதாவின் இடையைச் சார்ந்த அல்குலி லிருந்து உண்டாகிய சுரோணிதமாகிய மண்ணேக் கொண்டு பிரமன் உட்லப் படைத்தான் என்பதாம். இறைப்போதும்-கணப்போதும்.

ஐந்து தஃப்பறி யாறு சடையுள சந்தவை முப்பது சார்வு பதினெட்டுப் பந்தலும் ஒன்பது பந்தி பதினேந்து வெந்து கிடந்தது மேலறி யோமே.

159

இம் – எனின், உடல் வெந்து அழியின், மேல் விஃாவது இன்னதென்று அறிய இயலாது என்பதை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: ஐந்து பொறிகளும், நரம்பின் பின்ன லாகிய ஆருதாரங்களும் உள்ளன. முதுகெலும் பொடு பொருத்தப்பட்ட இணேப்புகள் முப்பது. அவற்றைச் சார்ந்துள்ள மண்டையோட்டுப் தொருத்துக்கள் பதினெட்டு. இ வற்றின் மீது போர்த்தப்பெற்ற பந்தர்கள் ஒன்பது. என்பு வரிசைகள்பதிணந்து. இவற்றின்கூட்டாகிய உடல் உயிர் நீங்கித் தீயில் வெந்துகிடந்தது. அதன்மேல் உள்ள நிலேயை நாம் அற்யோம் என்றவாறு.

தஃப்பறி ஐந்து-சிறந்த பொறிகள் ஐந்து; என்றது ஞானேந்திரியங்கள் ஐந்தையும். பறி-அகப் பட்டவற்றை அடக்கிக்கொள்ளும் மீன்பறி; ஈண்டு அதுபோன்ற புலன்களேப் பிடித்துப் போட்டுக் கொள்ளும் இந்திரியங்களே உணர்த்திற்று.

சடை-பின்னிக்கிடப்பன. இடை பிங்கஃ நாடி களாகிய இரண்டோடும் பின்னிக்கிடப்பனவாகிய மூலாதாரம் முதலிய ஆறு ஆதாரங்கள்.

சந்தவை முப்பது-பழு எலும்பு பதினுறும், பதினுன்குமாகிய இவற்றின் இணேப்பு முப்பது.

சார்வு பதினெட்டு – ஒன்பது துண்டுகள் ஒன்றுருன்று இண்தலால் உண்டாகிய பொருத் துக்கள் பதினெட்டு.

பந்தலும் ஒன்பது - மேற்பரப்பாகிய மீந்தோ லும் அதனுள் அமைந்த நிறத்தோலும், அதனுள் அமைந்த உணர்ச்சி மயிர் நிணம் இவற்றின் பரப்பு மூன்றும். நரம்புக்கட்டும், கூழ்ப்பரப்பும், சந்து தேளின் இணேப்பில் அமைக்கப்பெற்றுள்ள தசைப் பொருத்துக்கள் இருவகையும் ஆக ஒன்பது.

பந்தி பதிணேந்து – மண்டையெலும்பு, தாடை எலும்பு, கழுத்தெலும்பு, மார்பெலும்பு, முது கெலும்பு முதலாகிய எலும்பு வரிகள் பதினேந்து; ஆகிய இவற்ருல் வேயப்பட்ட உடல் நைந்துகிடந் தது என்பதாம்.

இங்ஙனமன்றி, சூக்குமதேகம் எட்டு, வாயு பத்து ஆகிய பதினெட்டும், ஒன்பது தொளேகளும் பூதம் ஐந்து கன்மேந்திரியம் ஐந்து அன்னமய கோசம் முதலிய உடம்பு ஐந்து ஆகிய பதிணேந்தும் என்பாரும் உளர். இவற்றுள் வாயுபத்தும், தொளேகள் ஒன்பதும் வெந்தழியாமை நோக்கி வேறு பொருள் இருத்தல் வேண்டும் என்பது ஊகிக்கப்பட்டது. மீட்டும் மீட்டும் ஆராய்ந்து உரை காணவேண்டிய பாடல்களில் இது ஒன்று.

அத்திப் பழமும் அரைக்கீரை நல்வித்தும் கொத்தி உலேப்பெய்து கூழட்டு வைத்தனர் அத்திப் பழத்தை அரைக்கீரை வித்துண்ணக் சுத்தி எடுத்தவர் காடுபுக் காரே.

160

இம் — எனின், கருவாய், குழவியாய், பின் வளர்ந் தவர் இறந்துபட்டார் என நிஃயோமை உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: அத்திப்பழமும் அரைக்கீரை விதையும் கொத்தி உஃயிலிட்டுக் கூழாக்கிச் சமைத்து வைத் தார்கள்; அத்திப்பழத்தை அரைக்கீரை விதை உண்டு விட்டது; பின் கத்தி எடுக்கப்பெற்ற அவர் காட்டில் புக்கார் என்றவாறு.

அத்திப்பழம் செந்நிறமாய்ப் பல வித்துக்களே உடையதாய் இருப்பது; அதுபோலச் சுரோணித் மும் செந்நிறமாய்ப் பல அணுக்கணேயுடைய தாயிருப்பது. ஆகவே அத்திப்பழம் என்று உருவ கித்தது சுரோணிதத்தை என்க. அரைக்கீரை வித்து - அரையாகிய உறுப்பிடத்திலுள்ள பால்போன்ற முனேக்குந்தன்மைவாய்ந்த பொருள் என்று. குறிப் பித்தது சுக்கிலத்தை என்க.

கீர்; இது கீரம் என்பதன் கடைக்குறை: பால் என்னும் பொருட்டு. அரை - இடுப்பு. அரையி லிருந்து பெறுகிற கீரையாகிய வித்து சுக்கிலம், கொத்தி - புணர்ச்சியில் முயன்று. உஃப்பெய்து -கருப்பாசயமாகிய உஃயில் நிறைத்து. கூழட்டு -இரண்டுங்கலந்த குழம்பாக்கி. இதுவரை கலவியி லீடுபட்ட காதலர் செயல், சுரோணித அணுக் கீளச் சுக்கில அணுக்கள் உண்ண என்றது சுக்கில அணு சுரோணித அணுவைக் கலந்து தன்மையமாக்க என்றவாறு.

கத்தி எடுத் தவர்-குழம்பி வளர் ந்தபின் குழந்தை யாகிய பருவமுதிர்ந்து வெளிவருகிற காலத்துக் கத்த எடுக்கப்பெற்றவர். கத்தி என்னும் செய்தென் எச்சத்தைச் செயவெனெச்சமாகவும், எடுத்தவர் என்னும் செய்வினேயை எடுக்கப்பெற்றவர் எனச் செயப்பாட்டு வினேயாகவும் கொண்டு உரைக்க. கருப்புகுந்து குழம்பிருந்து கருவாகி உருப்பெற்றுக் கத்திக்கொண்டே வர எடுக்கப் பெற்றவர் இன்று இறந்து காடுபுக்கார் என்பது கருத்து. இம் மந்திரத்திற்கு அத்திப் பழமும் அரைக்கீரை நல்வித்தும் கொத்திக் குதறிக் கூட்டி லடைத்தது அத்திப் பழத்தி னமுத மறிந்தபின் கத்திக்கொண் டைவருங் காடுபுக் காரே.

எனப் பாடங்கொண்டு 'கொத்திக் குதறி அத்திப் பழமும் அரைக்கீரை நல்விதையும் கூட்டிலடைத் தது அத்திப்பழத்தின் அமுதம் அறிந்தபின் கத்திக் கூட்டி, பெண்ணும் ஆணும் சையோகஞ் செய்து கருப்பையைக் கிளர்த்தித் தம் சுரோணித சுக்கிலங் களே வெளிப்படச்செய்து, கருப்பாசயக் கூட்டில் அடைத்தனர்; அதன்பின்னர் அத்திப்பழம்போன்ற சரீரத்தின் அமுதநிஃயை அறிந்தபின் பஞ்சேந்திரி யங்களாகிய ஐவரும் கத்திக்கொண்டே காட்டுக்கு ஓடிஞர்கள், என்று உரைசெய்வாரும் உளர். அத்திப் பழம் முன்னர் சுரோணிதத்தையும், பின்னர் சரீ ரத்தையும் உணர்த்திற்றென்றல் மயங்கவைத்த லின் அது பொருளன்மை அறிக. அன்றியும் யாக்கை நிஃயாமை அதிகாரப்பட்டு நிற்க அதில், அமுத மற் ந்தபின் என முத்திக்கு வாயில் உணர்த்தவேண் டாமையும் ஓர்க. வேறும் உரைப்பாரும் உளர்.

மேலும் முகடில்ஸ் கீழும் வடிம்பில்ஸ் காலும் இரண்டு முகட்டலக் கொன்றுண்டு ஓஸேயான் மேய்ந்தவ ரூடு வரியாமை வேஜியான் மேய்ந்ததோர்வெள்ளித் தளிகையே 161

். இம் 🤊 எ**னின். இது ஒது 6 இ** 

இ-ள்: மேல் உச்சி முகடு இல்ஃ. கீழும் குறடு இல்ஃ. காலோஇரண்டு தான். முகட்டலக்கு ஒன்று. ஓஃயால் இதனே மேய்ந்தவரால் இடையிலே வரிச் சற்கழி இடாமல் விணயினுலேயே வேயப்பட்ட தொரு வெண்மாடக் கோயிலாம் இந்த உடல் என்றவாறு.

மேலும் முகடு இல்ஃ — அலக்கும், பழுவும், காலும் இடப்பட்டாலும் மேலே முகடுபோடாத வீடு என்பதாம். வீடு என்றது உடஃ. முகடு-உச்சிக் கூரை. வடிம்பு-கீழுள்ள குறடு. ஓஃயால் மேய்ந்து ஊடு வரியாமை அவர் — ஓஃயால் கூரைவேய்ந்து இடையிலே வரிச்சற் கழியிடாத அவர் எனப் பொருள்கொள்க; என்றது கால்நட்டு அலகுகட்டி ஞரேயன்றிக் கூரையும் வரிச்சலும் போடாதபிரமன் என்றவாறு. வேஃயால் மேய்ந்ததோர் வெள்ளிக் கோயில் என்றது இருவிணயால் முகடு மூடப் பெற்ற சுக்கில பரிணுமத்தாலான உடல் என்பதாம்.

கூடம் கிடந்தது கோலங்கள் இங்கில்லே ஆடும் இலேயமும் அற்ற தறுதலும் பாடுகின் முர்சிலர் பண்ணில் அழுதிட்டுத் தேடிய தியினில் தியவைத் தார்களே.

162

இம் – எளின்; வா ழ் வை ஒரு நாட்டியமாக உருவகித்து நிஃயோமை உணர்த்துதெல் நாதலிற்று.

இ – ள் : நாட்டியம் ஆடும் கூடம் அப்படியே இருக்கின்றது; அலங்காரங்கள்மட்டும் இல்ஃ, நாட்டியத்தின் லயமும் இல்ஃயாயிற்று. அங்ஙனம் அறுதலும் இசையோடு அழுது பாடுகின்ருர்கள். சிலர், பின்பு தேடிய தீயில் சுட்டு ஒழித்**தார்கள்** என்றவாறு.

கூடம் - நடனம் ஆடிய அரங்கு, கிடந்தது - அழிவின்றி அங்ஙனே கிடந்தது. கோலங்கள் இங்கு இல்லே - ரடனத்திற்குச் செய்த ஒப்பணேகள் மட்டும் இல்லே. ஒப்பணேசெய்ய உருவமாகிய உடலும்இல்லே என்பது கருத்து. ஆடும் லயமும் அற்றது - லயத் தோடு ஆடுகின்ற அட்டமும் நின்றது. ஆடு: முதனிலேத் தொழிற்பெயர்; ஆட்டம் என்பது பொருள்.

கோலமுங்கெட்டு ஆட்டம் நின்றதும் பண் ேணுந் பாடுவார் சிலர் என்பது ஒப்பாரி சொல்லி அழுகின்றனர் என்பதாம். தேடிய தீ – அந்தி யேட்டி முதலிய கன்மங்களுக்காகத் தேடிய தீ.

முட்டை பிறந்தது முந்நூறு நாளினில் இட்டது தானிலே ஏதேனும் ஏழைகாள் பட்டது பார்மணம் பன்னிரண் டாண்டினில் கெட்ட தெழுபதிற் கேடறி யீரே.

163

இம் – எனின், முட்டையாக உருவேகித்து, நில யோமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ - ள் : முந்நூறு நாட்களில் ஒரு முட்டை தோன்றியது. அது ஒன்ருலும் இடப்பட்ட தன்று. பூமியிற் பொருந்தியது: பன்னிரண்டு ஆண்டில் மணம் செய்துகொண்டது; எழுபதி லழிந்தது; இக்கேட்டிணே அறிவிலிகளே! அறிந்து கொள்ளுங்கள் என்றவாறு. முட்டை பிறந்தது முந்நூறு நாளினில் என்பது கெருப்பையிற் புகுந்த கரு பத்துமா தம் மாதாவின் உதரத்திலிருந்து முதிர்ந்து மக்களாய்த் தோன்றி யதை அறிவிப்பதாம், கரு கருப்பையில் மீன் முட்டைபோல் புகுதேலின் முட்டை எனப்பட்டது.

ஏதேனும் இட்டது தான் இஃ - இம் முட்டை பையிட்ட பறவை முதலியன உண்டோ எனின் இல்ஃ. அஃதாவது தாய் தந்தையர் விருப்பின்படி இவ்வுயிர் இவ்வுடஃப் பொருந்திப் பிறக்க என்று பிறக்கச் செய்ததில்ஃ. தான் செய்த விணயால் இறைவன் அருளிருந்து இயக்கப் பூமியிற் பிறந்தது; பூமியில்வந்த பன்னிரண்டு ஆண்டிற்கெல்லாம் மணம் செய்து கொண்டது; எழுபது வயதானதும் இறந்தொழிந்தது: அறிவிலிகளே! இவ்வண்ணமே எல்லாவுடலும் அழியும் என்பதை நீங்கள் அறிந்து கொள்ளுங்கள் என்பதாம்.

இங்ஙனம் அன்றி, இட்டது ஏதேனும் இல்லே என்பதற்கு உயிர் தேடிவைத்த பொருள் ஒன்றும் இல்லே எனவும், பன்னிரண்டில் பார்மணம் பட்டது என்பதற்குப் பன்னிரண்டாண்டில் உலக வாசீன யை உணர்ந்துகொண்டது எனவும் உரைப்பாரும் உளர்.

இடிஞ்சில் இருக்க விளக்கெரி கொண்டான் முடிஞ்ச தறியார் முழுங்குவர் மூடர் விடிஞ்சிரு ளாவ தறியா உலகம் படிஞ்சு கிடந்து பதைக்கின்ற வாறே. இஸ் - எனின்; உடல் நிஃயோததொன்று என்ன அறிந்தும் உணர்ச்சியற் நிருக்கின்றதே உலகம் என்று இரங்கியுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்; அகலிருக்க விளக்கை காலன்கொண்டான். மூடர்கள் விளக்கிற்கு நெய்வற்றிப் போனதையறி யாமல் வீண் ஆரவாரஞ் செய்வார்கள். பேதமை நிரம்பிய இவ்வுலகம் பொழுது விடிந்தும் இருளாக இருப்பதையறியாது தடுமாறி, அந்த இருளி ஃலயே தோய்ந்துகிடந்து துடிக்கின்றதே என்னே அறியாமை என்றவாறு.

விளக்கெரி-விளக்காகிய தீப்பிழம்பு இடிஞ்சில் என்றது உடஃயும், விளக்கு என்றது உயிரையும் உணர்த்திற்று.உடலிருக்க உயிரைக்காலன்கொண்டு போஞன் என்பது கருத்து. காலன் அங்ஙனம் கொண்டுபோனது ஆன்மாவின்மீதுள்ள வெறுப்புக் காரணமன்று. பின்ண என்ணயோவெனில்? ஆன் மாக்கள் செய்த பிராரத்த கண்மமாகிய நெய்வற்றி யது; நெய் வற்றியவுடன் விளக்கு அவியத்தானே செய்யும். காலன் (காற்றுன்)கவர்தல் இயைபுடைத் தொன்றன்றே; அவன் கவர்ந்தான் என்பதாம்.

மூடர் முழங்குவர்-இங்ஙனிருந்தார் வாழ்ந்தார் இறந்தார் என்று புலம்புவார்கள் மூடர்கள் சிவ சூரியன் ஞானக்கதிரைப் பரப்பி விடிந்தும், இருளில் மூழ்கி இருளாய், ஒளியையறிந்துகொள்ளாத உலகம் அவ்விருளிலேயே படிந்துகிடந்து மலத்துள் புழு நெளியுமாப்போலே துடிக்கின்றது என்பதாம் மடல்விரி கொன்றையன் மாயன் படைத்த உடலும் உயிரும் உருவந் தொழாமல் இடர்படர்ந் தேழா நர<del>கி</del>ற் கிடப்பர் குடர்பட வெந்தமர் கூப்பிடு மாறே.

165

இம் — எளின், இறைவணேத் தொழாமையால் உயிர்கள் நரகிணயடைய உடஃவிட்டுப் பிரிகின் றன என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மாயையைத் தொழிற் படுத்து கின்ற இறைவனுல் படைக்கப்பட்ட உடலோடு கூடிய உயிர் இதழ்கள் விரிந்த கொன்றை மாஃயை அணிந்த இறைவனது திருவுருவத்தைத் தொழாமல் இன்பத்தையே தேடி, குடல் ஒட்டும்படி விரும் பத்தக்க உறவினர்கள் கதறும்படியாக, ஏழாகிய நரகிற்கிடந்து வருந்துவார்கள் என்றவாறு.

உடலும் உயிரும், கொன்றையன் உரு வம் தொழாமல் இடர்படர்ந்து தமர் கூப்பிடுமாறு ஏழாம் நரகில் கிடப்பர் எனக் கொண்டு கூட்டுக.

மடல் விரி கொன்றையன் உருவம் தொழாமல் என்பது கொன்றை மலரின் உள்ளே பிரணவ வடி வான கேசரங்கள் தோன்றநிற்கும்; அக்கொன் றையை அணித்தவன் இழைவன் என ஈண்டுச் சிறப்பித்த அதனுல், ஆன்மாக்கள் கடைத்தேறத் இருவுள்ளங் கொண்டு, சிவமணம் கமழ, தன் னுடைய பரநாத வடிவை விளக்கி நிற்கின்ருன். இருந்தும் அவனுடைய உண்மை வடிவை உணர்ந்து தொழாமல் என்றவாறு. மாயன் படைத்த உடலும் உயிரும் – மாயன் படைத்த என்ற அடைமொழி உடஃமட்டும் விசேடிக்கும். உடலும் உயிரும் என்பது உடலுடன் கூடிய உயிரெனப் பொருள்படும்; மாயஞற்படைக் கப்படுதல் நித்திய வஸ்துவாகிய உயிருக்கு இன்மை யின் என்க, மாயன் – மாயையை முதற்காரணமாகக் கொண்டு உடஃப் படைக்கத் திருவுளம்பற்றிய நிமித்த காரணஞ்கிய இறைவன். ஆன்மாக்கள் பலவாய் பரிபாக விசேடம் உள்ளனவாய் இருத் தலின், மாயையும் அவரவர்கட்குத்தக தனுகரணு தி கீளத் தர, சுத்தம் அசுத்தம் பிரகிருதி என மூவகைப்பட்டது; அம்மூன்றையும் அடக்கி மாயன் என்றுர்.

இடர் படர்ந்து – துன்பத்துள் பரவி அல்லது துன்பம் படரப்பெற்று என்றது, தீவிணகளேச் செய்து என்றவாறு.

ஏழாம் நரகிற்கிடப்பர் - நரகு ஏழாவன – அள்ளல், ரௌரவம், கும்பீபாகம், கூடசாலம், செந்துத்தானம், பூதி, மாபூதி என்பன.

வெந்தமர் குடர்படக் கூப்பிடுமாறு – விரும்பத் தக்க மணவியும் மக்களும் தாயுந் தந்தையும் முதலான சுற்றத்தார்கள் குடரோடு குடர் ஒட்டக் கத்தும்படி, உரக்கக் கூவுகிறபோது வயிற்றை எக்கிக்கூவுதல் இயல்பாதலின் குடரோடு குடர் பொருந்துவதாயிற்று. குடையும் குதிரையும் கொற்றவா ளும்கொண்டு இடையுமக் காலம் இருந்து நடுவே புடையு மனிதஞர் போகும்அப் போதே அடையும் இடம்வலம் ஆருயி ராமே.

166

இஸ் - எனின், முடிமென்னராயினும் இறப்பின் அவர்கட்கும் உயிரியக்கம் இல்ஃ என்பது உணர்த்து தெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : குடை, குதிரை, கொற்றவாள் இவற்றைக்கொண்டு, பக்கங்களில் மனிதர்கள் சூழ நடுவே செல்கிற அப்பொழுதே, இடமும் வலமு மாக இயங்குகின்ற பிராணன், வருந்தும் காலத்தை அடையும் என்றவாறு.

குடையும் கு திரையும் கொற்றவாளுங் கொண்டு, புடையும் மனிதனர் இருந்து நடுவே போகும் அப்போகே, இடம் வலம் ஆருயிர் இடை யும் அக்காலம் அடையும் ஆம் எனக்கூட்டுக

நாற்படைகளும் புடைசூழ நடுவேபோகும் அக்காலத்தே; உயிர் நீங்கும்; தடுப்பார் யாரும் இலர் என்பது கருத்து.

குடையும் குதிரையும் கொற்றவாளும் கொண்டு – குடை முதலியவைகளேத் தனது வெற்றிக்கும் பாதுகாப்புக்குமாக ஏந்திக்கொண்டு.

புடையும் மனி தஞர் இருந்து நடுவே போகும் அப்போதே – நாற்புறமும் மக்கள் பாதுகாக்க நடுவில் போகின்ற காலத்திலேயே. மக்கள் குடை ħ

கொண்டு வந்தது விண்ணிலிருந்து திங்குவராமல் தடுக்கவும், குதிரை கொண்டுவந்தது தீமை செய் வாரை விரைந்து சென்று பற்றவுப், வாள்கொண்டு வந்தது அவர்களேக் வெட்டி வீழ்த்தவும் ஆம் என்க. அங்ஙனமிருந்தும் இடமும் வலமும் மாறி மாறி இயங்கிக்கொண்டிருந்த உயிருக்கு அழிவுகாலம் வந்தேதீரும் என்பதாம். இடையும் அக்காலம்-அழிவுகாலம். உயிர் என்றது ஈண்டு உயிரின் உயிர்ப்பிணே என்க.

காக்கை கவரிலென் கண்டார் பழிக்கிலென் பாற்றுளிப் பெய்யிலென் பல்லோர் பழிச்சிலென் தோற்பையுள் நின்று தொழிலறச் செய்தீட்டும் கூத்தன் புறப்பட்டுப் போனஇக் கூட்டையே. 167

இஸ்-எனின், உயிர் பிரிந்தபின்பு இயற்றப்படும் உடலுக்குச் சடங்குகளால் பயன் இல்லே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: தோற்பையாக உடலினின்று கன்மங்களே மிகச் செய்து விண ஆக்கிக்கொள்ளுகின்ற உயிராகிய கூத்தன் வெளிப்பட்ட பின்னர். அவன் இருந்த கூடாகிய இந்த உட ஃக் காக்கை கொத்திளுல் என்ன ? கண்டவர்கள் பழித்தால் என்ன ? பால் தெளித்தால் என்ன ? பலர் பாராட்டிருல் என்ன ? என்றவாறு.

உயிரைக் கூத்தன் என்றது உடலுள் புகுந்து உலகத்து ஆடுதலின். தொழில் அறச்செய்து – கன் மங்களே மிகுதியாகச் செய்து . அற-மிகுதியாக. ஈட்டுதலாவது விணப் போகங்களே உண்ணவந்த உயிர் உண்ணும்போதே தன்முணப்போடு உண்ண ஆகாமிய சஞ்சித வினேகள் குவியுமாதலி**ன்** இங்ஙனம் கூறப்பட்டது.

தொழிலறச் செய்து ஊட்டும் எனப் பாடம் கொண்டு பிராரத்த விண தொஃயை நுகர்ந்து ஊட்டு கின்ற எனப் பொருள் கூறுவாருமுளர். உண்ணு தல் உயிரின் தொழிலாமேயன்றி. ஊட்டுதல் உயிரின் தொழில் ஆகாமை, ஆன்மா என்றும் சுதந்திர ஹீனன் என்னும் மரபுபற்றி உணர்க

பாற்றுளி பெய்யிலென்-உடஃச் சுட்டெரித்த பிறகு பால் தெளித்து என்பையும் அள்ளிப் புண்ணிய தீர்த்தத்தில் கொட்டுதல் மரபாதலின் அதனுல் உடலுக்கோ உயிருக்கோ ஆவதோர் பயனில்ஃமென்பார் என் என்றுர்.

பல்லோர் பழிச்சிலென்-பிணத்தின் முன்னிஃல யில் இறந்தவருடைய பீடும் பாடும் பேசிப் பாராட் டுதலாலும் பயனில்ஃ என்றவாறு. 'பார்த்துழிப் பெய்யிலென் பல்லோர் பழிக்கிலென்' எனப் பாடங் கொண்டு வேறு உரை கூறுவாருமுளர். பார்த்துழிப் பெய்தல் காக்கை கவர்தலிலும். பல்லோர் பழித்தல் கண்டார் பழித்தலிலும் அடங்குதலின் அவர் கொண்ட பாடம் தவறென்க. அவர்கள் இங்ஙனம் பாடங் கொள்ளுதற்கு ஏது ''நார்த்தொடுத் தீர்க் கிலென் நன்ருய்ந் தடக்கிலென், பார்த்துழிப் பெய் யிலென் பல்லோர் பழிக்கிலென் தோற்பையுள் நின்ற தொழிலறச் செய்தூட்டும், கூத்தன் புறப் பட்டக்கால்'' என்னும் கருவி நூற்காட்சியாம்.

## த்**. செல்**வ நில்யா**மை**

அஃதாவது, உடஃச் சதமென்று உன்னிய உயிர், அதன் நிஃயாமையை அறிந்து அது நீங்கு முன்பு செல்வத்துணேகொண்டு சிந்தித்த எவற்றை யும் செய்து முடிக்கலாம் என்று இறுமாந்திருக்கு மன்றே; அப் புறப்பற்றையும் அகற்றச் செல்வத் தின் நிஃயாமையைக் கூறுகின்ருர்.

அருளும் அரசனும் ஆணயும் தேரும் பொருளும் பிறர்கொள்ளப் போவதன் முன்மை தெருளும் உயிரொடும் செல்வணச் சேரின் மருளும் பிணயவன் மாதவ மன்றே. 168

இம் – எனின், அரச போகமும் நிஃயோற்றது என்பது அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அருளும், அரசரும், ஆணேயும், தேரும், பொருளுமாகிய இவற்றைப் பிறர் பிடுங்கிக் கொண்டு போவதன் முன்னமே தெளிந்த உணர் வோடு, சிவபெருமான் திருவடியைச்சாரின், பிறகு அவன் சார்தற்குரிய மருட்சியைத் தரும் மாதவங்கள் ஒன்றும் இல்ஃ என்றவாறு.

அருள் - அரசபோகத்திருப்பார் குடிகள் அணவே ரிடத்தும் செலுத்துவதாகிய உரி மை பற்றியு கருணே. அரசுமாற அருளும் மாறுமாகலின் 'பிறர் கொள்ளப் போவதன் முன்னம்' என்றுர்

ு அரசர் - குறுநில மன்னர்கள். தெருளும் உயிர் தெளிந்த உணர்வு. உயிர் அதன் குணமாகிய உணர் வைக் காட்டிற்று; ஒற்றுமை நயம்பற்றி. சிவனச் செல்வன் என்றது சென்றை ைடயாத் திருவுடையான் ஆதலின்.

பின்ணே அவன் மருளும் மாதவம் அன்று எனக் கூட்டிப் பின்பு அவ்வுயிர் மருளுதற்கு ஏதுவாக இயற்றப்படும் பெரியதவம் அன்று எனப் பொருள் கொள்க. செல்வணேச் சேர்தல் ஒன்றே அமையும்; மாதவம் வேண்டாம் என்பது கருத்து

இயக்குறு திங்கள் இருட்பிழம் பொக்கும் துயக்குறு செல்வத்தைச் சொல்லவும் வேண்டர் மயக்கற நாடுமின் வானவர் கோணப் பெயற்கொண்டல் போலப் பெருஞ்செல்வ மாமே.169

இற் – எளின் சிவபெருமாணச் சிந்திக்கின் பெருஞ்செல்வம் ஆம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வானில் இயங்குகின்ற மதியையும் இருட்கூட்டத்தையும் ஒப்பதாகிய தளர்ச்சியுற்ற செல்வத்தைப்பற்றச் சொல்லவே வேண்டாம், தேவ தேவஞ்கிய சிவபெருமானே மயக்கம், நீங்க விரும்புங்கள்; மேகம் பெய்த மழைபோலப் பெருஞ் செல்வம் உங்களுக்கு உளதாகும் என்றவாறு.

இயக்குறு திங்கள் – எதுகைநோக்கி வலித்தல் விகாரம் பெற்றது. இருளும் மதியும் ஏறிக்குறைந்து வருதல்போலச் செல்வமும் தேய்ந்தும் பெருகியும் வரும்; அதைப்பற்றிச் சொல்லவும் வேண்டாம் என்பது கருத்து. ஒக்கும் செல்வம், துயக்குறு செல்வம் எனத் தணித்தனிக் கூட்டுக், மயக்கற நாடுமின் - நிஃயாதவற்றை நிஃயின் என்றுணரும் மயக்கம் நீங்கப் பற்றற்றுண் பற்றிணப் பற்றின் பற்றுவிடும் என்பர் ஆதலின்) மயக்கற வானவர் கோகுகிய மருந்தை நாடுமின் என்றவாறு.

பெயல் – மழை, கொண்டல் - பெருமழை பெய்யும் மேகம். பெருஞ்செல்வம் ஆம் என்றது முயற்சியின்றித் தானே பெருகும் என்றதாம்.

தன்னது சாயை தனக்குத வாதுகண் டென்னது மாடென் நிருப்பர்கள் ஏழைகள் உன்னுயிர் போம்உடல் ஒக்கப் பிறந்தது கண்ணது காணெளி கண்டுகொ ளீரே.

170

இம் - எனின், தம் செல்வம் தனக்குதவாமைக்கு உவமைகாட்டி உண்மை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: தன்நிழல் தனக்கு உதவாதது கண்டும் என்னுடைய செல்வம் என்று இருக்கின்ருர்கள் அறிவிலிகள். உடலோடுஒக்கப் பிறந்ததாகிய உண் னுடைய உயிர்போகிறதே. ஆகையால் உங்களுக்கு என்றும் உதவுகிற பொருள் ஒளியாய் உங்களுட னேயே உடனுறைந்து கண்டு காட்டுகிறது. இதணக் கண்டு தெளியுங்கள் என்றவாறு.

தன்னிழல் தன்னின் வீயாது அடியுறைவதா யிருந்தும் தனக்கு நிழலாகாமைபோலே உங்களின் லேருய் உழைப்பால் ஒன்றிய உங்கள் செல்வம் உங்களுக்கு உதவாது; அங்ஙனமிருந்தும் வூச்சு பொருள் நமக்காகும் என்றிருப்போர் அறிவிலிகள் என்றவாறு. மேலும் ஓர் உலமைகாட்டி விளக்கு கின்ருர்; உயிரும் உடலும் ஒக்கப் பிறந்தனவே ஆயினும் உங்களு யிர் உங்கள் உடஃவிட்டுப் போகிறதே; ஆதலால் எனது என்னும் புறப்பற்றை ஒழித்து, காணுங் கண்ணுக்குக் காட்டும் உளம்போ லிருக்கின்ற இறைவனத் தரிசியுங்கள் என்று அறிவுறுத்தியவாறு.

ஈட்டிய தேன்பூ மணங்கண் டிரதமும் கூட்டிக் கொணர்ந்தொரு கொம்பிடை வைத்திடும் ஓட்டித் துரத்திட் டதுவலி யார்கொளக் காட்டிக் கொடுத்தது கைவிட்ட வாறே '71

இம்–எனின், ஈயார் தேட்டைத் தீயார் கொள்வர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ—ள்; வண்டுகள் ஈட்டிய தேணப் பூவின் மணத்தோடு சேர்த்துச் சுவையுங்கூட்டிக் கொண்டு வந்து ஒருகொம்பில் அடையாகவைக்கும், அவற்றை வலியுள்ளவர்கள் ஓட்டித் துரத்திவிட்டு, தேன் அடையைக் கொள்ள. தேனிருந்த விடத்தைக் காட்டிக் கொடுத்த வணடுகள் கைவிட்டுச் சென்றதை ஒக்கும் என்றவாறு.

வண்டு என்று ஒரு எழுவாய் வருவித்துரைக்க. ஈட்டியதேன்-பூக்கள்தோறும் சென்று அணுவணு வாகத் திரட்டிய தேன்.

பூமணம் கண்டு – பூவிலுள்ள மகரந்தப்பொடி கீனியும் கொண்டுவந்து. வண்டுகள் தேன் அடை கட்டுவதற்கு மகரந்தப் பொடிகளேக் கொண்டுவரு தல் இயல்பாதலின் இங்ஙனங் கூறிஞர்.

172

இரதமும் கூட்டி-எடுத்த தேனில் நீர்த்தன்மை மிக்கு, சுவை குன்றியிருக்குமாதலின் வண்டுகள் நீர் வற்றிச் சுவைமிக, தன்கொடுக்கிலுள்ளதேன்விஷத் தைத் தேன் அடையிலுள்ள ஒவ்வொரு அறையி லும் குத்திச் செலுத்துமாதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

ஓட்டித் துரத்திட்டு – தேனடையில் தீப்பந்தம் காட்டி, புகைத்து, துளசியும் புகையிலேயும் வாயி லிட்டு ஊதி ஓட்டிவிட்டு,

தேற்றத் தெளிமின் தெளிந்தீர் கலங்கன்மின் ஆற்றுப் பெருக்கிற் கலக்கி மலக்காதே மாற்றிக் களேவீர் மறித்துங்கள் செல்வத்தைக் கூற்றன் வருங்கால் குதிக்கலு மாமே.

இம் – எனின், இந்தச் செல்வத்தைக் கொண்டு கால2ணக் கடக்க முடியாது என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ- ள்: தெளிய உணராதோர் யாம் தெளி விக்கத் தெளியுங்கள்: 'இயற்கையே தெளிந்த அறிவு உடையவர்காள்! எம் உபதேசத்தால் மீட்டும் கலங்காதீர்கள்; ஆற்றுப் பெருக்கைப் போல, உங்கள் அறிவைக் கலக்கு மயங்காத வண் ணம் உங்கள் செல்வப்பற்றை மாற்றிக் களேயுங்கள்; காலன் உங்களே அழைக்கவருகின்ற போது இச் செல்வத்தைக் கொண்டு அவண வெல்லமுடியுமோ என்றவாறு.

குதிக்கலும் ஆமே என்பது ''கூற்றம் குதித்த லும் கைகூடும்'' என்புழிப்போலக் கடத்தல் என்' னும் பொருளில் வந்தது.

173

உங்கள் செல்வத்தை மறித்து மாற்றிக்களேவீர் என்றது உங்கள் செல்வம் உங்கள் சுகபோகத்திற்கே உரியது என்ற எண்ணத்தை மறித்துப் பிறர் நலத் துக்காக என மாற்றி அதன்மேலுள்ள இவறன்மை யாகிய பற்றுள்ளத்தை விடுங்கள் என்பதாம்.

மகிழ்கின்ற செல்வமும் மாடும் உடனே கவிழ்கின்ற நீர்மிசைச் செல்லும் கலம்<sup>போல்</sup> அவிழ்கின்ற ஆக்கைக்கோர் வீடுபே ரு<sup>கச்</sup> சிமிழொன்று வைத்தமை தேர்ந்தறி <sup>யா</sup>ரே.

இம் - எனின், செல்வமெல்லாம் உடலுக்கு ஓர் ஏமமாக உதவப்பட்டனவன்றி உறுதியல்ல என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மகிழ்தற்கு ஏதுவாகிய செல்வமும் பொன்னும், நீரின்மேற் செல்லுகிற கவிழ்ந்து போகிற மரக்கலம் போல என்றும் எக்கணத்தும் உடைந்துபோகின்ற இவ்வுடலுக்கு ஒரு இன்ப வாயிலாகச் சிமிழ் ஒன்று உதவியது போலாம்; இதீன உலக மக்கள் உணரார்கள் என்றவாறு.

செல்வமும் மாடும், நீர்மிசைச் செல்லும் உடனே கவிழ்கின்ற கலம்போல அவிழ்கின்ற ஆக்கைக்கு ஓர் வீடுபேருகச்சிமிழொன்றுவைத்தமை, போலாம்; (உலகவர்) தேர்ந்தறியாரே என்று கூட்டிப் பொருள் காண்க.

செல்வம் – மணியும், நெல்லும் முதலாயின. மாடு .– பொன். ''தேடியமாடு நீடுசெல்வமும் '' என்ற பெரியபுராணத்தானும் ஓர்க. மாடு – பசுக்கள் என்பாரும் உளர். உடனே அழிய இருக் கின்ற உடலுக்கு ஓர் களிப்பூட்டுங் கருவியாக உதலப்பெற்றன பொருளும் பொன்னும். அவை செப்பொன்று உதவியதுபோலாம் என்பது கருத்து. சிமிழ் எங்ஙனம் பரந்துபட்ட தன்மையைத் தடுக் கின்றதோ அங்ஙனமே செல்வங்கள் ஆன்மாவின் ஏகதேச வியாபகத்திற்கும் தடையாயிருக்கின்றன என்றவாரும். அவிழ்கின்ற ஆக்கை – கட்டு அவிழ் கின்ற உடல்; மூட்டு விட்டுப்போகின்ற உடல் என்பதாம். மரணகாலத்து நரம்புகளின் முருக் கவிழ்தலும் மூட்டு நழுவலும் இயல்பு. வீடுபேறு என்பது இன்பவாயில் என்ற அளவில் நின்றது.

வாழ்வு மணேவியும் மக்கள் உடன்பிறந் தாரு மளவே தெமக்கென்பர் ஒண்பொருள் மேவு மதனே விரிவுசெய் வார்கட்குக் கூவுந் துணேயொன்று கூடலு மாமே.

174

- இம் எனின், மணவி மக்கள் முதலானோர் எமக்கு எவ்வளவு என்று வாதிடுவரேயன்ற்க் கூவுந் துணேயாகார் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.
- இ ள்: தம்முடன் பங்குகொண்டு வாழ்வு நடத் தும் மணேவியும், மக்களும், உடன் பிறந்தார்களும், நீர் வைத்திருக்கிற ஒள்ளிய பொருளில் எமக்குரிய பங்கினளவு எவ்வளவு என்று வாதிடுவார், அதற் காக எல்லோரும் விரும்புகின்ற அச்செல்வத்தை விரிவுசெய்பவர்கள், அழைத்த குரலுக்கு ஏனென்று கேட்குந் துணேயொன்று உண்டாகுமோ, இல்லே என்றவாறு.

வாழ்வு மணேவியும், மக்களும். உடன்பிறந் தாரும் ஒண்பொருள் எமக்கு அளவு ஏது என்பர்; மேவும் அதனே விரிவு செய்வார்கட்குக் கூவும் துணே ஒன்று கூடலும் ஆம் எனக் கூட்டுக.

வாழ்வு மணேவியும்-இல்லற வாழ்விற்கு இன்றி யமையாத மணேவி. இல்லாளகத்திருக்க இல்லாத தொன்றில்லே ஆதலின் வாழ்வுமணேவி என்றருளப் பெற்றது. மக்களும் உடன்பிறந்தாரும் என எண் ணும்மை லிரித்துக்கொள்க. கூவும் துணே-உயிர் பிரிகின்ற காலத்துக் கூப்பிடுந் துணே. இவன் இறந்துகிடந்ததும் பொருளேப் பங்குபிரிப்பதில் பொட்டியிடுவாரேயன்றி இவனுக்குக் கூப்பிடுந் துணேயாகார் என்பதாம். இம்மந்திரத்திற்கு அதி காரத்திற் கியைபில்லாத வேறு உரை கூறி இடர்ப் படுவாரும் உளர்.

வேட்கை மிகுத்தது மெய்கோள்வார் இங்கில்லே பூட்டுந் தறியொன்று போம்வழி ஒன்பது நாட்டிய தாய்தமர் வந்து வணங்கிப்பின் காட்டிக் கொடுத்தவர் கைவிட்ட வாறே. 175

இம்–எனின், யாக்கை நிஃயேற்றதாதலின் பொரு ளாசையைக் குறைத்து உண் மை பை உணர வேண்டும் என வற்புறுத்தல் நுதலிற்று.

இ ள்: உயிரைப் பந்தித்துவைக்கும் கட்டுத்தறி ஒன்றேயாம். ஆஞல் பந்தித்த உயிர் போம் வழிகளோஒன்பது. அவ்வழிகளின் வாயிலாக உயிர் போனபின் நம்மை யீன்ற தாயும், உறவினரும் பின்ஞல் சிறிது தாரம் வந்து வீழ்ந்தும் வணங்கியும்

176

Ŋ

காட்டிக்கொடுத்துவிட்டு அவர்கள் கைவிட்டுச் செல் லும்விதம் இதுவாம். மிகுதிப்படுத்தியது ஆசை யாகும். அதன் உண்மை உணர்ந்து கொள்பவர் இங்கு ஒருவரும் இல்ஃயாம் என்றவாறு.

பூட்டுந்தறி ஒன்று-பற்றுக்கோடாக உயிரைக் கட்டும் தடி ஒன்றும். தறி என்றது உடஃ. போம் வழி ஒன்பது-உயிர்வெளிப்பட்டுப்போகும் வழிகள் ஒன்பதாகும். அவ்வழிகள் ஒன்பதாவன; கண் இரண்டு, காது இரண்டு, மூக்கு இரண்டு, வாய் ஒன்று, குதம் குய்யம் ஆம்.

நாட்டிய-உலகில் தோற்றுவித்து நிஃபெறுத் திய; பெற்ற என்பது கருத்து. வணங்கி — ஃழே விழுந்து நமஸ்கரித்து. தாய் நமஸ்கரித்தல் மரபு அன்மையின் தாய் ஃழே விழுந்து என்றும், தமர் வணங்கி என்றும் பொருள் கொள்க.

காட்டிக்கொடுத்து அவர் கைவிட்டவாறு – சுடு வார்க்கும் இடுவார்க்கும் உடலேக் காட்டிக்கொடுத்து விட்டு, தாயுந்தமரும் கைவிட்டபடி இதுவாமா தலின் ஆசையைப் பெருக்கிக்கொண்டே சென்று அதன் உண்மைத்தன்மையை அறிபவர் இங்கில்லே என்று கூறியவாறு.

உடம்பொ டுமிரிடை விட்டோடும் போது அடும்பரி சொன்றில்லே அண்ணலே எண்ணும் விடும்பரி சாய்நின்ற மெய்நமன் தூதர் சுடும்பரி சத்தையும் சூழகி லாரே.

இம் — எவின், பிராரத்தம்கழியின் நமண்தூ தர் தாமதியார் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று. இ - ள் : உடலேவிட்டு உயிர் நீங்குந்தன்மையை ஆராய்ந்து கொண்டு நின்ற நமனது உண்க மத் தூ தர்கள், சுடும் ஊறுணர்ச்சியையும் ஆராய மாட்டார்கள். ஆதலால், உடம்பைவிட்டு உயிர் ஓடுகின்றபோது தடுக்கும் உபாயம் ஒன்றுமில்ஃ; ஆகவே இறைவணே எண்ணுங்கள் என்றவாறு.

விடும்பரிசு ஆய் நின்ற மெய் நமன் தூதர் சூழை கிலார்; ( ஆதலின் ) உயிர் உடம்பொடு இடைவிட்டு ஓடும்போது அடும்பரிசு ஒன்று இல்ஃ; அண்ணஃ எண்ணும் என முடிக்க,

உடம்பொடுயிரிடை என்றது, '' உடம்பொடு உயிரிடை நட்பு'' என்னும் திருக்குறனா நிண்வூட்டு கிறது.

விடும்பரிசு ஆய்நின்ற மெய் நமன் தூதர் — பிராரத்தகன்மம் உண்டு கழியும்வரை உடனிருந்த உயிர் உண்டு கழிந்தபின்பு, அவ்வுடம்பை விட்டு விடும் உபாயத்தை ஆராய்ந்து எதன்வழியாகச் சென்று இவ்வுயிரைக் கவர்வோம் என்றிருக்கின்ற எமதூதர்கள்.

சுடும் பரிசத்தையும் - அவர்கள் அங்ஙனம் கவராதவாறு தடுத்தற்கு இயற்றப்படுகிற மந்திரமும் தந்திரமும் மருந்துமாகிய இவற்ருல் சுடுகின்ற உணர்ச்சியையும்,

் சூழகில்லார் – ஆராய்ந்து இவர்களேக் கவராது விட்டுவிடுவோம் என்று எண்ணர்

## 4. இளமை நிலேயாமை

அஃதாவது, செல்வத்தின் பயணத் துய்ப்ப தற்கு ஏற்ற இவ்விளமையும் நிஃயாது என்பதாம்.

கிழக்கெழுந் தோடிய ஞாயிறு மேற்கே விழக்கண்டும் தேருர் விழியிலா மாந்தர் குழக்கன்று மூத்தெரு தாய்ச்சில நாளில் விழக்கண்டும் தேருர் வியனுல கோரே.

177

இம் – எனின், எடுத்துக்காட்டுக்களான் இளமை நிலேயாமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: கிழக்கே உதித்து வானமண்டலத்தில் ஓடிய சூரியன் மேற்கில் மறைதஃக்கண்டும் கண்ணற்ற மக்கள் இதணத் தெளியார் ஆயிஞர். இளங்கன்று காளயாய், மூத்து எருதாய், சின்ஞட் களில் இறப்பதைக் கண்டும் அகன்ற உலகிலுள்ள மக்கள் தெளியாராயிஞர். என்னே! இவர்களின் அறிவு என்றவாறு.

உதித்த சூரியணக்கொண்டும், குழக்கன்றைக் கொண்டும் இளமை நிலேயாமையை உணர்த் தியவாறு.

ஆண்டு பலவும் கழிந்தன அப்பணப் பூண்டுகொண் டாரும் புகுந்தறிவா ரில்லே நீண்டன் காலங்கள் நீண்டு கொடுக்கனும் தூண்டு விளக்கின் சுடரநி யாரே.

178

இம் – எளின், வாழ்வின் வகை அறியாத் மக்களி னியல்பை உண்ரத்ததைல் நித்லிற்று. இ – ள் ; பல ஆண்டுகள் கழிந்தன ஆயினும் தந்தையாகிய இறைவணத் தியானித்து அவன் பக்கல் அணுகி அனுபவிப்பவர்கள் யாரும் இல்லே. அளவில் அடங்காத இயல்பையுடைய காலங்கள் மேலும் நீண்டு கொடுத்தாலும், தூண்டப்பட்ட விளக்கின் சுடரைப்போன்றது அது என்று யாரும் அறியமாட்டார்கள் என்றவாறு.

ஆண்டு பலவும் கழிந்தன – பிறந்து பதிறைறி ஆண்டுகள் நிரம்பின. அங்ங்கைம் அறிவறிந்த பருவம் கிடைத்துப், உயிர்த் தந்தையாகிய இறை வணப்பற்றி, அவனருகிலே புகுந்து, அவனருளாகிய எல்ஃயேற்ற இன்பத்தை அனுபவிப்பார் ஒருவரும் இல்ஃ என்பது உணர்த்தியவாறு.

காலம் அடியும் முடிவும் அறியப்படாத எல்ஃ யற்ற பொருளாதலின் ' நீண்டன காலங்கள் 'எனப் பட்டது. நீண்டு கொடுக்கினும் – இவனுடைய வாழ்நாள் நீண்டாலும். தூண்டு விளக்கின் சுடர்– தூண்டப்பட்ட விளக்கின் ஒளி சிறிது நேரம் நீண்டு எ ரி ந் து பின் சுடர்தட்டச் சுருங்குமாறுபோல, இளமையும் நிஃத்ததுபோலக் காணப்படினும் நில்லாது அழியும் தன்மையது; இதீன அறியார் மூடர்கள் என்றவாறு.

தேய்ந்தற் ெருழிந்த இளமை கடைமுறை ஆய்ந்தற்ற பின்னே அரிய கருமங்கள் பாய்ந்தற்ற கங்கைப் படர்சடை நந்தியை ஓர்ந்துற்றுக் கொள்ளும் உயிருள்ள போதே. 179 இம் – எளின், இளமை நிஃயோதது ஆதலின் உள்ளபோதே இறைவெனத் தியானிக்க என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இளமையானது நாள்தோறும் தேய்ந்து சிறிது சிறிதாக அற்றுக்கடைசியில் ஒழிந்தன ஆம். பின்னர், அருமையான காரியங்களே ஆற்றுவோம் எனின், அவையும் ஒழிந்தனவாம். ஆதலால் உயி ருள்ள காலத்திலேயே கங்கையாறு பாய்ந்து மறைந்த பரவிய சடையினேயுடைய சிவபெருமான ஆராய்ந்து பொருந்துங்கள் என்றவாறு.

இளமை தேய்ந்து அற்றுக் கடைமுறை ஒழிந்த; பின்னே அரிய கருமங்கள் ஆய்ந்து அற்ற; (ஆதலின்) உயிருள்ளபோதே கங்கை பாய்ந்து அற்ற படர்சடை நந்தியை ஓர்ந்து உற்றுக்கொள் ளும் என முடிக்க•

தேய்தல்–மெலிதல். அறுதல்–சிறிது சிறிதாக இற்றுப்போதல். ஒழிதல்–இல்ஃயாதல்.

பின்ணே அரிய கருமங்கள் ஆய்ந்து அற்ற – இளமை கழிந்த பிறகு அருமையான காரியங்கள் ஆராய்ந்து செய்யமுடியாதன ஆயின.

பாய்ந்து அற்ற – பாய்ந்து மறைந்த. பகிரதண் பன்னீராயிரம் ஆண்டுகள் தவம் செய்து கொணர. அதிவேகமாகப் பாய்ந்து இறைவன் திருச்சடையின் ஒரு மயிர்க்காம்பினடிக்கும் போதாதவாறு மறைந்த என்பதாம். ஓர்ந்து உற்றுக்கொள்ளும் – மனத்தைப் புறஞ் செல்லாவாறு தடுத்து, ஒருமுகப்படுத்தி, சிவயோ கத்தால் அவன் திருவடியையே பொருந்தி, தம் மனத்தை விட்டுப் பிரியாதபடி பற்றிக் கொள்ளுங்கள் என்று இளமை கழியுமுன்பு இயற்ற வேண்டிய பணிகளே அறிவித்தவாறு.

விரும்புவர் முன்னென்ணே மெல்லியன் மாதர் கரும்பு தகர்த்துக் கடைக்கொண்ட நீர்போல் அரும்பொத்த மென்முலே ஆயிழை யார்க்குக் கரும்பொத்துக் காஞ்சிரங் காயும் ஒத்தேனே. 180

இம் — எனின், மாதர் விரும்பிய இளமை எஞ் ஞான்று இவ்வண்ணம் ஆயிற்று என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மென்மைத் தன்மையை யுடைய மாதர்கள். கரும்பை உடைத்துக் கடைவாயிற் கொள்ளப்பட்ட சாற்றிணப் போல, இளமையுள்ள காலத்தில் என்ணே விரும்புவார்கள்; அத்தகைய யான் தாமரையரும்பை யொத்த மெல்லிய முஃயிணேயும், ஆராய்ந்த இழையிணயும் உடைய பெண்களுக்கு இளமையில் கரும்பை ஒத்தும் இப்பொழுது காஞ்சிரங்காயை ஒத்தும் இருந்தேன் என்றவாறு.

மெல்லியல்மாதர் முன் என்னே கரும்பு தகர்த்துக் கடைக்கொண்ட நீர்போல் விரும்புவர்; ஆயிழை யார்க்குக் கரும்பொத்துக் காஞ்சிரங்காயும் ஒத்தேன் என முடிக்க.

கரும்பை மென்று கடைக்கொண்ட சர்ற்றை; செறிதும் நழுவிவிடாதபடி சுவைத்துச் சுவைத்தூ விழுங்குமாறுபோல, நான் கட்டழகளுய் இருந்த காளேப் பருவத்து காணக் கேட்க உண்ண உயிர்க்க உற விரும்புவர்; அங்ஙனம், கரும்பொத் திருந்த நான், இளமை கழிந்து பல் கழன்று தசை திரங்கிக் குழி விழுந்த இக்காஃ, எட்டிக்காயைப் போலக் கசந்தேன் என்று இளமை நிஃயாமை யையும் அதன் பயீனயும் அறிவித்தவாறு.

பாலன் இளேயன் விருத்தன் எனநின்ற காலம் கழிவன கண்டும் அறிகலார் ஞாலம் கடந்தண்டம் ஊடறுத் தானடி மேலும் கிடந்து விரும்புவன் நானே.

181

இம் – எனின், காலத்தின் அருமையை உணரார் மூடர்; நான் நாதற்கு அன்பு செய்வேன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: நமக்கென பால்வரை தெய்வத்தாற் பகுக்கப்பட்டுநின்ற காலம் பாலன் என்றும், காள் என்றும், கிழவன் என்றும் கழிவதைக் கண்டும் இளமை நிஃயாதென்பதை மக்கள் அறியகில்லார். அவர்கள் அங்ஙனமாக நான், இவ்வுலகைக் கடந்து அண்டங்களே ஊடறுத்துநிற்கின்ற இறைவ னுடைய திருவடியை மேன்மேலும் கிடந்து அன்பு செய்வேன் என்றவாறு.

நின்ற காலம் பாலன் என இஃபைன் என விருத்தன் எனக்கழிவன கண்டும் (உலகவர்) நான் ஞாலங்கடந்து அண்டம் ஊடறுத்தானடி மேலுங் கிடந்து விரும்புவன் என முடிக்க நின்ற காலம் – வினேப் பொசிப்பிற்காக வரை யறுக்கப்பெற்று அந்தந்த ஆன்மாக்கட்கு என நின்ற காலம். மேலுங்கிடந்து – மேன்மேலும் பசு போதமற்று, பதி வசமாய்க்கிடந்து விரும்புவேன் என்றவாறு.

காலே எழுந்தவர் நித்தலும் நித்தலும் மாலே படுவதும் வாணுள் கழிவதும் சாலுமவ் வீசன் சலவிய ஞெல்லும் ஏல நிணேப்பவர்க் கின்பஞ்செய் தானே.

182

இம் – எனின், வா ணு ீள வீணுள் ஆக்கியது போதும் என எண்ணுவார்க்கு இன்பம் நல்குவன் செசன் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: நாடோறும் காஃ எழுந்த கதிரவன் மாஃயில் அத்தமிப்பதும், அதனுல் நமது வாழ்நாள் கழிவதும் போதும். அந்த இறைவன்கோபத்தோடு கூடியவன் ஆயினும் பொருந்த நிணப்பவர்கட்கு இன்பம் செய்தானுவான் என்றவாறு.

காஸ் எழுந்தவர்-சூரியன். வாணுள் கழிவதும் என்பது "நாளென ஒன்றுபோற் காட்டி உயிரீரும் வாள்" என்றதை அடியொற்றி எழுந்தது. சலவி யன்-கோபத்தையுடையவன். ஏல நிணேப்பவர்க்கு-தத்தம் பக்குவங்கட்குப் பொருந்த நிணப்பவர் களுக்கு

பருவூசி ஐந்துமோர் பையினுள் வாழும் பருவூசி ஐந்தும் பரக்கும் விருகம் பருவூசி ஐந்தும் பனித்தலேப் பட்டால் பருவூசிப் பையும் பறக்கின்ற வாறே, இம் — எளின் , இந்திரியங்களும் இளமையும் நில்லா என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: பருத்த ஊசிகள் ஐந்தும் ஓர் பையில் வாழ்கின்றன. அவை ஐந்தும் பறக்குங் காகமாகும். அவ்வூசிகள் ஐந்தும் நடுக்கங் கண்டால், அவ்வூசி கள் வழும் பையும் பறந்துபோம் என்றவாறு.

பருவூசி ஐந்து – ஐம்பொறிகள். பருவூசி— ஸ்தூல இந்திரியங்கள். இந்திரியங்கள் ஊசிபோலச் சென்று பொருட்களேப் பற்று தலின் பருவூசி எனக் குறிப்பித்தவாறு. பை-உடல். இந்திரியங்கள் தம் இஷ்டப்படி பறந்து சென்று நல்லவற்றிலும், தீயவற்றிலும் படிதலின் 'பறக்குங்காகம்' என்றுர். விருகம் - காகம்.

பனித்தஃலப்பட்டால் - நடுக்கம் கண்டால். இந்திரியங்கள் நடுக்கங் கண்டால் உடலழியும் என்றவாறு.

" புலன் ஐந்தும் பொறிகலங்கி நெறிமயங்கி அறிவு அழிந்திட்டு ஐமேல் உந்தி அலமந்த போதாக அஞ்சேல் என்றருள் செய்வான்'' என்று ஞானசம்பந்தர் அருளுவதுங் காண்க.

கண்ணதும் காய்கதி ரோனும் உலகினே உண்ணின் றளக்கின்ற தொன்றும் அறிகிலார் விண்ணுறு வாரையும் விணேயுறு வாரையும் எண்ணுறும் முப்பதில் ஈர்ந்தொழிந் தாரே.

இம் – எனின், எல்லாமாக இருக்கின்ற இறைவனே அறியாதவர்களாய், இளமையிலேயே செய்த விணக்கீடாகத் தேவரும் நரகரும் ஆயினரே என்று இரங்குதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : கண்ணெளியும், சூரியனெளியும் இவ் வுலகத்தை உள்நின்று கலந்திருப்பதாகிய ஒப்பற்ற பொருளுமாக இருக்கும் இறைவணே அறியமாட்டா தாராய் சுவர்க்கம் எய்துவாரும், நரகம் எய்து வாரும் எண்ணப்படுகின்ற முப்பது ஆண்டில், அறு பட்டு அழிந்தார்கள் என்றவாறு.

கண்ணது – கண்ணின் கண்ணதாகிய ஒளி. காய் கதிரோன் என்பது ஆகுபெயராகச் சூரிய னெளியை உணர்த்திற்று. இறைவன், கண்ணெளி யாயிருந்து காணுமுபகாரமும் அருக்கனெளியா யிருந்து காட்டு முபகாரமும் புரிகின்றுர் என்பது. உலகிண் உள்நின்று அளக்கின்ற தொன்று – விசுவ அந்தர்யாமியாய் நின்று தமது அளவற்ற பெருஸமயில் உலகம் ஏகதேசமாக இருத்தலே அளந்துகாட்டுகின்ற தலேவணே அநிகிலாராய்

விண்ணுறுவாரையும்விணயுறுவாரையும்என்ப வற்றுள் ஐகாரம் சாரியை, தத்தம் விண்கட்கு ஏற்பச் சுவர்க்க நரகங்களே அடைபவர்களாக என்பது பொருள்.

ஒன்றிய ஈிரண் கீலயும் உடன்றன நின்றது கண்டு நினேக்கிலர் நீதர்கள் கன்றிய காலன் கருக்குழி வைத்தபின் சென்றதில் வீழ்வர் திகைப்பொழி யாரே. இம் - எனின், உபாயம் தந்தும் உயிர்கள் உண ராமையை உணர்த்துதல் நாதலிற்று.

இ – ள்: பொருந்திய பதினுறு கஃகளும் நம் மோடு உடனுறைந்து நிற்பதைக்கண்டும் அக்கஃ களினிடமாக இறைவன் விளங்கி நிற்றஃ நிணக் கின்றிலர் இழிகுண மக்கள். சினந்த காலன் என்னும் காலதேவதை, பிறவிக்கு ஏதுவாகிய கருப்பாசயத் திற் புதைத்த பின் அதிலேபோய் வீழ்கின்ருர்களே; மல மயக்கம் ஒழியாதவர்களாக உள்ளனரே என்றவாறு.

பதிறை க‰களாவன உன்மணமுதல் பதினுறு. இதனேச் சோடசகலாப்பிராசாதத்துள் காண்க.

இறைவன் பதிஞறு க‰களுடன் உடனுற நிற்றலாவது அங்கங்கே கஃக்கு அதிபதியாய் நிற்றல்.

எய்திய நாளில் இளமை கழியாமை எய்திய நாளில் இசையினுல் ஏத்துமின் எய்திய நாளில் எறிவ தறியாமல் எய்திய நாளில் இருந்துகண் டேனே.

186

இம் – எனின், வாணூகா வீணுளாக்கலாகாது என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பிராரத்தவிணேகட்கீடாக, வரையறுக்கப் பட்ட வாழ்நாளில், இளமை நீங்காத வண்ணம். இறைவ**ண், அவனுக்கே** உரிய தோத்திரங்களால் ஏத்துங்கள் அங்ஙனம் வரையறுக்கப்பட்ட நாளிலே, பிராணவாயு வெளிப்படுவதை அறியாதபடி, அடைந்தஅந்நாளிலே யோகிருந்து நான் கண்டேன், அதீன நீங்களும் ஏத்துமின்கள் என்றவாறு.

எய்தியநாள் – பிராரத்த விணயின் நுகர்ச்சிக் காக எடுத்த உட**ம்**பிலே இவ்வளவுநாள் இருக்க என்று வரையறுக்கப்பட்ட நாள்

இளமை கழியாமை-பாலகஞுய்க் கழிந்த நாள் போக, பண்பட்ட அறிவைப் பயன்படுத்தும் நெறி அறிந்திருந்தும் காஃாப்பருவமும் கன்னிப்பருவமும் கழியாமை; இங்ஙனம் கூறியது இறைவன் புகழை உணர்ந்து ஓதுதற்கு உரிய பருவத்திலேயே என்றவாறு.

இசையிஞல் ஏத்துமின்-இசையோடு தோத்திரி யுங்கள். எறிவது அறியாமல்-ரேசகமாக வெளியில் தள்ளப் பெறுகின்ற பிராணவாயுவை அறியாத படி; என்றது பூரக கும்பக நிஃயிலேயேயிருந்து ஏத்துங்கள் என்றவாறு.

இருந்து கண்டேன் – யோகிருந்து அறிந்து அநுபவித்தேன் என்பதாம்.

## 5. உயிர் நிலையாமை

அஃ தாவது உயிரினது நிஃயாமை என்ற வாரும்; உயிர், அணுதிநித்தியமன்ரே? ''என்று நீ அன்று நான் 'என்பது சிவானுபூதிச் செல்வர்கள் திருவாக்கன்ரே? அங்ஙனமாக உயிரினது நிஃ யாமை என்றது எங்ஙனம் பொருந்துமெனின் உடலின்கண் உயிரினது நிஃயாமை என இடப் பெயர்ச்சொல் வருவித்து முடிக்கின், அவ்வையம் எழுதற்கு இடனின்ருமென்க. ஆசிரியர் வள்ளுவஞர் கல்வியின் இன்றியமையாமையைக் கல்வி கல்லாமை யென இரண்டதிகாரங்களால் விளக்கிஞற்போல, யாக்கை நி ஃயாமை, யாக்கையின்கண் உயிர் நிஃயாமை என்ற இருபகுதியான் எடுத்தோதிஞர் திருமூலரும் என்க.

தழைக்கின்ற செந்தளிர்த் தண்மலர்க் கொம்பில் இழைக்கின்ற வெல்லாம் இறக்கின்ற கண்டும் பிழைப்பின்றி எம்பெரு மானடி யேத்தார் அழைக்கின்ற போதறி யாரவர் தாமே. 187

இம்—எனின், தோன்றுவ யாவும் இறக்கக்கண்டும் உலகவர் இறைவனடி ஏத்துகின்றிலரே! என்று இரங்கிக் கூறுதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : தழைத்து வளர்ந்திருக்கின்ற செம்மை யாகிய தளிரையும் குளிர்ந்த மலரையும் உடைய பூங் கொம்பிலே உண்டாக்கப்பட்ட பொருள்கள் யாவும் இறக்கின்றனவாக இருப்பதைக் கண்டும், தவருமல் எட்பெருமானின் திருவடியை ஏத்தாதவ ராய் இருக்கின்ற அவர்கள் எமன்வந்து அழைக்கின்ற காலத்தை அறியாதவர் ஆவர் என்றவாறு.

கொம்பில் இழைக்கின்றவெல்லாம் இறக்கின்ற கண்டும், அடியேத்தார் அவர் போது அறியார் எனக் கூட்டுக. தழைக்கின்ற செந்தளிர்த் தண்மலர்க்கொம்பு – ஒருகாஃக்கொருகால் பொலிந்து விளங்குகின்ற செந்தளிர் போன்ற பாதங்களேயும், நிறத்தை யுடைய மேனியையும், தண்மலர்போன்ற கை கண் முகம் இவைகளேயுமுடைய பூங்கொம்பு போன்ற பெண்கள்.

இழைக்கின் றவெல்லாம் - கருவாக உண்டாக்கப் படுகின்ற உயிர்கள் எல்லாம்; என்றது மாதா வயிற்றிலிருந்து பிறந்த எல்லாம் என்றவாறு.

இறக்கின்ற கண்டும் – தத்தம் கால எல்ஃயில் பிறந்த உயிர்கள், உடஃவிட்டுக் கடந்து செல் வதைக் கண்டும். இறத்தல் – கடத்தல்.

பிழைப்பின்றி - பேசாத நாளெல்லாம் பிறவா நாள் ஆதலின் வாழ்நா*ு*ள வீழ்நாளாக்கும் தவறின்றி எம்பெருமான் எமக்கெல்லாம் தஃவன் ஏத்து வாரையும். ஏத்தாதாரையும் தம்மொடு படுத்திக் கூறியது '' அடி ஏக்தாதாரும் **க**வலற்க; எம்பெருமான் அடியை அடைய யா**ம்** *துணே*யிருக் கி**ன்**ரும்! உடன் வருக என உணர்த்திய குறிப்புமாம். கற்றறிந்த மகனுக்கும் கல்லாத மூடனுக்கும் தாயாகியாள் ஒரு*த்தி* அவ்விருவரானும் எந்தாய் எனப் பாராட்டப் பெறு தல் போல அணேத்து மக்களுக்கும் கருணேயிற் குறைவின்றி அவரவரும் எம்பெருமான் எம்பெரு பாராட்டப் பொதுமையின் என் று .மான் நிற்கின்றுன் என்றவாறு.

அழைக்கின்றபோது — விணப்போகம் முற்றுப் பெற்றகாலத்து. அஃதாவது உட‰யும் உயிரையூ**ர்**  ١

கூறுசெய்கிற கூற்றுவன் வந்து உயி**ரை அழைக்** கின்ற காலத்து என்பதாம்.

எமன் வந்து அழைக்கின்ற காலத்தை அறியார் என்றது உயிரும் உடலும் கூடியிருக்கின்ற காலத்தி லேயே இறைவனடியை ஏத்தி உய்க என்று பணித்த குறப்பாம்.

ஐவர்க் கொருசெய் விீனந்து கிடந்தது ஐவரும் அச்செய்யைக் காத்து வருவார்கள் ஐவர்க்கு நாயகன் ஓீல வருதலால் ஐவரும் அச்செய்யைக் காவல்விட் டாரே.

188

இம் - வெிஸ், இறுதிக் காலத்தில் கருவிகரணங் கள் காரியப்படா என்பது உணர்த்துதல் நாத<sup>ூ</sup>ற்று.

இ-ள்: ஐந்து இந்திரியங்களாகிய ஐந்து பேருக்கும் பொதுவாய் ஒரேவயலாகிய தேகம் விணப் போகங்கள் வின்ந்துகிடந்தது. முற்கூறிய பஞ்சேந்திரியங்களாகிய ஐந்துபேரும், விணப் போகம் விளே ந்திருக்கின்ற உடற்புலத்தைக் காத்து வருவார்கள். அப் பஞ்சேந்திரியங்களாகிய ஐவரையும் கொண்டு செலுததும் தலேவணுகிய உயிருக்கு எமணிடமிருந்து ஓலே வருவதால் முற்கூறிய ஐவரும் காவலே விட்டு விட்டார்கள் என்றவாறு.

விணமுடிபு வெளி. உருவக அணிபற்றி வந்தது இது.

பஞ்சேந்திரியக்களுக்குப் பொதுவாகஇவ்வுடற் புலம் விணப்போகங்களே வினிவித்துக கிடக் கின்றது; அப்போகங்களேப் பருவகாலம் வரையில் பாதுகாத்து வரு பவை பஞ்சேந்திரியங்களே. அப்போது உயிருக்கு ஓஃ வந்து விட்டது; தஃவன் கழிந்தான் என்ற உடனே பொறிக்காவல் போய் விட்டது; செய் பாழ்பட்டுக் கிடந்தது என்றவாறு.

இம்மந்திரத்திற்கு இவ்வாறன்றி, பஞ்சேந்திரி யங்கட்கும் விணப்பயன் நுகரக்கிடந்தது; அவ்விண் யைப் பிறர் நுகராத வண்ணம் பஞ்சேந்திரியங்கள் பாதுகாத்தன; பதியினிடமிருந்து ஓஃ வந்தது; எல்லாரும் விணயாகிய அச்செய்யைக் காவல் விட்டனர் என்று உரைப்பாருமுளர். அவ்வுரை பொருந்தாமை ஆழ்ந்துணர்க. ''விணப்போகமே ஒருதேகங்கண்டாய், விணதான் ஒழிந்தால் திணப் போதளவும் நில்லாது'' என்பர் ஆதலின் உடல் உள்ளபோது திருவடி சம்பந்தம் பெறவேண்டும் என்பதாம்.

இங்ஙனமன்றி, உயிராகிய ஒருநிலம் பொறியா கிய ஐவர்க்கும் உரியதாக வின்ந்து கிடந்தது; ஐவரும் நிலத்தைத் தம்வசப்படுத்திக் காத்தனர்; இறைவன், ஆருயிர்கள் நல்வழிப்படுத்தற்பொருட்டு ஐவர்க்கு ஓற்றிவைத்தனன்; அவன் ஆணேவழிக் கூற்றுவன் ஓஃவந்தது; ஐவரும் காவல் கை விட்டனர் என உரைகூறுவாரும் உளர். இப் பொருளும் வலிந்து கோடலியல்பிற்றுதல் காண்க.

மத்தளி ஒன்றுள தாளம் இரண்டுள அத்துள்ளே வாழும் அரசரும் அஞ்சுள்ள அத்துள்ளே வாழும் அரசனும் அங்குளன் மத்தளி மண்ணுய் மயங்கிய வாறே. இம் – எனின், உயிர் நீங்கிண் உடல் மண்**ணூடு.** மண்ணும் என்கின்றது.

இ – ள்: மண்ணுலாகிய கோயில் ஒன்று உண்டு அதில் ரேசக பூரகங்களாகிய தாளங்கள் இரண்டுள் ளன; மத்தளியில் வாழும் சிற்றரசர்கள்ஐவர் உளர்; அங்கேயே முடிமன்னன் ஒருவனும் வாழ்கின்ருன்; அவன் போய்விட்டபின், அக்கோயில் மண்ணுயிற்று என்றவாறு.

மத்தளி – மண் + தளி என்பதன் சிதைவு. தளி – கோயில்.

மத்தளி ஒன்றுள — உடல் மாயையின் காரிய மாதலின் மண்தளி எனப்பெற்றது ''தேரின் மண் மாயையாக'' என்ற சித்தித் திருவாக்கும் சிந்திக்க. ஒன்று என்றதற்கு ஏற்ப உண்டு என முடிதல் வேண்டும். மத்தளி என்பது பால்பகா அஃறிணேப் பெயராதலானும் ஒன்று என்றது ஈண்டு எண் குறித்து நில்லாது ஒருகாரியங் கூறிவன் என்புழிப் போல உரை நடைச் சுவைதர நின்றது ஒன்ருதலா னும் உள எனப்பன்மை முடிபேற்றது.

தாளம் இரண்டு உள – மூச்சுக்காற்றை உள்ளுக் கிழுத்தலாகிய பூரகமும், வெளிவிடு தலாகிய இரேச கமும் எனத் தாளங்கள் இரண்டுள்ளன. ரேசக பூரகங்களேத் தாளம் என்றது, பூரிக்குங்கால் மார்பு வீங்கி உயர்ந்தும், இரேசிக்குங்கால் ஒட்டித் தாழ்ந்தும் இயங்கு தலின். தாளமிடுங்கால் கை யுயர்ந்தும், ஒற்றுங்கால் கைதாழ்ந்தும் வரு தல் இயல்பு. உடீல மத்தளி (மத்தளம்) என்றமைக்கு ஏற்பத் தாளம் இரண்டு என்றுர். அத்துள்ளே வாழும் அரசரும் அஞ்சுள — உடலில் வாழும் அரசர் ஐவர். மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவியென்னும் ஐந்திடங்கீனத் தமக்குரிய தீல நகராகக் கொண்டு வாழும் சிற்றரசர்களாகிய புலனுடையார் ஐவர் உளர். அரசரும் ஐவருளர் என முடிபேற்க வேண்டியது அஞ்சுள என்ற அஃறிணே முடிபேற்றது அரசாக உருவகிக்கப் பெற்றவை அஞ்சு புலன்களுமே என்பது தெரிவிக்க.

அத்துள்ளே வாழும் அரசனும் அங்குளன் – மேற்குறித்த சிற்றரசர்களே அடக்கியாளும் பேரர சாகிய ஆன்மாவும் உளன் என்பதாம். அங்குளன் என்றது சிற்றரசர்கள் ஆளுமிடங்களிலும்பேரரசன் ஆணே செல்லுமாதலின் அங்ஙனம் கூறியது. 'காலன் ஓஃ வர' என்றது அதிகார இயைபு நோக்கி வரு விக்கப்பட்டது.

மத்தளி மண்ணுப் மயங்கியவாறு – மாயை யாகிய மண்ணின் காரியமாய்ப் பரிணுமப்பட்டு நின்றவுடல் மீட்டும் தங்காரணமாகிய மாயையாய்க் கழிந்தது என்பதாம்.

வேங்கட நாதணே வேதாந்தக் கூத்தணே வேங்கடத் துள்ளே வினயாடு நந்தியை வேங்கடம் என்றே விரகறி யாதவர் தாங்கவல் லாருயிர் தாமறி யாரே.

190

இம் – எனின், உடலின் நிஃயோமையை அறி வித்து. இறைவஃன உணர்ந்து உய்ய3வண்டுதெலின் இன்றியமையாமையை உணர்த்துதெல் நிதலிற்று. இ - ள்: உயிரைத் தாங்க வல்லவர்கள், இந்த உடல் வெந்து ஒழியும் என்று எண்ணி வேங்கட நாதணே, உபநிடத முடிவில் ஆனந்தக் கூத்து ஆடு பவணே, அணேத்தும் அழிந்து ஒழிதற்கிடமாகியுள்ள ஞானமயமாகிய இடுகாட்டுள்ளே விளேயாடுகின்ற எமது ஆசாரியமூர்த்தியாகிய சிவணே, அறிந்து உய்ய வேண்டிய வழியில் நின்று அறியாதவர்கள், ஒன்றும் அறியாதவர்களே என்றவாறு.

ஆர் உயிர் தாங்கவல்லார் கடம் வேம் என்று ( உணர்ந்து ) நாதனே, கூத்தணே. நந்தியை ( உணரும் ) விரகு அறி பாதவர் தாம் அறியார் என இயைக்க.

வேங்கடநாதண-தமிழ் வரைப்பாகிய திருவேங் கடத்து எழுந்தருளியிருக்கும் தஃவைகைய சிவன் என்றதை '' அரியுரு அரன் '' என்னும் சிவுபுரம் தேவாரத்தான் உணர்க. அன்றி, வேம் கட நாதன் என்று பிரித்து வெந்து ஒழியும் உடலுக்குத் தஃவன் எனப் பொருள் காண்பாரும் உளர். உணர்த்த உணரும் சித்தாகிய உயிர்த்தஃவணச் சடமாகிய உடம்புக்கு நாதனென்பதனுல் போந்த பயனின்மை யானும், மூன்றுவது அடிக்கண் உள்ள 'வேங்கடம்' என்பதற்கு உடலழியும் என்றே பொருள் காண வேண்டியிருத்தலானும் சுண்டுங்கூறல் ஏற்புடைத் தன்மையறிக.

வேதாந்தக் கூத்தீன - வேதத்தின் முடிவு ஞான பாகமாகிய உபநிடதம்; அதன்கண் இறைவன் என் றும் நடமாடுபவராதலின் இங்ஙனங் கூறிஞர். வேங்கடத்துள்ளே விளேயாடு நந்தியை — வேம் கடம் - தோன்றிய அனேத்தும் வெந்து ஒழிதற்கு இடமாகிய சுடுகாடு அதுவே இறைவன் இனிது றையுமிடம். ''கோயில் சுடுகாடு'' என்னும் திரு வாசகமும் சிந்திக்க. நந்தியை என்றது பேரூழிக் காலத்துப் பெருநடம் புரியும் பெருமானே எமக்கு ஆசான்மூர்த்தமாக எழுந்தருளினுன் என்னும் இயைபு விளக்கியவாறு.

வேம் கடம் - கடம் வேம் என மாறுக. கடம் -குடம்; ஈண்டு உடல். '' குளத்தின் மண்கொண்டு குயவன் வணந்தான் '' என்ற திருமந்திரமும் ஈண்டு இணேத்து எண்ணுதற்குரியது.

விரகு அறியாதவர் — பேரூழிக்காலத்து நட மாடும் பெருமானுக. ஞானவெளியில் ஆனந்தக் கூத்தனுக, வேங்கடநாதனுக இருப்பவனே, அடி யேணே ஆட்கொளற்பொருட்டு ஆசான் மூர்த்தியாக எழுந்தருளினுன் என்று, உபாயம் அறிந்து உணரா தார். உபாயங்களாவன கண்டும், கேட்டும், சிந்தித் தும் தெளிந்து உணர்தல். இதனத் தெளிவு குரு வின்' என்னும் திருமந்திரத்தான் உணர்க.

உயிர் தாங்க வல்லார் – பிராரத்த வினேகளா கிற சுமையோடு கூடிய உயிரைப் பெருஞ்சுமையாக நிணத்துத் தாங்குகின்றவர்கள் உயிரைத் தாங்கி நிற்கிற பயணே எய்த இங்ஙனங் கூறிஞர் என்று உணர்த சென்றுணர் வான்திசை பத்தும் திவாகரன் அன்றுணர் வாலளக் கின்ற தறிகிலர் நின்றுண ரார்இந் நிலத்தின் மனிதர்கள் பொன்றுணர் வாரிற் புணர்க்கின்ற மாயமே.

191

இம் — எனின், இருந்தபடியிருந்தே எல்லாவற்றை யும் அளந்தறியும் ஆற்ற2 மக்கள் அடைந்திலரே என இரங்குதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சூரியன், திசைகள் பத்தையும் சென்றே அறிவன்; இந்நிலத்து வாழ்கின்ற மக்கள் அன்று முதல் (என்றும்) உணர்வாலேயே அளந்தறிதஃல அறியகில்லார். வீணேநின்று இறந்து ஒழிபவர்க ளேப் போலக் கலக்கின்ற மாயத்தை ஒன்றி நின்று உணரமாட்டார்கள் என்றவாறு.

திவாகரன், திசை பத்தும் சென்றுணர்வான்; மனிதர்கள் உணர்வால் அளக்கின்றது அறிகிலர் பொன்று உணர்வாரிற் புணர்க்கின்ற மாய**ம்** நின்று உணரார்; என்னே! என இயைக்க.

எல்லாப் பொருள்களேயும் விளக்கும் சூரிய னும் தனது கிரணங்களால் சென்றுணர வேண்டி யிருக்க, மக்கள் இருந்தநிஃயில் நின்று உணருகிற ஆற்றஃப் பெற்றிருந்தும் அதனுல் பயன்கொண்டு அழிவின்றி வாழாமல் அழிவார் கூட்டத்துள் கலக் கின்றனரே என்னே! இவர்கள் அறியாமை என்பது கருத்து.

திசை பத்து – நேர்த்திசை நான்கும், கோணத் திசை நான்கும் மேலும் கீழுமாகிய பத்து. இவர **கரன் – பகல்செய்வோன். சென்**றுணர்வான் – தனது ஆயிரங் கிரணங்களேயும் அங்கங்கே நீட்டி அறிபவன்.

உணர்வால் அளத்தலாவது விசுவருபியான இறைவஞேடு ஒன்றி நின்று யாண்டும் என்றும் நிகழ்வனவற்றை அறிதல்.

நின்றுணர்தலாவது, இறைவன் திருவடியிலே ஒன்றிநின்று உணர்தல்.

பொன்றுணர்வாரில் – இறத்தஃ மட்டும் அறிகிற மக்களேப் போல; என்றது இறத்தல் பிறத்தலாகிய இரண்டில், பிறத்தல் இவர்களே அறியாமலே நிகழ்வ தொன்ருதலான் இங்ஙனம் கூறப்பட்டது.

மாறு திருத்தி வரம்பிட்ட பட்டிகை பீறு மதணேப் பெரிதுணர்ந் தாரில்லே கூறுங் கருமயிர் வெண்மயி ராவதும் ஈறும் பிறப்புமொ ராண்டெனும் நீரே.

192

இம் - எனின், சில எடுத்துக் காட்டுக்களான் நிலேயாமையை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சிக்கலறுத்து ஒழுங்குபடுத்தி நெய்யப் பெற்ற பட்டாடையும் கிழிந்து ஒழியும்; அதனே உணர்ந்தார் யாவருமிலர்; அங்ஙனமே கருமயிர் வெண்மயிர் ஆகும். அதனேயும் உணர்ந்திலர்; சூரியண் மேடராசியில் புகுதலும் மீனத்தில் மூழ் தலும் ஆகிய இரண்டையும் ஓராண்டு என்று மண்க்கும் தன்மை போன்றது இது என்றவாறு. மாறு திருத்தி - பூச்சிக் கூட்டிலிருந்து எடுத்த பட்டை, சிக்கல் அறுத்து ஒழுங்காக்கி வரம்பிட்ட பட்டிகை – கரைவரம்பும், நெசவு ஒழுங்கும் விஃல வரம்பும் அமைத்த பட்டாடை. பீறும் - கிழியும். ' நூற்றுப் பத்தாயிரம் பொன்பெறினும் நூற்சீஃ, நாற்றிங்கள் நாளுக்குள் நைந்துவிடு' மாதலின் இங்ஙனங் கூறிஞர். பட்டாடை வாங்குவோர் என்றும் இருக்கும் என்றே எண்ணுவர் ஆதலின் உணர்ந்தாரில்ஃல என்று அருளிஞர்.

கூறும் கருமயிர் – காமுகராலும். கவிஞராலும் அறல் என்றும் மழை என்றும் புகழ்ந்து கூறப்படுகிற கருமயிர். வெண்மயிர் – நரைத்து வெளுத்த மயிர்.

சூரியன் மேடராசியில் புகுந்து மீனராசியில் முடிதஃ ஓராண்டு என்று மகிழ்கின்றனர்; அதஃனத் தம் வாழ்நாளே அறுக்கும் வாளாக மதிக்கின்றிலர் என்பது விளக்கஈறும் பிறப்பும் ஓர் ஆண்டெனும் நீரே என்றுர்.

துடுப்பிடு பாணேக்கும் ஒன்றே அரிசி அடுப்பிடு மூன்றிற்கும் அஞ்செரி கொள்ளி அடுத்தெரி யாமற் கொடுமின் அரிசி விடுத்தன நாள்களும் மேற்சென் றனவே.

193

இம் – எளின், வரையறுத்த நாட்களுக்குள் வழி கோணுக என்று உணர்த்துதெல் நாதேலிற்று.

ஓ – ள் : அடுப்பில் ஏற்றித் துடுப்பிடப் பெற்ற பாணயில் சமைத்தற்காக இடப்பட்ட அரிசி ஒன்றே. அங்ஙனம் அடுப்பிலிடப் பெற்ற துடுப்பு, பானே, அரிசி ஆகிய மூன்றிற்கும் இடப்பட்ட எரிகொள்ளி ஐந்தாம்; அவ்வெரிகொள்ளி வீணுக எரிந்துபோகா வண்ணம், சமைக்கத்தக்க அரிசியைக் கொடுத்துக் கொண்டே இருங்கள். பிராரத்த பொசிப்புக்காக வரையறுக்கப்பட்ட ஆயுட் காலங்கள் கழிந்தன என்றவாறு

அடுக்குளையிலுள்ள அடுப்பும் துடுப்பும் பாளேயும் அரிசியும் எரிகொள்ளியும் இவற்மை உவமையாகக் கொண்டு, எடுத்த உடம்பும், அதேண இடை பிங்க‰யாகிற இயக்குகின் ற காற்றை இயக்கும் வலமூக்கும் இடமூச்குமாகிய துடுப்பும், பரை யமுதமாகிய அரிசியும், உடம்பும். பிராண**ன்** அபானன் முதலான எரி கொள்ளிகளும் தோன்ற அரிசியாக்கு தல்போல அமைத்து, அடுப்பில் உடம்பில் இடைபிங்க‰ வழியாக உயிர்ப்பிண ஒழுங்குசெய்து, ஆயிரம் இதழ்த் தாமரையில் அருமையை எடுத்துக் அமுதம் சமைப்பிக்கின்ற காட்டியவாறு.

துடுப்பிடு பாணக்கும் அரிசி ஒன்றே என உல கியலில் அட்டிற்சாஃயில் அமைக்கப்படும் உஃப் பாணேயையும், அகப்பையையும். அரி சி ையயும் உணர்த்திற்று.

அடுப்பிடு மூன்றுவன, அடுப்பிலே இடம்பெற்ற ஞாயிறும், திங்களும், தீயுமாகிய மண்டலங்கள் மூன்றுமாம். எரிகொள்ளி-நெருப்பு எரிகிற விறகு. அஞ்சாவன – பிராணன், அபானன், சமானன், உது. ஞன். வியானன் என்பன. அடுத்து எரியாமல் அரிசி கொடுமின் என்றது அவ்வெரிகொள்ளிகள் ஐந்தும் அடுப்பிலே அடுத்து வீணுக எரியாமல் பிராணுயாமமாகிய முயற்சியால் அமுதை அளியுங்கள் என்பதாம்.

நாள்களும் மேற்சென்றன என்பது பால்வரை தெய்வத்தால் வரையறுக்கப்பட்ட நாட்கள் கழிந்து அளவிற்குமேல் ஆயின என்பதாம். இதஞல், உடல் உள்ளபோதே சிவயோகத்தில் செறிந்து சிவாமுதம் உண்ணுக என்பது கருத்து.

இன்புறு வண்டங் கினமலர் மேற்போய் உண்பது வாசம் அதுபோல் உயிர்நிலே இன்புற நாடி நிணேக்கிலும் மூன்ரெளி கண்புற நின்ற கருத்துள்நில் லானே.

194

இம் - எனின், இறைவன் புறக்காட்சிக்குப் புலப் படான்; அக்காட்சியுள் நின்று அருளுவேன் எென்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: களித்த வண்டுகள், கூட்டமாகிய மலரிற் சென்று உண்பது அந்தப் பூக்களில் உள்ள மணம் பொருந்திய தேணேயே. அதுபோல, உயிர்கள் தாம் என்றும் பெயராது நிற்கும் நிஃக்களனுகிய திரு வடியை இன்பம் பொருந்தத் தேடித் தியானித் தாலும் சோம சூரியாக்கினி வடிவாகிய இறைவன் கருத்துள் நிற்பதன்றி, புறக் கண்ணுக்குப் புலப்படான் என்றவாறு.

இம்மந்திரத்தையொட்டிய கருத்து உடையது, ''தின்த்தண் உள்ளதோர் பூவினிற்றே ஞுண்ணதே நிணத்தொறும் காண்டொறும் பேசுந்தொறும் எப் போதும், அணத்தெலும்பு உள் நெக ஆனந்தத்தேன் சொரியும், குனிப்புடையானுக்கே சென்றூதாய்க் கோத்தும்பீ'' என்னும் திருக்கோத்தும்பிச் செய்யுள் வண்டுபோல உயிர்கள் நிஃயான திருவடிமலரில் சென்று தோயக்கருதினும் சிவன் புறக்காட்சிக்குப் புலப்படான்; அகக்காட்சிக்கே அகப் படுவன் என்பது கருத்து.

மூன் 6ரெளி கண் – மூன் 7ரெளிக‱யும் கண்ணுக் உடைய இறைவன், புறம் நின்ற கருத்துள்-பொறி வழியாகப் புறஞ்சென்ற கருத்தில்; அகமுகமாகப் பார்ப்பார்க்கன்ற எம் பொல்லா மணியைப் புறத்தே அறிய வொண்ணுது என்றவாறு.

ஆம்விதி நாடி அறஞ்செய்மின் அந்நிலம் போம்விதி நாடிப் புனிதீனப் போற்றுமின் நாம்விதி வேண்டும் தென்சொலின் மானிடர் ஆம்விதி பெற்ற அருமைவல் லார்க்கே. 195

இம் - எளின்; மக்கட் குரியன விதித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்; சொல்லுமிடத்து, மக்களாகப் பிறக்கும் விதியைப்பெற்ற உரணுடை உள்ளத்தார்க்கு நாம் விதிக்க வேண்டுவது என்னை? எடுத்த பிறவியில் இன்பம் வினேக்கக்கடிய வழிகளே நாடி அறங்களேச் செய்யுங்கள்: வீட்டு எலத்தை அடைகின்ற வழிகளே அரபய்ந்து இறைவடுவப் போற்றுங்கள்; இவ்வளவே நீ புகள் இயற்பவேண்டுவல் என்றேவாறு. ஆம் விதி - எடுத்த இப் பிறவியிவேயே இடர் மெலிந்து இன்பம் பெருக்கக்கூடிய விதிகள், அவை யாவன ஆலய வழிபாடு. அருமறையோதல், அறஞ் செய்தல் முதலியன,

அந்நிலம் – உரை மனம் கடந்துநின்ற வீட்டு நிலம் அதண அடையக்கூடிய வழியாவது ஞான நெறி நிற்றல், அங்ஙனம் நிற்பினும், மனம் சலி யாமைப்பொருட்டும்,வாதண தாக்காமைப்பொருட் டும் புறம்பேயும் பூசணே புரிக என்போர் 'புனிதணப் போற்றுமின் ' என்றருளிஞர்.

மானிடராம் விதிபெற்ற அருமை வல்லார்க்கே என்றது புல்லாய்ப் பூடாய் எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்தின் த்து, மக்கட்பிறவி எடுத்தல் அருமையில் அருமை என்பதை விளக்கியவாறு அத்தகைய மக்கட் பிறவியெடுத்தார் தாமே அறிய வேண்டுவ அறிந்து தெளிவாராதலின் 'நாம் விதிவேண்டுமது என்' என்றருளினர்.

அவ்வியம் பேசு அறங்கெட நில்லன்மின் வெவ்விய ஞகிப் பிறர்பொருள் வவ்வன்மின் செவ்விய ஞகிச் சிறந்துண்ணும் போதொரு தவ்விக்கொ டுண்மின் தீலப்பட்ட போதே.

196

இம் எனின், தவிர்வனவும் செய்வனவும் சாற்று தல் நுதலிற்று

இ – ள் : ுஞ்சணபேசி அறம் அழிய நடவாதீர் கள்; கொடியோராகி பிறர்பொருகோக்கவராதீர்கள்; செய்லமை உடையராகச் சிறக்கவாழ்ந்து உணாணும் போது யாரேனும் எதிர்ப்படின், ஓரகப்பையாவது அவர்களுக்குக் கொடுத்துண்ணுங்கள் என்றவாறு

சொல்லால் வருங் குற்றமே எல்லாக் குற்றங் களுக்கும் அரண் செய்வதாகவின், அக்குற்றத்தை முதற்கண் கடிவாராய் 'அவ்வியம் பேசி நில்லன்மின்' என்றுர். '' அவ்வியம் பேசேல் '' என்ற ஒளவை சுரு தியும் ஈண்டு இணுத்தற்குரியது. பிறர் பொருசுக் 'கள்ளத்தாற் கவர உள்ளம் இறுக வேண்டுதலின் வெவ்வியணுகி' என்றுர்.

பழிபட்டார் உணவை அறவோர் மறந்து**ம்** ஏலாராதலின், முதற்கண் செவ்வியன் ஆகுக; அத<sup>ன்</sup> பின் இட்டு உண்க என்று அருளிஞர்.

## 6. கொல்லாமை

அஃதாவது, உடலொடுகூடிய உயிர்கள் பிராரத் தத்தை உண்டு கழிப்பதற்குமுன், தன்னலம்பற்றி யாதல், சினத்தாஞதல், அறியாமையாஞதல் அவற்றை உடலினின்றும் பிரியாமை. இஃதன்றி வருத்தாமையும் ஆம் நி ஃ யாமையை ப் பல்லாற்றுனும் உணர்ந்த உயிர், பிற்தோருயிரை அதனுடம்பினின்றும் பிரித்தல் சிறிதும் சாலாதா தலின் நிஃயாமையின் பின் கொல்லாமை இடம் பெற்றது.

பற்ருய நற்குரு பூசைக்கும் பன்மலர் மற்ருர் அணுக்களேக் கொல்லாமை ஒண்மலர் நற்றுர் நடுக்கற்ற தீபமும் சித்தமும் உற்ருரும் ஆவி அமர்ந்திடம் உச்சியே. இம் – எனின், கொல்லார் வீடடைவர் என்பது உணாத்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : நமக்குப் பற்றுக்கோடாய் இருக்கிற சிவ உருவைப் பூசித்தற்கும் பல மலர்கள் வேண்டப் படுவன; அம்மலர்களுட் சிறந்த மலர் பிற உயிர் கீஸக் கொல்லாமையே ஆகும், நிருவடித்தியானம் நல்ல மாஃயாகும். அசைவற்ற தீபம் அசைவற்ற மனமாகும். இவையீனத்தையும் உற்றுப் பூரண மான உயிர் விரும்பி உறையும் இடம் எல்லா உலகிற்கும் மேலான வீட்டுலகமாகும் என்றவாறு.

' பன்மலர் வேண்டும் ' எனவும், ' ஒண்மலர் ஆம் ' எனவும், ' நற்ரூர் தியானம் ' எனவும் விணேகள் வருவித்து முடிக்க.

பற்றுய நற்குரு - அஃந்த மனத்திற்கு அடைக் கலத்தானமாகிய சிவகுரு,. குருபூசைக்கும் என்ற உம்மை சிவபூசைக்கும் என்பதஃனத் தழுவி நின்றது. பன்மலர் என்றது புறம்பே யுள்ள பன்னிறப் பூக்கஃள.

கொல்லாமை, பொறியடக்கம், பொறுமை, இரக்கம், அறிவு, வாய்மை, தவம், அன்பு என்பன அகமலர்கள். அவற்றுள் தஃயோய சிறந்த மலர் கொல்லாைமயே என்பார் 'கொல்லாமை ஒண் மலர்' என்று அருளிஞர்.

நற்ருர் - பன்மலர் விரவு தலுற்ற மாஃ. ஈண்டுக் கொல்லாமை முதலிய பண்பாடுகள் பல விரவிய. பழுத்த மனம் என்பதாம். நடுக்கற்ற தீபம் – காற்ருல் அசையாத, ஆடாத விளக்கு. இது ஐம்பொறி வயப்பட்டு உலகவாதனே தாக்காத உள்ளத்திற்கு உவமையாயிற்று.

ஆரும் ஆவி; பெயரெச்சத் தொடர். ஆவி -ஆன்மா, அணு - உயிர். அமர்ந்திடம் உச்சியே என்பதற்கு, அகமலரைக்கொண்டு அகப்பூசை செய்யும் ஆன்மா (ஆவி) விரும்பி உறையுமிடம் பிரமரந்திரமாகிய பெருவெளி என்று யோக நெறி பற்றி உரை கொள்ளுக.

கொல்லிடு குத்தென்று கூறிய மாக்களே வல்லடிக் காரர் வலிக்கயிற்றுற் கட்டிச் செல்லிடு நில்லென்று தீவாய் நரகிடை நில்லிடும் என்று நிறுத்துவர் தாமே.

198

இம் – எனின், கொஃ செய்வார் உறும் பயன் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

- இ ள்: 'கொல்லு' 'குத்து' என்று சொன்ன மக்களேக்காலன் ஏவலர்கள் வன்மையுள்ள கயிற்ருற் கட்டி, 'ஓடு' 'நில்' என்று உரப்பி, எரிவாய் நரகத்து நெடுங்காலம் நிற்க என்று பணிப்பர் என்றவாறு.
- ்கொல்லிடு என்பதணே இரண்டாக்கி, கொல் எறி எனப் பொருள்கோட்லும் ஆம். மாக்கள் என்றுர் அருள் என்னும் உயிர்ப்பண்பு தொஃந்து விலங்கறிவு விளங்கித் தோன்றலின், தாம், ஏ: அசைகள்.

வல்லடிக்காரர் - குறும்பாக வழக்காடுபவர்க**ன்.** இற்றைஞான்றும் வல்லடிவழக்குக்காரன் என்ற வழக்குண்மை ஓர்க.

செல்லிடு நில் என்று – போ, நில் என்று ஒரு பயனும் கருதாதே அவமதிக்காக ஏவிப் பணி கோடல்.

## 7. புலாள்மறுத்தல்

அஃதாவது, கொன்றதால் வந்த ஊன் உண்ட‰த் தவிர்த்தல்; ஆதலின், இது கொல்லாமை யின் பின் வைக்கப்பட்டது.

பொல்லாப் புலாலே நுகரும் புலேயரை எல்லாரும் காண இயமன்றன் தூதுவர் செல்லாகப் பற்றித் தீவாய் நரகத்தின் மல்லாக்கத் தள்ளி மறித்துவைப் பாரே.

199

இம் - எளின், புலால் நுகுர்வார் நிரயத்தழுந்துவைர் என்றெல் நுதலிற்று

இ - ள் மிகத் தீய ஊணே உண்ணும் இழிசனரை இயமதாதர்கள், எல்லாரும் காண. செல்லுப்போல வலிந்துபற்றி. எரிவாய் நரகத்தில் மல்லாக்கத்தள்ளி, வெளிப்போதரா வண்ணம் தடுப்பர் என்றவாறு •

உள்ளத்தைக் கெடுத்து விலங்குத் தன்மையை விளேவித்தலின் புலால் பொல்லாததாயிற்று. நுகர்தல் - விரும்பி உண்டல். புலாலுண்டலாலேயே புஃ யேராவர் என்பது கருத்து. எல்லாருங்காண என்றது யாரும் இனி இந்ஙனம் உண்டு வருந்தாம லிருக்க வேண்டும் என்ற குறிப்பு. செல் - கறையான்; பற்றிக் கொண்டால் விடாதது; அரித்தே அழிப்பது ஆகலின் செல்ஃப் போலப் பற்றி என்றுர். தீவாய் நரகம் – குப்பீபாகம் என்னும் தீநரகு, மல்லாக்கத்தள்ளி - நெருப்பிற் பட்டு எய்தும் துன்பத்தை எல்லாரும் காணவேண்டி முக மேலாகத்தள்ளி. மறிந்து – சூடுபொருது எழுந்தோட நிணேயின் அதணத் தடுத்து' வைப்பார் - மீளாமே கிடத்துவர்.

கொ&ேயே களவுகள் காமம் பொய்கூறல் மஃவான பாதக மாம்அவை நீக்கித் தஃயாஞ் சிவனடி சார்ந்தின்பஞ் சார்ந்தோர்க் கிஃயாம் இவைஞானு னந்தத் நிருத்தலே. \* 200

் இம் – எனின், ஜம்பெரும் பு!வங்களினின்று நீங்கிஞர் சிவனடி சேர்வர் என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் : கொஃயும், கள்ளும், களவு**ம்,** காமமும், பொய்கூறலும் ஆகிய ஐந்தும் அணேவரும்

என்ற திருமந்திரம் மிகையாகக் காணப்படுகிறது. 🕟 🗵

<sup>\*</sup> இச்செய்யுள் சிலபதிப்புக்களில் கொல்லாமையில் சேர்க்கப் பெற்று, ஈண்டு.

கொன்றி லாரைக் கொலச்சொலிக் கூறிஞர் தின்றி லாரைத் தினச்சொலித் தெண்டித்தார் பன்றி யாய்ப்படி யிற்பிறந் தேழ்நரகு ஒன்றுவார் அரன் ஆணயி துண்மையே.

n

மலேக்கத் தக்க பெரும்பாவங்களாம். ஆதலின் அவற்றை நீக்கி, தேவதேவனுன சிவனடி சேர்ந்து இன்பம் மருவிஞாக்குத் துன்பமேயில்லே. இங்ஙனம் துன்பினறி என்றும் இன்பத்திலிருத்தலே ஞானக் களிப்பில் இருத்தலாம் என்றவாறு.

இ ஃ என்பதற்குச் செயப்படுபொருள் வருவித்து உரைக்கப்பட்டது இவை என்று சுட்டு இன்பம் சார்ந்திருத்தலாகிய தொழிஃயுணர்த் திற்று. உயர்சிவ ஞானத்தால் விளேவதே உண்மை யானந்தம் ஆதலின் இவை ஞானைந்தத் திருத்தலாம் என்றருளப் பட்டது.

## al men real and an Escal in the Al

அஃதாவது, காமநூலார் பரகீயம் என்று சிற்றின்பம் பிகு வாயிலாகக்கொண்ட பிறர்மணே யாளே விரும்புதலும் செய்யாமை. முன்னர் பெரும் பாவங்கள் ஐந்தென வகுத்தவற்றுள் கொல்லாமை, புலான் மறுத்தல் என்ற இரண்டானும் கொல்லாமை, கடிந்தவன், பிகு காமம் காரணமாக நிகழும் பிறர்மணே நயத்தலும் கூடாது ஆகலின் இதனேப் புலால் மறுத்தலின் பின் வைத்தருளினர்.

ஆத்த மணேயாள் அகத்தில் இருக்கவே காத்த மணேயாளேக் காமுறும் காளேயர் . காய்ச்ச பலாவின் தனியுண்ண மாட்டாமல் ஈச்சம் பழத்துக் கிடருற்ற வாறே.

இம் – எனின், பிறர்மண நயப்பார் பேதைபைப் இவ்வண்ணம் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று. இ – ள் : கட்டிய மணேவி வீட்டில் இருக்கப் பிறரால் பாதுகாக்கப்படுகின்ற மணயாளே விரும்புங் காளேகள் வீட்டுக்கொல்ஃயில் காய்த் துள்ள பலாப் பழத்தை உண்ணமாட்டாமல், காட்டில் பழுத்துள்ள ஈச்சம்பழத்தை அடைதற்குத் துன்பம் அடைந்தாற் போலும் என்றவாறு.

ஆத்த — யாத்த என்பதன் மரூஉ. தம்மோடு விதி கூட்ட, அன்பு பிணப்ப, பலரறியத் தாலி கட்டிய மீனயாள் ஆத்த மீனயாள். முன்னர் ''ஆத்தமாஞர் அணவரும் கூடி'' என்றதும் காண்க.

அகத்தில் இருக்க என்றது ஐம்புல இன்பமும் ஆரத்துய்க்கும் நிஃயில் இடையூறு சிறிதும் இன்றி எளிமையில் இருக்கவும் என்பது கருத்து.

காத்த மணயாள் – மதிற்காவல் வாயிற்காவல் முதலிய புறக்காவலானும், கற்பு நிறைமுதலிய அகக்காவலானும் காக்கப்பெற்ற பிறன்மணயாள்.

காய்ச்ச பலா என்று வாளாகூறிணுலும் பொரு ளுக்கு ஏற்ப வீட்டின் கொல்ஃயில் காய்த்த பலா எனக்கொள்க. இது அடைதற்கு எளிமையும், இன்ப மிகுதியும் தோன்றநின்றது.

ஈச்சம்பழம், அடர்ந்தபு தரில் முட்களுக் திடையே இருப்பதால் எவ்வளவு பாதுகாப்பாகப் பறிக்க முற்படினும் முட்குத்து தல் போலப் பிறர் மணேயான எத்து 2ண எளிதிலடையலாமாயினும், புக்கவிடத்து அச்சம், போதரும்போது அச்சம், துய்க்கும் இடத்து அச்சம், தோன்ருமற் காப்பச்சம், எக்காலும் அச்சம் எய்து தலின் காமுறற்க என்றதாம்.

திருத்தி வளர்த்ததோர் தேமாங் கனியை அருத்தமென் றெண்ணி அறையில் புதைத்துப் பொருத்த மிலாத புளிமாங்கொம் பேறிக் கருத்தறி யாதவர் காலற்ற வாறே, 202

இம் – எனின், பிறர்மணே நயப்பார் காலற்றுபு போவார் என்று உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: ஒழுங்குபடுத்தி வளர்க்கப்பெற்ற தேமா விண் கனியை, தமக்குப் பொருளாவது என்று எண்ணி (உண்ணுதே) அறையில் புதைத்து வைத்துவிட்டு, தமக்குச் சிறிதும் பொருந்துவ தல்லாத புளிமாமரத்தின் சிறுகின்யில் ஏறி ஒழுக்கத்தின் உண்மைக்கருத்து இன்னதென்றறி யாது மயங்கினேர் வழியற்று விழிப்பர் என்றவாறு.

காலற்றவாறு இதுவா**ம்** என ஒருசொல் வரு. வித்து முடிக்க

திருத்தி வளர்த்ததோர் தேமாங்கணி - பண் பட்ட நிலத்தில், வழிவழியாகச் சுவைதரும் மரபில் வந்து, கொத்தியும் வெட்டியும். எருவும் நீரும் இனியன பெய்தும் வளர்க்கப்பெற்ற தேமாவின் கனிபோன்ற நற்குடிப் பிறப்பும் பொற்பும் கற்பும் நற்குணமும் வாயந்த மணேயாள் என்பது குறிப்பு.

அருத்தம் என்று எண்ணி - என்றும் தம் முடைய பொருளாம்; வேண்டுகாலத்துத் துய்க் கலாம் என்று எண்ணி. அறையில் புதைத்து – எழுச்சியு**ம், இன்**புமின்றி அவிந்துபோக அறையில் மூடிவைத்துவிட்டு, புறகாவலும் இட்டு.

கணியைக் காற்ருட்டம் இல்லாத அறையில் புதைத்துவைத்தால் அழுகிப் போதல்போல, கற்புடை மீனவியும் மூத்து ஒழிவர்: அதஞல் குடும்ப விளக்க மாகிய சந்ததி யற்றுப்போகும் என்பதாம்.

புளிமா என்றது சுவையின்மை மாத்திரமின்றி உறுதியும் இல்லே என்பது விளக்கியவாறு.

காலறுதலாவது காலொடிதலும், சந்ததி யற்றுப் போதலும். புறத்தொழுக்கம் உடையார்க் குச் சந்ததியற்றுப்போதல் இயல்பு.

பொருள்கொண்ட கண்டனும் போதத்தை யாளும் இருள்கொண்ட மின்வெளி கொண்டுநின் றேரும் மருள்கொண்ட மாதர் மயலுறு வார்கள் மருள்கொண்ட சிந்தையை மாற்றகில் லாரே 203

இம்-எனின், மாதர்மயலுறுவார் இருவகையர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; பொருளே மிக ஈட்டிய கொடாக் கண்டேனும், அறிவை மறைத்துத் தன்வயப்படுத்தி ஆளுகிற அறியாமை என்கின்ற ஆணவ இருளிலே தோன்றிய - மின்வெளிபோன்ற அறி வைப் பெரி தென்று மதித்திருப்பவனும் மயங்கி அம்மா தர்கள்மேல் மயக்க முறுவார்கள்; மயங்கிய சிந்தையை ஒருபோதும் மாற்ற ஆற்றலற்றவர் ஆவர் என்றவாறு.

பொருள்கொண்ட கண்டன் – விடாக்கண்டன் என்பனபோல ஒரு வழக்கு. கண்டன் – கீழ்மகன்.

போதத்தையாளும் இரு**ள் - ஆன் மாவின்** அறிவை விளங்கவொ**ட்டாது** தடுத்துநிறுத்**தும்** ஆணவமலம்.

இருள்கொண்ட மின் வெளி — அவ்வாணவமல மறைப்பில்தோன்றும் ஏகதேசஞானம் மின்வெளி என்ருர் கல்லெறிதலால் பாசி விலகிய நீர்போலத் தோன்றிமறைதலின். தோன்றிமறையும் புல்லறி வரும் மாதர்மயலில் மயங்குவர்`என்பதாம்.

## து. மகுனிரிழிவு

அஃதாவது, உடல்நலத்தால் உள்ளம் கவரும் பொதுமகளிர் எவ்வகையினும் இழிந்தவர் என்ப தாம். பிறர்மணநயபபார், அதன்கண் இடையூறு தோன்றுதஃ உணர்ந்து, பொதுமகஃபைப்புணர்வரா தலின் அதுவும் கூடாது என்பார் பிறர்மண நயவாமையின் பின் இதனே வைத்தார்

இஸ்நல வாயினும் எட்டி பழுத்தால் குஸ்நல வாங்கனி கொண்டுண லாகா முஸ்நலங் கொண்டு முறுவல்செய் வார்மேல் விலகுறு நெஞ்சிண் வெய்துகொள் வீரே. 204

இம் – ஏனில், மகளிர் புறவழகால் நம் புந்திகவர் வார்; அவரைப் பொருந்தற்க என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று. இ-ள்: எட்டி, இலே முதலியவற்ருல் அழகிதாய் இருப்பினும் குலேயாகக்காய்த்திருக்கின்ற நல்ல அதன் பழத்தை யாரும் உண்ணக்கூடாது. அது போல முலேயழகைக் கொண்டு புன்முறுவல் பூக்கின்ற மகளிர் மேல் செல்லும் நெஞ்சை விலக்குங்கள்: அவ்வெண்ணம் கொடிது என்று எண்ணுங்கள் என்றவாறு.

எட்டிக்கனி செம்மையாய், அழகாயிருப்பினும் நச்சுத்தன்மையுடையது; பொதுமகளிரும் எல்லா வகையினும் இனியராயினும் கொடியர்; ஆதலால் அவர்களே விரும்பு தலொழிக என்பதாம். இம் மந்திரம் எடுத்துக்காட்டுவமையணி.

மணேபுகு வார்கள் மணேவியை நாடில் சுணேபுகு நீர்போல் சுழித்துடன் வாங்கும் சுனவது போலக் கசிந்தெழும் அன்பை நனவது போலவும் நாடவொண் ணதே.

205

இம் – எனின், 'இழிந்த மாதரிஃணப்பு எண்ண வுங் கூடாத ஒன்று ' என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பிறர்மணே புகுவார், பிறர் மணவியை விரும்பின், அச்செயல் மலேச்சுணயில் புகுகிற நீர் போல, இவணேச் சுழிப்படுத்து இழுத்துக்கொண்டு செல்தும், ஆதலால் கனவுபோல அவர்கள் மாட்டுச் சிறிது சுரக்கின்ற அன்பிண நனவுபோல உண்மை யான தென்று விரும்புதல் ஒண்ணுது என்றவாறு. இதற்கு வேறுரை கூறுவாருமுளர்; அது பொருந்தாமை அவ்வுரையை ஊன்றி நோக்கி அறிக

கனவில் உண்டவன் கருத்து நிரம்பினும் வயிறு நிரம்பாதது போல, அவர்களது அன்பு உண்மையன் பிற்கு உறுதுணேயாகாது என்பதாம்.

இயலுறும் வாழ்க்கை இளம்பிடி மாதர் புயலுறும் புல்லின் புணர்ந்தவ ரேயினும் மயலுறும் வானவர் சாரவிரும் என்பார் அயலுறப் பேசி அகன்றெழிந் தாரே, 206

இம் — எனின், மகளிர் அயலுறப் பேசும் இயல் பினர் என்று உணர்த்துதல் நுதலிற்று,

இ — ள் : அழகணேத்தும் அமைந்த வாழ்க் கையிண உடைய இனய பெண்யாண போன்ற மதர்த்த மங்கையர். மழையைப் பெற்ற புல்ஃப் போலத் தம்மை விரும்பிப் புணர்ந்த காதலராயிருப் பினும், மயங்கிய தேவரை யொப்பார் வந்து பொருந்த, இரு என்று சொல்வர். பழைய காதலரை அயற்பட மொழிந்து அகண்று போவார்கள் என்றவாறு.

இயல் - அழகு. இளம்பிடிமாதர் என்றது காதன்மையால் களிற்றைப் பிணிக்கும் இயல்பு நோக்கி.

புயனுறும் புல்லின் புணர்ந்தவரேயினு**ம் -**த**ஃப்பெயல் பெற்ற புல்**ஃப்போலப் பசந்துகூடிய காதலராயினும்; என்றது பரத்தையர் வறுமைக் காலத்தில் வளமுறுத்திப் புணர்ந்த வள்ளென்மை உடையராயினும்;என்பது விளக்கிற்று.

மயலுறும் வானவர் சார இரும் என்பார் - உட லின் அழகாலும் உறுபொருள் அளித்தலாலும் சிறந்த தம் அழகில் மயங்கிய வானவரைபொப்பார் வெளின் முதற்காதலரை. பழமை பாராட்டாது, நென்றி மறந்து சிறிது வெளியிலிருங்கள் என்பார்கள் என்பதாம்.

அயலுறப் பேசி – குதிரை கீழே தள்ளியது மட்டு மன்றிக் குழியும் பறித்ததுபோல அக்கணமே தம்மை மறந்துசெல்லும் வகைை அயற்பட மொழிந்து.

அகன்று ஒழிந்தார் - மீளவும் கூட விருப் பின்றிப் புறம் போக்கிஞர்கள் என்றவாறு.

இம்மந்திரத்திற்குப் 'புயனுற புல்லிப் புணர்ந்தவர் எய்தும். மயலுறும் வானவர் சார்விது என்பார் ' எனப் பாடங்கொண்டு பலசொல் வருவித்து இடர்ப் பட்டுப்பொருள் காண்பாருமுளர் அவை ஏலுமேற் கொள்க.

வையகத் தேமட வாரொடும் கூடியென் மெய்யகத் தோருளம் வைத்த விதியது கையகத் தேகரும் பாலேயின் சாறுகொள் மெய்யகத் தேபெறு வேம்பது வாமே

207

இம் - எனின், மடவார் கூட்டத்திஞல் மாண் பயன் இல்லே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று. 7

இ - ள் : உலகத்தில் பெண்களோடு கூடுவதாற் பெரும்பயன் ஒருசிறிதுமில்ஃ. இது உண்மை ஞானிகள் கண்ட ஒரு முடிபாகும். கையில் பொருள் பெறும்பொழுதே கருப்பாஃயிற்பெற்ற சாறு போல இனிக்கப்பேசி, மனத்துள் வேம்புபோலக் கசக்க நிண்ப்பர் என்றவாறு.

என் என்பது என்ன பயன் தருவது **என்னும்** பொருளதாய விருவி*ட்*னக் குறிப்புமுற்று.

மெய் அகத்தோர் – உண்மை ஞானிகள். இது என்னும் எழுவாய் வருவித்து விதியது என்பதோடு முடிக்க. விதியது – விதியினே உடையது; குறிப்பு முற்று.

கையகத்தே — கொடுத்தபொருள் கையகத்த தாக இருக்கும்போதே, கரும்பாஃயின்சாறு கொள் மெய் – எனக்கு நீ கரும்பாஃயில் பெறுகின்ற சாறு போல் இனியை; இதனே உறுதியென்று கொள்வா யாக; நான் உரைப்பனமெய் (என்றுகூறி), அகத்தே-மனத்துள் பெறு வேம்பதுவாமே – பெற்ற வேம்பு போலக் கசப்பது இதுவாம் என்பர்; இருமனப் பெண்டிராதலின் இங்ஙனம் கூறுவர் என்க.

இதற்குப் பொருந்தா உரைகண்டு வேண்டி யாங்குச் சொல் விரித்து எழுதும் உரையும் உள.

கோழை ஒழுக்கம் குளமூடு பாசியில் ஆழ நடுவார் அளப்புறு வார்களேத் தாழத் துடக்கித் தடுக்கில் லாவிடில், பலது துறைந்தவர் போகின்ற வாறே. இம் – எனின், பரத்தையைப் புணர்வாரைத் தடுப்பதே நல்லோர்கடன் என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் : விந்திணப் பரத்தையின் மாசுபடிந்த கருக்குழியில் ஆழநட்டுக் காமவின்பத்தை ஆராய் பவர்களே இடையூறுண்டாக்கிப் பிணித்துத் தடுக் காவிடின், நுழைவழியில் நுழைந்தாவது அவர்கள் அடிக்கடிச் சென்று அழிவர் என்றவாறு

கோழையொழுக்கம் – சுக்கிலத்தின் பெருக்கு. குளம் மூடு பாசியில் ஆழ நடுவார் என்றது நோயும் பிறவுமாகிய பாசிமூடிய கருக்குழியில் காமமிகுதி யால் ஆழ நடுவார் என்று இழித்துக் கூறியவாறு.

அளப்புறுவார் - முழுகிப் புரண்டு ஆராய்கின்ற வர்கள். தாழத்துடக்கி - போகாமல் தடைபடப் பிணித்து. பரத்தமை மிக்காரை எவ்வகையினும் தடுத்தல் இயலாதாகலின் கயிற்ருற் கட்டிப் போட்டுத் தடுக்க வேண்டும் என்கின்ருர். அங்ஙன மன்றி அன்பாலும் உபதேசத்தாலும். உரையாலும் தடுக்கின் ஏற்று இருப்பவர்போல இருந்து இடங் கண்டவழி ஏய்த்து நேர்வாயில் மூடியிருந்தாலும் நுழைவாயில் புகுந்து போய்விடுவார் என்பதை விளக்க 'பூழை நுழைந்தவர் போகின்றவாறே', என்ருர்.

#### 10. நல்குரவு

அஃதாவது, நல்கூர்ந்தாரது இயல்பு; குன்றன்ன செல்வராயிலும் பரத்தமை முதலிய தீய ஒழுக்கம் படைத்தார் பொருளாற் சிறுமை யுறுவராதலின் இது மகளிரிழிவின் பின்பு வைக்கப் பட்டது. " இருமனப் பெண்டிரும் கள்ளும் கவறும். திருநீக்கப்பட்டார் தொடர்பு'' என்ற தமிழ் மறையும் எண்ணுதற் குரியது.

புடவை கிழிந்தது போயிற்று வாழ்க்கை அடையப்பட் டார்களும் அன்பில ராஞர் கொடையில்**ஸ் கோளில்ஸ் கொண்டாட்ட மில்ஸே** நடையில்ஸ் நாட்டில் இயங்கு<del>கின்</del> ருர்கட்கே, 209

இம் – எனின், பொருளிலார்க்கு ஒன்றைம் இல்ஃ என்பது, உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: உடுத்திய ஆடை கிழிந்து பயனற்றுப் போனதைப்போல நம் வாழ்க்கையும் பயனற்றது. நம்மால் விரும்பி அடையப்பெற்ற பெண்டிரும் மக் களும் ஏவலரும் நம்மாட்டு அன்பிலராயினர்: ஆசலின் கொடுப்பதில்லே; வாங்குவ தில்லே; கொண்டாட்டம் இல்லே; நாட்டில் நடப்பில்லே என்றவாறு.

வாழ்க்கை கிழிந்தது ; போயிற்று : அடையப் பட்டார்களும் அன்பிலராஞர் ; கொடை முதலிய இல்லே என இயைக்க.

அற்றங்காக்கும் சுற்றுடைப் பூந்துகில் கிழிந்து பயனற்ருற்போல வறியவர் வாழ்க்கையும் பயனற்றது என்பது கருத்து. கொண்டாட்டம் -மணமும் விழவும் பண்டிகையும் முதலியன. போய்க்குழி தூர்ப்பான் புலரி புலருதென் றக்குழி தூர்க்கும் அரும்பண்டந் தேடுவிர் எக்குழி தூர்த்தும் இறைவணே எத்துமின் அக்குழி தூரும் அழுக்கற்ற போதே,

210

இய் — எளின், வறுமையால் வாடுவார்க்கு ஓர் உபாயம் உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; பொழுது விடிகின்றது என்று வயிற் றுக்குழியை நிரப்ப அதற்குரிய அரும்பண்டங்களேத் தேடுகின்ற மக்களே! எத்தகைய குழிகளேத் தூர்த் தாவது இறைவணே யேத்துங்கள் ; உங்களுடைய கண்மமலமாகிய அழுக்கு நீங்கியபோது உங்கள் வயிற்றுக்குழி தூர்ந்துவிடும் என்றவாறு.

இறைவண் ஏத்திறுல் வறுமை தொஃயும் என்பது கருத்து.

பொய்க்குழி தூர்ப்பான் - நாடொறும் எத்தண முறை உண்டாலும் நிரம்பியதுபோல இருந்து மீளவும் பசித்தலின் வயிறு பொய்க்குழியாயிற்று.

புலரி புலருது என்று - பொழுது விடிந்து விட்டதே என்று. "இன்றும் வருவது கொண்லா நெருநலும், கொன்றதுபோலும் நிரப்பு" என்பர் வள்ளுவராகலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். அழுக்கு -நல்குரவிற்கு ஏதுவாகிய விணேச்சேடம். இதற்குப் பிறஉரைப்பாரு முளர். அது வறுமைக்கு மூலமன்மையின், ஈண்டைக்கு ஏலாது. கற்குழி தூரக் கனகமும் தேடுவார் அக்குழி தூர்க்கை யாவர்க்கும் அரியது அக்குழி தூர்க்கும் அறிவை அறிந்தபின் அக்குழி தூரும் அழுக்கற்ற வாறே,

211

இம் – எனின் இதுவும் குழிதாரும் உபாய**ம்** உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ – ள் : கல்லிலுண்டான குழியைத் தூர்க்கப் பொன்னேத் தேடுவர். அக்குழி யாராலும் தூர்க்க முடியாதது. அக்குழியைத் தூர்க்கும் ஞானத்தை அடைந்தால், மலமற்று அக்குழி தானே தூர்ந்து விடும் என்றவாறு.

குழி என்றது வயிற்றை. கற்குழி என்றுர் ஒன்றுலும் தூர்க்க முடியாமையின். வறுக்க முடியாததை 'கல்வரல் ' என்றும், அறுக்கமுடியாத வடுக்கணக் 'கல்வடு ' என்றும் சொல்வது போலத் தூர்க்க முடியாத குழியைக் 'கற்குழி ' என்றுர்.

அக்குழி தூர்க்கும் அறிவாவது, இறைவன் திருவடிக்கண்ணேயே ஒன்றியிருக்கும் திருவடி ஞானம். திருவடிஞானம் பெற்ருர்க்குப் பசி பிணி முதலியன இல்ஃ. அழுக்கென்றதற்கு மேலுரைத் தாங்கு உரைத்துக்கொள்க.

தொடர்ந்தெழும் சுற்றம் விணேயினும் திய கடந்ததோர் ஆவி கழிவதன் முன்னே உடந்தொரு காலத் துணர்விளக் கேற்றித் தொடர்ந்துநின் றவ்வழி தூர்க்கலு மாமே,

இப் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : நம்மைத்தொடர்ந்து எழும் சுற்றங் கள் நம்மை வருத்தும் விணயினுந்தீயன; ஆதலால் ஒப்பற்ற நம்முடைய ஆவி தமக்குரிய நாள்கள் கடந்து கழிவதற்கு முன்பு, சுற்றம் சென்றவழியே செல்லாமல் அதனேடு மாறுபட்டு, நல்லக விளக் கதை யேற்றி அவ்விளக்காகிய ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரத் தையே தொடர்ந்து நின்றவிடத்து, நாம் பிறத் தற்கு ஏதுவாய வயிற்றுக் குழி தூரும் என்றவாறு.

தொடர்ந்தெழும் சுற்றம் - மணவி என்றும், மணவியின் தாய்தந்தை என்றும், அவர்களின் தமையன் தங்கை என்றும் ஒன்ரேடொன்று தொடர்ந்து எழுகின்ற சுற்றம்.

விணயினும் தீய என்றது விணபோலப்பரிபாக முற்றகாலத்து வருத்தாமல் என்றும் நின்று வருத்துதலின்.

கடந்தது - தமக்கென்று ஊழாக வரையறுக்கப் பட்ட நாட்கள் உலர்ந்ததாகிய ஆவியென்க.

உடந்து - உடன்று என்பதன் மரூஉ; மாறு பட்டு, உணர்விளக்கு – ஞானதீபம்; என்றது இருள் கெடுக்கும் இல்லகவிளக்காகிய திருவைந்தெழுத்து. அதீன ஏற்றுதலாவது இடைவிடாது தியானித்தல்

தொடர்ந்து நின்றவழி - இடைவிடாது பற்றிநின்ற விடத்து. நின்றவழி எனற்பாலது ஒனச நயத்திற்காக விரித்தல்விகாரம் பெற்றது. தோர்க்கலும் ஆம் என்ற பயனிலேக்கு ஏற்ப அதிகாரத்தான் குழியை எனச் செயுப்படுபொருள் வெருவிக்க இப்பகுதிக்கும் வேறுரைப்பாரும் உளர் அறுத்தன ஆறினும் ஆனினம் மேவி அறுத்தனர் ஐவரும் எண்ணிலி துன்பம் ஒறுத்தன வல்விண ஒன்றல்ல வாழ்வை வெறுத்தனன் ஈசணே வேண்டிநின் ருனே 213

இம் – எளின் வறிஞெஞெருவன் வறுமையால் வாடி வாழ்வை வெறுத்து ஈசுண வேண்டி நின்*ருன்* என்று அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சுவையாறண்கண்ணும் உள்ள (ஆசை) அறுபட்டன; பசுக்கூட்டத்தைப் போலப் பொறிக ளாகிய ஐவரும் (புலன்கள்மேல் வேட்கைகொண்டு) உயிரை அறுத்துக்கொண்டே இருந்தனர்: பல வாகிய வலிய விண்கள் எண்ணற்ற துன்பத்தைக் கொடுத்து வருத்தின; ஆதலால் வறிஞன் வாழ்வை வெறுத்தான்; (வேறுகதியின்மையான்) இறைவணே வேண்டி நின்றுன் என்றவாறு.

அறுத்தன ஆறினும் – எல்லாக் காமத்தையும் இன்மையால் தடுத்தாலும் உணவுவேட்கைமட்டும் தடுக்கவொண்ணுதது ஆகலின் அறுவகைச் சுவை யிலுமுள்ள ஆசை அறுத்துக்கொண்டே யிருந்தன என்றருளிஞர்

ஆனினம் மேவி ஐவரும் அறுத்தனர் - பசுக்கூட் டங்கள் தன் விருப்பம்போல நாற்புறமும் சென்று அயற்புலமென்றும் ஆராயாது மேய்ந்து, உண்ணு தல் உறங்குதல் புணர்தல் புரிவதுபோல ஐம்பொறி களும் புலன்களேப்பற்ற முயன்றி, வறுமை காரண மாக அஃதியலாமையின், க்வலேயில் இயின்ற அறுத்துக் கொண்டேயிருந்தனர். என்பதற்கு "உயிரீரும் வாள்" என்றதற்கு உரைத்தாங்கு உரைக்க.

இதற்கு அதிகாரத்தொடு இயைபில்லா வேறுரை கூறுவாரும் உளர்.

### 11. அக்கினிகாரியம்

அஃதாவது, தீ ஓம்புதல், உலகம் நலமடைய, பகை விலக, பொருள் மிக, ஞானம் சித்திக்க, தீயோம்புதல் இன்றியமையாதது; தீயோம்பாமை யால் நாடு வளங்குன்ற மக்கள் நல்குரவால் நலிவுறு கின்றனர் என்ற இயைபை எடுத்துணர்த்த இது நல்குரவின் பின் வைக்கப்பட்டது,

வ்சையில் விழுப்பொருள் வானும் நிலனும் திசையும் திசைபெறு தேவர் குழாமும் விசையம் பெருகிய வேத முதலாம் அசைவிலா அந்தணர் ஆகுதி வேட்கிலே. 214

இம் – எனின், வேட்பதால் விஃாயும் பயண் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: குற்றமற்ற பெருமைவாய்ந்த செல்வ மும். விண்ணிலும் மண்ணிலும் திசைகளிலும் வாழ்பவர்களும், திக்குப்பாலகர்களும், வெற்றி எய்த, வேத வித்துக்களாய சலிப்பற்ற அந்தணர் அக்கினிகாரியம் செய்வாராயின் ( வழியுண்டாம் ) என்றவாறு.

வானும் நிலனும் திசையும் தேவர் குழாமும் அந்தணர் ஆகுதிவேட்கில் விசையம் பெருகிய ஆம் என இயைக்க.

215

வசையில் விழுப்பொருள் - அறவ ழி யான் ஈட்டிய, பழியற்ற பெரும்பொருள். அக்கினி வெற்றித் தெய்வமென மறைகள் கூறு தலின் வான் முதலாயினவற்றிற்கு விசையம் பெருகும் என்றுர். விழுப்பொருள் என்பதற்குத் தெய்வம் என்பாரும் உளர்.

வே த மு தலாம் அந் தணர், அசைவிலா அந் தணர். என த் தனி த்தனிக்கூட்டுக

வேதமுதலாம் அந்தணர் - கைப்பொரு**ளக்** கருதாது வேதத்தையே தமது வாழ்வின் மூலதன மாகக் கருதிய அந்தணர். அந்தணர் - கருணேயும் ஒழுக்கமும் உடைய ஞானிகள்; சாதிகுறித்த பெயர் அன்று.

ஆகுதி வேட்கும் அருமறை அந்தணர் போகதி நாடிப் புறங்கொடுத் துண்ணுவர் தாம்விதி வேண்டித் தஃப்படு மெய்ந்நெறி தாமறி வாலே தஃப்பட்ட வாறே.

இம் – எளின், அந்தணர் இயல்பு**ம் கடமையும்** அறிவித்தல் நுதலிற்று

இ – ள் : அக்கினிகாரியம்பண்ணும் வே தியர்கள் தாம் அடைதற்குரிய வீட்டின்பத்தை விரும்பி, தமக்குப் புறமாயிஞர் எல்லார்க்கும் கொடுத்து எஞ்சிய வற்றையே உண்ணுவர். தாம் பிறருக்கு விதித்தஃ விரும்பிச் சொல்லத்தஃப்படுகிற உண்ணம் நெறியிலே தமது அறிவால் தாமே தீஃப்பட்டவாறு இதுவாம் என்றவாறு.

216

பிறருக்கு ' ஐயமிட்டுண் ' என்று அறிவக்க வந்த அந்தணர். தாமே தம் அறிவால் உணர்ந்து ஒழுகி, மறுமையின்பத்தை நாடிப் பிறருக்குக் கொடுத்தே உண்பர் என்பது கருத்து.

அங்கி வாய்லாக அமரரை ஏற்பவர்களாகக் கொண்டு ஆகுதியான் ஈத்துவக்கும் அந்தணர்கள், மறுமையின்பத்திண விரும்பிப் பிறப்பைப்பற்றிய சாதிவேறுபாடு கருதாது அணவருக்கும் கொடுத்தே உண்பர்.

பசித்து வந்தவர்க்கு உண்ணுமுன் இடின் பாத்திர சேடமாம் ஒன்று சேடம்பேசும் செருக்கர் அந்தணர் ஆகார் என்பதுகுறிப்பு. கொடுத்துப் பின் உண்டலே குடிப்பிறந்தார் இயல்பு என்பதாம்.

பிறருக்கு உபதேசித்த‰ விரும்பித் தஃப் படுவார் அந்தநெறியில் தாமே நிற்கவேண்டுவது அவசியம் என்பார் 'தாம் அறிவாலே தஃப்பட்ட வாறு 'இதுவாம் என்றுர்.

அணேதுணே அந்தணர் அங்கியுள் அங்கி அணேதுணே வைத்ததின் உட்பொரு ளான இணேதுணே யாமத் தியங்கும் பொழுது துணேயணே யாயதோர் தூய்நெறி யாமே

இம் – எனின், அக்கினிகாரியமே சிவயோகமாக முதிரும் என்பது உணர்த்துல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மீனவியோடு கூடிய அந்தணர்கள், ( புறத்தே ) ஓம்பப்படும் நெருப்போடு பிராணுக் கினியும் அணேயும்வரை தியானித்து வழிபட்டு, அதன் தத்துவார்த்தமாக இணேந்த தூணையான இயமம் முதலான யோக உறுப்புக்களோடு ஒன்றியியங்கும் காலத்து, உயிருக்குத் துணேயாக அணேந்த யோக நெறி வினேயும் என்றவாறு.

துணே அணே அந்தணர், அங்கியுள் அங்கி அணே துணே வைத்து, அதின் உட்பொருளான இணே துணே யாமத்து இயங்கும்பொழுது, துணேயணே யாயதோர் தூய்நெறி ஆம் எனப் பிரித்துக்கூட்டிப் பொருள் கொள்க.

அணே துணே அந்தணர் - மணவியோடு கூடிய இருபிறப்பாளரல்லா தார் தீயோம்பற்கு உரியரல்லர் ஆதலால் 'துணேயணே அந்தணர் ' என்று அருளப் பெற்றது

அங்கியுள் அங்கி வைத்து – புறத்தே ஒம்பப் பெறும் வைதீகாக்கினியுள் தம்மகத்தே ஒளிரும் பிராணுக்கி னியும் சேர்ந்து ஒன்ரும்வரை தியானித்து; என்றது அக ஆகுதியுள் பிராணணயே அக்கினியாகப் பாவிதது என்றவாறு.

இங்ஙனம் புறம்பே செய்கிற ஆகுதியை அக வழிபாடாக்குதலின் உட்பொருள் யோகப் பயிற்சி என்பார் 'அதின் உட்பொருளான யாமம் ' 'இணே துணே யாமம் ' என்றருளினர்.

இணே தூணே யா**ம**ம் - நியமம், ஆதனம், பிராணுயாமம், பிரத்தியாகாரம், தாரணு, தியானம், சமா தி முதலிய து 2ண களோடு இ2ணந்த யாமம். யமம் என்பது செய்யுள் ஓசை நயம்பற்றி நீண்டது.

துணே அணே ஆயதோர் துய்நெறி - உயிர்த் துணேயாகிய பரமபதியை அணேதற்கு ஆகிய ஒப்பற்ற தூய்மையான நெறியாகிய ஞானமாம் என்பது. " உற்ருர்க்கு உறு துணேயாவன ஐயாறன் அடித்தலம்" என்பார்களாதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

போதிரண் டோதிப் புரிந்தருள் செய்திட்டு மாதிரண் டாகி மகிழ்ந்துட னேநிற்கும் தாதிரண் டாகிய தண்ணம் பறவைகள் வதிரண் டாகி வெறிக்கின்ற வாறே,

217

இம் — எனின், அந்தணரின் இயல்பு அறிவித்தல் நாதலிற்று.

இ-ள்: சுக்கில சோணி தங்களாகிய தாதுக்கள் இரண்டால்லி கேந்த கருணேயோடுகூடிய பறவைகள் வைகறையும் மாலேயுமாகிய இரண்டுவே கேளிலும் வேதங்களே ஓதிக்கொண்டு, விரும்பி அருள்வழங்கி, மனேயாளோடு இருபறவையாகி, மகிழ்ந்து இல்ல றம் நடாத்தும். இங்ஙனம் ஆணும் பெண்ணுமாய வேறு பட்டபொருள்கள் இரண்டாகி வெறித்துத் திரிகின் ற விதம் இதுவாம் என்றவாறு.

போது இரண்டு ஓதி – பிரமசரியநிஃயில் நிந்கும் அந்தணர்கள் காஃ மாஃயாகிய இரு போதும் ஓது தல் மரபாதலின் இங்ஙனம் அருளிஞர் . மாது இரண்டும் ஆகி – மாதொடு இரண்டாகி; மகிழ்ந்து – ஒழுக்கந்தவருது இல்லறம். நடத்தும்.

தாது இரண்டாகிய பறவைகள் — அந்தணர் எனப் படினும் அவர்கள், அசோவரையும் போலச் சுக்கில சோணிதக் கலப்பால் விசோதலாகிய பொதுவியல்பிசு உடையவர்களே. பின்னர் ஓதி இல்லறம் காத்து ஒழுக்கம் தவருமையின் அந்தணர் ஆகின்ருர் என்று சிறப்பியல்பு தெரிவித்தவாறு.

தண்ணம் பறவை - அந்தண்மை பூண்ட் பறவைகள். அந்தணரைப் பறவை என்றது அவர்கள் நாகுக்கென்று எதனேயும் சேமித்து வைக்காமல், யாருக்கும் அடிமையாகாமல் வாழ் கின்றவர்களாதலின் என்க. இதனே விகங்கவிருத்தி என்பர் வடநூலார்.

வேதி இரண்டாகி; சரீரம் இரண்டாய். வேதி -மேடை; ஈண்டுப் பறவைகள் இருத்தற்கு மேடை யாகிய உட‰ உணர்த்திற்று.

வெறிக்கின்றவாறு - சரீரத்தில் அபிமானம் ஏற் பட்டுத் திரிகிறவிதம் இதுவாம்; என்றது வேதம் ஓதி, ஆகுதி வேட்டு, அந்தண்மையூண்டு ஒழுக வேண்டிய இவர்கள் இங்ஙனம் வெறித்தல் கூடாது என்பது உணர்த்தியவாரும்.

பறவைகள் ஓதி, அருள்செய்திட்டு, ஆகி நிற்கும்; ஆகி வெறிக்கின்றவாறு (இதுவாம்) என முடிக்க. நெய்நின் றெரியும் நெடுஞ்சுட ரேசென்று மைநின் றெரியும் வகையறி வார்கட்கு மைநின் றவிழ்தரும் அத்தினம் ஆமென்றும் செய்நின்ற செல்வ மதியது வாமே, 218

இம்–எனின், ஆகுதிவேட்டலே ஆணவமலத்தைச் சுடுதல் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஆகு தி செய்யப்பட்ட நெய் நின்று எரிகின்ற வலஞ்சுழித்தெழும் சிவாக்கினியே, அகத்தே சென்று, நம்மை அநாதியே பற்றி நிற்கும் ஆணவ மலமாகிய இருளே எரியச்செய்யும் என்னும் உபாயத்தை உணரவல்லவர்கட்கு, அங்ஙனம் உணரும் தினமே, அவர்கள் மலக்கட்டினின்று நீங்குகின்ற நன்னுளாம் என்றும், அந்தநாளில் செயற்குரிய செல்வம் ஞானமேயாம் என்றும் உணர்க என்றவாறு.

புற ஆகுதி அக இருஃளப்போக்கும் உபாயமாம் என்று உணரவல்லார்க்கு, அத்தினமே மோட்ச தினம்; அதுவே மெய்ஞ்ஞானம் என அறிக என்பது கருத்து.

பாழி அகலும் எரியும் திரிபோலிட் டூழி அகலும் உறுவினே நோய்பல ஆழிசெய் தங்கி உதிக்க அவைவிழும் வீழிசெய் தங்கி விணேசுடு மாமே.

219<sup>,</sup>

இம் – எளின், அக்கினிகாரியத்தால் விணேகெடும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ – ள் : பெரிய அகலும் விளக்கும் திரியும் போல் ஊழிக்காலம் படர்ந்து பற்றி நிற்கின்ற மிக்க விண்களும் அவற்ருன் எரும் துன்பங்களும் ஆம்; வட்டமான ஓமகுண்டத்தில் அக்கினியானது தோன்ற அவ்விண்கள் அக்குண்டத்துள்ளே விழும்; அங்ஙனம் அக்கினியில் வீழ்தஃச்செய்து, விண்கள் வெந்து ஒழியும் என்றவாறு.

அகலும் எரியும் திரியும்போல, உடலும் விணயும் நோயும்; ஒன்று கெடின் மற்றவை இல்லே யாம். அங்ஙனமாய விணயும் நோயும் ஆகுதி செய்யும் அக்கினியில் அழிந்தொழியும் என்பது கருத்து.

பாழி அகல் – பெரிய அகல்; ஊழியகலும் உறுவிணே – ஊழிக்காலம்வரையில் உயிரைப் பற்றி நின்று ஊறுவிளேக்கும் இருவிணகள்.

ஆழி செய்து அங்கி உதிக்க – வட்டமாக வலஞ் சுற்றி அங்கியெழ. அவை விழும் – அவ்விணேகள் நழுவும். வீழி – வீழ்தல்; இ - தொழிற்பெயர்விகுதி.

அங்கி வீழிசெய்து என மாற்றிப் பொரு**ள்** கொள்க.

பெருஞ்செல்வங் கேடென்று முன்னே படைத்த அருஞ்செல்வந் தந்த தஃவண் நாடும் வருஞ்செல்வத் தின்பம் வரவிருந் தெண்ணிப் பருஞ்செல்வத் தாகுதி வேட்கநின் ருரே. 220

இம் - எனின், ஞானச்செல்வம் வேண்டுவார் ஆகுதி வேட்க என்று உணர்த்து தல் நுதலிற்று. இ — ள்: பெருஞ்செல்வம் பெறுதல் கேடு பயப்பதாம் என்று, முன்னமே படைக்கப்பட்ட விரும்பிய ஞானத்தைத் தந்த இறைவணே நோக்கி வருகின்ற செல்வத்திஞல் விளேயப்போகின்ற இன்பத்திண எண்ணிப் பார்த்து. அரிய செல்வ மாகிய அக்கிணியில் ஆகுதியைவேட்டார்கள் என்றவாறு.

செல்வம் நான்கனுள் பெருஞ்செல்வம் என்பது நெல் மணி முதலிய உலகச் செல்வத்தையும், அருஞ் செல்வம் என்பது ஞானத்தையும் வருஞ்செல்வம் என்பது மோட்சத்தையும், பருஞ்செல்வம் என்பது அக்கினியையும் உணர்த்தின

ஞானத்தை முன்னேபடைத்த அருஞ்செல்வம் என்றது உணர்வு உயிரோடு அணுதி நித்திய மாதலின் கூறப்பட்டது என்க. தந்த - விளங்கச் செய்த; '' கம்மியன் ஒளிதந்த மணி '' என்ருற் போல. வருஞ்செல்வத்து இன்பம் வர - அடையக் கடவதாகிய முத்தியின்பம் பொருந்த.

ஒண்சுட ராணே உலப்பிலி நாதணே ஓண்சுட ராகிஎன் னுள்ளத் திருக்கின்ற கண்சுட ரோன்உல கேழுங் கடந்தஅத் தண்சுட ரோமத் தலேவனும் ஆமே.

221

இம் - எனின், ஒமத்தஃவென் இவ**ன்** என்றல் நுதலிற்று

இ - ள் : ஒளிவடிவான இடபத்திற்குக் தஃவை னும், நித்தியனும், ஒளிபொருந்திய சுடர்வடிவாகி உள்ளத் தாமரையில் எழுந்தருளியிருக்கின்ற கண் ணெளிபோல்பவனும், ஏழுலங்கட்கும் அப்பாற் பட்ட குளிர்ந்த சுடர்வடிவினனுமாகிய இறைவண். இயமானனும் என்றவாறு.

ஒண் கடர் ஆன் ஐ எனப் பிரித்து; ஒளிபொருந்திய கடர்வடிவான இடபத்திற்குத் தலேவன் எனப்பொருள் கொள்க. அறக்கடவுளும் திருமாலும் இறைவற்கு இடபமாதலின் இந்ஙனம் கூறிஞர். சர்வ சங்கார காலத்து எல்லாம் தன்ன கத் தொடுங்கத் தான் ஒருவஞய் இருத்தலின் உலப் பில்லாமையை உபசாரமாகப் பெற்ற தேவர் கட்கெல்லாம் நாதன் என்றது. நாதனே என்பதி லுள்ள ஐ சாரியை.

ஒண்சுடர் - ஞானம், கண்சுடரோன் - கண் கள்ச் சோம சூரிய அக்கினிகளாகிய சுடர்களாகப் பெற்றவன். ஆயினும். ஒவ்வோருலகத்தும் அடங்கித் தனித்தனி இருத்தலும், வெப்பமுடைய வஞ்தலும் இல்லாதவன் என்பார் 'உலகேழும் கடந்த அத்தண்சுடர்' என்றுர் கண்சுடரோன் என்பதற்கு, காணும் கண்ணுக்குக் காட்டும் சூரியண் போல உடனுய்நிற்பவன் எனலுமாம். ஓமத் தீல்வன் - எசமானன்.

ஓமத்துள் அங்கியின் உள்ளுளன் எம்இறை ஈமத்துள் அங்கி இரதங்கொள் வானுளன் வேமத்துள் அங்கி விளவு விரேக்கடற் கோமத்துள் அங்கி குரைகனல் தானே, இம் - எனின் ஓமாக்கினி கன்மநெருப்பை அறிவிக்கும் கடல்போலும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: எமது இறைவன் ஓமாக்கினியின் உள்ளொளியாக விளங்குபவன் அவனே சர்வ சங்கார காலத்து இடுகாட்டு எரியாக இருந்து சுவைக்கிறுன். சோம சூரியர்களாகிய அக்கினிகள் ஆகாயத்து வினேகின்றன. விணயாகிற கடலுக்கு, ஒம்நெருப்பானது கட்ஸ மிகவிடாது தடுக்கும் வடவைக்கனல் போலும் என்றவாறு.

ஆகம் நெறியில் நிற்பார்க்கு ஓமத்தீ வாகீசுவரி வாகீசுவர கருப்பத்தினின்று எடுத்த சிவாக்கினி யாகலின் அதன் உள்ளொளியாக இருப்பவன் இறைவனே என்றுர்.

சர்வசங்காரகாலத்து, சங்காரகாரணைடுகிய முதல்வன் தீயாக நின்று எரிகின்று தேலின் இநகாட்டெரியை இரதமாகக் கொள்கின்றவன் என்றுர்.

தீ மூன்றுள் முற்கூறிய அங்கி ஒழிய ஏணேய சோம சூரியர்களாகிய இரண்டும் ஆகாயத்தில் விளாதலின் இறைவனே பரமாகாயமாக இருத்தலின் அங்கி வேமத்துள் விளேவு' என்றுர். வேமம் -வ்யோமும் என்றதன் திரிபு.

விணயாகிய நீர்க்கடற்கு ஓமாக்கினி சட்சட ஒலியோடு கூடிய வடன்கிக்களல் போல்வதாம் என்பது உணர்த்து ்விணக்கடற்கு ஒம்அங்கி குரைகனல் தானே என்றுர். குரை கனல் -ஒலியோடுகூடிய தி.

அங்கி நிறுத்தும் அருந்தவர் ஆரணத் தங்கி இருக்கும் வகையருள் செய்தவர் எங்கும் நிறுத்தி இீளப்பப் பெரும்பதி பொங்கி நிறுத்தும் புகழது வாமே

223

இம் – எளின், ஆகுதி செய்கின்ற அந்தணர்க்கு வரும்பயன் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அகத்தும் புறத்தும் அங்கியை நிலே பெறச் செய்கின்ற அருந்தவரும், வைதீகாக்கினி இருக்கும் வகையை அருளிச்செய்தவரும் ஆகிய அந்தணர்கள் பெரிய பதமுத்திகளில் எங்கும் நிலே பெற்று இஃாப்பெய்த, இம்மையில் மேலோங்கும் புகழ் மிக்கு உண்டாம் என்றவாறு

ைதீகாக்கினியை வழிபடுகின்ற அந்தண**ர்க்** குச் சொர்க்காதி பதமுத்திகளும் இம்மையில் புகழுமே விளேயும் என்பது கருத்து

ஆரணத்து அங்கி வைதீகாக்கினி இதுசூரிய காந்தக்கல், அரணிக்கட்டை முதலியவற்றினின்று எடுக்கப்பட்டுச் சமற்காரஞ் செய்யப்படாத தீ

இருக்கும்வகையருள் செய்தலாது, மந்திரங் அதனே வளர்த்தல்

பெரும்பதி எங்கும் நிறுத்தி இூப்ப என்றாற், புகழதுவாம் என்பதஞேடு கூட்டுக ë

# 12. அந்தணர் ஒழுக்கம்

அஃதாவது, அந்தணர்கள் மேற்கொள்ளும் ஒழுக்கம் இவை என்பது, அக்கினிகாரியஞ்செய்கிற அந்தணர்தகுதி அறிவித்தலால் அக்கினிகாரியத்தின் பின் இது வைக்கப்பட்டது.

அந்தண ராவோர் அறுதொழில் பூண்டுளோர் செந்தழல் ஓம்பிமுப் போதும் நியமஞ்செய் தந்தவ நற்கரு மத்துநின் ருங்கிட்டுச் . சந்தியும் ஓதிச் சடங்கறுப் போர்களே. 224

இம் — எனின், அந்தணர் இயல்பு அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: அந்தணராவார் ஆறு தொழில்களேப் பூண்டவர்கள்; அக்கினிகாரியம் செய்து, காஃ நண்பகல் மாஃ என்னும் முப்போதும் தவருது ஆற்றப்படுகின்ற தவவொழுக்கத்துச் சலியாது நின்று, காஃ மாஃயாகிய இருவகைக் சந்தி களிலும் வேதமோதிச் சடங்குகள் செய்பவர்கள் என்றவாறு.

அறுதொழில்: ஓதல், ஓதுவித்தல், வேட்டல்' வேட்டித்தல், ஈதல், ஏற்றல் என்பன.

முப்போதும் நியமம் செய்தலாவது காலே நண்பகல் மாலே என்னும் மூன்றுவேளேகளிலும் செய்யப்படும் நியதிகள். அவை சந்தியாவந்தனம், மாத்தியான்னிகம் என்பன. ஆங்கு, இட்டு என்பன அசை, வேதாந்தங் கேட்க விருப்பொடு முப்பதப் போதாந்த மான பிரணவத் துள்புக்கு நாதாந்த வேதாந்த போதாந்த நாதணே சுதாம் எனுதுகண் டின்புறு வோர்களே,

225

இஸ் — எனின், வேதாந்த ஞானத்தில் சிறந்து, இறைவணே வேருக எண்ணுது அனுபவிப்பவர்களே அந்தணர்கள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: வேதாந்தத்தைக் கேட்கும் விருப்போடு, தத்துவைம்சி என்னும் முப்பதங்களின் அறிவுக்கு இறுதியாயுள்ள பிரணவத்துள் புகுந்து, இறைவண இது இறையெனத் தன்னின் வேழுகக் காணுது ஒன்றுகக்கண்டு இன்புறுவார்கள் என்றவாறு.

வேதாந்தம் - வேதத்தின் முடிவாகிய உபநிட தங்கள். அவற்றைக் கேட்டலாவது ஆசிரியன் மூலமாக இருந்து கேட்டலும், பாராயணஞ்செய்த லும். முப்பதப் போதாந்தமான பிரணவம் -தத்துவமசி வாக்கியத்தின் அனுபவ ஞானத்தின் முடிவாகிய பிரணவத் தியானம்.

இறைவன் நாததத்துவத்திற்கு அப்பாற்பட் டும், உபர்டதங்களேக் கடந்தும், பாச பசு ஞானங் களேக் சடந்தும் எழுந்தருளியிருக்கின்றுர் என்பதை விளக்க ' நாதாந்த வேதாந்த போதாந்த நாதன்', என்றருளிஞர். ஈதாம் எனது—இது இறை எனத் தன்னின் வேறுய்ச் சட்டியறியாது; அதுவே தாஞும் என்றபடி.

226

காயத் திரியே கருதுசா வித்திரி ஆய்தற் குவப்பர் மந்திரமாங் குன்னி நேயத் தேரேறி நிணேவுற்று நேயத்தாய் மாயத்துள் தோயா மறையோர்கள் தாமே.

இம் – எனின், மாயையுள் பொருந்தாது, காயத்ரி சாவித்திரி மந்திரங்களேயே ஆராய்தற்கு விரும்புப வர் அந்தணர் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ — ள்: மந்திரத்தைத் தியானித்து, அண்பாகிய தேரிலேறி எப்போதுந் தியானித்து, தியானப்பொருளே தாமாய் மாயாகாரியமாகிய உலக வின்பத்துள் தோயாத அந்தணர்கள். கோயத்ரி சாவித்ரி என்ற இரு மந்திரங்களே இடைவிடாது ஆராய்தற்கு மகிழ்வர் என்றவாறு.

மறையோர்கள் உவப்பர் என முடிக்க.

'கருது சாவித்திரி' மந்திரம் ஆங்குன்னி' என்பன மனத்தாற் செபித்தஃ உணர்த்தின, அதிலும், கருது சாவித்திரி என்றதளுல் சாவித்திரி மந்திரத்தையும். மந்திரப் பொருளாகிய சாவித்திரியையும் இணேத்தே எண்ணுக.

நேயத்தேர் ஏறி – நேசமாகிய தேரில் ஏறிக் கொண்டு: என்றது அன்பின்றித் தியானம் பலியாது என்பதீன அறு தியிட்டு உரைத்தவாறு.

நேயத்தாய் ; இது ஞேயத்தாய் என்பதன் மரூஉ, ஞேயம் - அற்யப்படுபொருள் ; என்றது சிவத்தை. மாயம் என்பது ஈண்டுக் கருவியஈகு பெயராய் அதன் காரியமாகிய தனு கரண புவன போகங்களே உணர்த்திற்று. தாம் ஏ இரண்டும் அசைகள்.

பெருநெறி யான பிரணவம் ஓர்ந்து குருநெறி யாலுரை கூடிஞல் வேதத் திருநெறி யான திருகை இருத்திச் சொருபம தாஞேர் துகளில்பார்ப் பாரே,

227

இம் – எனின், பார்ப்பாரவார் பாசம் ஒழிந்து சிவசொரூபம் ஆனவர்கள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வீட்டுலகை அடைதற்கு உரிய பெரு வழியாகிய பிரணவத்தை ஆராய்ந்து, குருபரம் பரையின்படி உபதேசம் பெற்ருல் வேதமார்க்க மாகிய முறுக்காணியை முறுக்கி, சிவசொரூப மானவர்களே குற்றமற்ற பார்ப்பார் என்றவாறு.

பிரணவ பஞ்சாக்கரமே வியட்டியில் ஐந்தாய் சமஷ்டியில் ஒன்றுய் முத்தியடைதற்குரிய தஃசிறந்த உபாயம் ஆதலின் பெருநெறியான பிரணவம் ஓர்ந்து ' என்றுர்.

அங்ஙன**ம் ஓர்தலு**ம் பரம்பரையாகவந்**த** ஆசிரியன் வழியன்றி உபதேசம் கேட்டலாகா**து** என்பார் 'குருநெறியால் உரை கூடின்' என்*ரூ*ர்.

வேதங்களில் இறைவணே அடைதற்கு உபாய மாக உணர்த்தப்பெற்ற மார்க்கங்கள், முறுக்காணியை ஒத்தன. ஆதலால், அந் முறுக்காணியை யிருத்தி முறுக்கிஞல் ஆன்மாக்கள் தந்தன்மை கெட்டுச் சிவ சொரூப மாவார்; அவ்வாருனவரே அந்தணர்.

முறுக்காணியைத் தளர்த்து தலும் இருத்து தேலும் ராக லயத்தைக் கொடுப்பது போல, வேதங் களும் நாம் பிரமம் என்ற உணர்ச்சியை உண்டாக்கி உயிருக்குத் தீங்குபுரிகின்றன; ஆதலால் அதண இருத்துக என்றுர். துகளில் பார்ப்பார் – நாம் பிரமம் என்னும் குற்றமற்ற அந்தணர்.

சத்திய முந்தவம் தான் அவன் ஆதலும் மெய்த்தகும் இந்திய மீட்டியே வாட்டலும் ஒத்த உயிருடல் உண்டாய் உணர்வுற்றுப் பெத்தம் அறுத்தலும் ஆகும் பிரமமே.

228

இம் - எனின், பிரமமாகும் உபாயம் உணர்த்து தல் நூதலிற்று.

இ - ள் : சிவகுணங்களாகிய உண்மையும், தவமும், தானவனேயாதலும், உடலன்பிற்கு உறுதுணேயான இந்திரியங்களே அடக்கி வாட்டு தலும், உயிரும் உடலும் ஒற்றித்து ஒன்றேயாம் என்னும் உணர்வைப் பெற்று வாழ்தலாகிய பெத்த நிலேயை நீக்குதலும் கூடின் சீவன் பிரமத்தன்மை யெய்தும் என்றவாறு.

சத்தியம் தவம் முதலாயின அட்டாங்க யோகங் களில் ஒன்று. சத்தியம் இயமத்துள்ளும், தவம் நியமத்துள்ளும் அடங்கும். இதனே இரண்டாவது தந்திரத்துட் காண்க. தானவஞதல் – '' நான் இவளாம்பகு திப் பொற்பு ஆரறிவார்'' என்புழிப்போல பசுபோதம் கழன்று பதிபோதம்மேவரப்பெறுதல்.

மெய்த்தகுமிந்தியம் - மெய்யின்கட் கிடந்**து** புலன்க*ோ* நுகருந் தகுதியை உடையஇந்திரியங்க**ள்.** 

மீட்டியே வாட்டலும் – புலன்களிற் சென்று பற்ருது வாட்டுதலும்.

ஒத்த உயிர் உடல் உண்டாய் – எனது உடல் எனது உயிர் என்னது யான் என்று வழங்கும் நிஃயில் ஒன்றுன உடலுயிர்கள்.

உணர்வுற்று – ஞானம் பெற்று, பெத்த**ம்** அறுத்தலும் - பொறி புலன்களோடு கட்டுண்**டு** உலகின்பில் கட்டுண்டு நிற்கும் நிஃவைய நீக்குத**லும்,** பெத்தமறுத்தலே பிரமம் எ**ன்**றவாறு.

பசிநீக்கமே இன்பமாகாமை போலக் கட்டறு தலே வீட்டின்ப மாகாதாயினும், பிரமத்தோடு அநந்நியமாய் ஒன்றுகைக்கு உபாயமாதற் கிழுக் கின்மையின் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

வேதாந்தங் கேட்க விரும்பிய வேதியர் வேதாந்தங் கேட்டுத்தம் வேட்கை ஒழிந்திலர் வேதாந்த மாவது வேட்கை ஒழிந்திடம் வேதாந்த கேட்டவர் வேட்கைவிட் டாரே. 229

இம் – எனின், வே தியரியல்பும், வே தாந்தத்தி**ன்** இலக்கணமும் உணர்த்து தல் நுதலிற்று. இ — ள்: வேதாந்த பாடம் கேட்க விரும்பிய வேதியர்கள் அதனேக் கேட்டும் தமது ஆசையை ஒழிந்திலர் ஆசையைவிட்ட இடமே வேதாந்தம். வேதாந்தம் கேட்டவர்கள் ஆசையை விட்டவர்கள் என்றவாறு.

வேட்கை – பொருள்கள் மேல் தோன்றும் பற்றுள்ளம். வேதாந்தம் படித்தும் வேட்கை ஒழியார், வேதியர் ஆகார் என்பதாம்.

நூலும் சிகையும் நுவலின் பிரமமோ நூலது கார்ப்பாசம் நுண்சிகை கேசமாம் நூலது வேதாந்தம் நுண்சிகை ஞானமாம் நூலுடை அந்தணர் காண நுவலிலே. 230

இம் – எனின், புறத்தோற்றத்திஞைல் யாரும் அந்தணர் ஆகார் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: பூணாலும் குடுமியும் பிராமணியம் ஆகுமோ ? பூணூல் பஞ்சு; குடுமி மயிர்; ஆதலால் நூலாவது வேதாந்தமே; நுண்ணியசிகை வேத சிகையாகிய ஞானமே, இதணேச் சொல்லுமிடத்து, பூணூல் தரித்த அந்தணர்கள் போற்றிக் காண்பார் களர்க என்றவாறு.

கார்ப்பாசம் – பஞ்சு, கேசம் – மயிர், பிரமமோ என்பது பிராமணீயமோ என அதன் தன்மைமேல் நின்றது பெரிதோ என்றும் ஆம். காண – பார்க்**க;** வியங்கோ**ள்** விண்முற்று. சத்தியம் இன்றித் தனிஞானந் தானின்றி ஒத்த விடையம்ளிட் டோரும் உணர்ளின்றிப் பத்தியும் இன்றிப் பரனுண்மை இன்றிஊண் பித்தேறும் மூடர் பிராமணர் தாமன்றே.

231

இம் — எனின், பிராமணர் இயல்பு உணர்த்து தல் தாதலிற்று.

இ — ள் : சத்தியம், ஞானம், பொறியின்பத்தை விட்டபுத்தி, பக்தி, கடவுள் ஒருவர் உண்டு என்ற உண்மை உணர்வு இலைகள் ஒன்றும் இன்றி உண் பதில் பேராசைகொண்ட அறிவிலிகள் பிராமணர் ஆகார் என்றவாறு.

சத்தியம் முதலாயின அந்தணர்க்கு இ**ன்றி** யமையாதன என்று அறிவித்தவாறு.

திருநெறி யாகிய சித்தசித் தின்றிக் குருநெறி யாலே குருபதஞ் சேர்ந்து கரும நியமாதி கைவிட்டுக் காணும் துரிய சமாதியாம் தூய்மறை யோர்க்கே.

232

இம் — எனின், தாரியசமாதி கூடுவோரே அந்தணர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : வேதத்தில் சொல்லப் பெற்ற உயர்ந்த சன்மார்க்க நெறியாகிய 'இதுஞானம் அது அஞ்ஞானம் ' என்ற வேறுபாடின்றி எல்லாம் மெய்ஞ்ஞானவடிவாய், குருபரம்பரையை ஒட்டிக் குருவின் திருவடிக் கமலங்களேத் தியானித்து, கரு மங்களேயும் நியமம் முதலானவற்றையும் உதறித் தள்ளிக் காணப்பெறும் துரியசமாதியே உண்மை யான மறையோர்க்கு உளதாவதாம் என்றவாறு.

உண்மைஞானம் அடைந்தார்க்குக் கன்மங்க ளும் நியமங்களும் பயனற்ற செயல்களாதலானும். அவை தாமே நழுவுமாதலானும், 'கரும நியமாதி கைவிட்டு ' என்றுர்.

துரிய சடிரதி – சமா தியின் நான்காம் அவத்தை; அஃதாவது பிரபஞ்சம் தோன்ருமல் எல்லாம் சிவமயமாகக் காணுகை. பார்க்குமிடம் எங்குமொரு பரிபூரணுனந்த போதமாகக் கண்ட தாயுமான சித்தர் நிஃயைக்கொண்டு தெளிக.

மறையோது வாரே மறையவ ராஞல் மறையோர்தம் வேதாந்தம் வாய்மையில் தூய்மை குறையோர்தல் மற்றுள்ள கோலா கலமென் றறிவோர் மறைதெரிந் தந்தண ராமே. 233

இம் – எனின், வேதாந்தமாகிய ஒன்றைப் பயில் வாரே அந்தணர் என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ-ள்: வேதங்களே ஓதுபவர்களே அந்தணர்கள். ஆஞல், அந்தணர்களின் வேதாந்தம் உண்மையில் உயர்ந்தது; குறையுடையனவாகிய மற்ற நூல்களே ஓதுதல் வீண் ஆரவாரத்திற்காகப் படித்தலே என்று உணர்பவர்கள் வேதியர் ஆவார் என்றவாறு.

குறை என்பது, குறையுடையனவாகிய ஏண்ய சமயநூல்களே உணர்த்திற்று. அந்தண்மை பூண்ட அருமறை அந்தத்துச் சிந்தைசெய் அந்தணர் சேருஞ் செழும்புவி நந்துதல் இல்ல நரபதி நன்றுகும் அந்தியும் சந்தியும் ஆகுதி பண்ணுமே.

234

இம் - எனின், அந்தணர் உறையுமிட**ம் எல்லா** வளங்களோடும் இலங்கும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: எல்லாவுயிர்களிடத்தும் பொது நோக் கோடு கருணேபுரிந்து, வேதாந்த விசாரம் பண்ணும் அந்தணர்கள் தங்கியிருக்கிற செழுமையான பூமிக்கு அழிதல் இல்ஃ; அரசன் நல்லவனுவன்; அந்தணர் கள் காஃ மாஃ ஆகிய இரண்டு வேஃளகளிலும் ஆகுதி செய்வார்கள் என்றவாறு.

இவர்கள் தம் கடமைகளேச் செப்பமுறச் செய்த லின், தெய்வங்கள் மகிழ்ந்து மழைவளம் முதலிய வற்றைக் காலம் தவருது அளித்துக் காப்பாற்றும்; ஆகவே எல்லாம் நன்ரும் என்பதாம். '' எவ்வழி நல்லவர் ஆடவர். அவ்வழி நல்ஃ வாழிய நிலனே '' என்னும் புறப்பாட்டும் இக்கருத்துடையதே,

வேதாந்த ஞானம் விளங்கும் விதியிலோர் நாதாந்த போத நணுகிய போக்கது போதாந்த மாம்பரன் பாற்புகப் புக்கதால் நாதாந்த முத்தியும் சித்தியும் நண்ணுமே,

235

இம் – எனின், வேதாந்தானுபவமின்றி வேதம் மட்டும் ஒதும் அந்தணர் அடையும் பயன் அறிவித் தல் நுதலிற்று . இ-ள்: வேதாந்த ஞானத்தை விளங்கிக்கொள் ளும் ஊழில்லாத அந்தணர்கள் நாததத்துவத்தின் முடிவாகிய பதமுத்தி எய்துவர். பாச பசு ஞானங் களுக்கு அப்பாற்பட்ட சிவத்தின்பால் அணுக முயற்சிப்பதால் அந்த நாதாந்த முத்தியும் ஏஃனய அட்ட மாசித்திகளும் அவர்களேயடையும் என்றவாறு.

வேதத்தை ஓதுதல் மட்டும் உடையார், நாதாந்த முத்தியை எய்துவரேயன்றிப் பரமுத்தி எய்தவேண்டுமாயின் அவர் களுக்கு வேதாந்த அனுபவ ஞானம் கைகூடுதல் வேண்டும் என்பதாம்.

ஒன்றும் இரண்டும் ஒடுங்கிய காலத்து நன்றும் இருந்தும் நலம்பல பேசினும் வென்று விளங்கும் விகிர்தனே நாடுவர் சென்று வணங்குந் இருவுடை யோரே.

236

இம் – எனின், இதுவுமது.

இ — ள்: யாவரும் சென்று வணங்கும் ஞானத் திருவுடைய அந்தணர்கள் உடல்நிலே நன்ருகவும் இருந்து, நன்மையான பலவற்றைப்பேசினும், வாதபித்த சிலேட்டுமங்கள் துடிப்பற்று ஒடுங்கிய அன்ருங் காலத்தும், எல்லாவற்றையும் வென்று விளங்குகின்ற இறைவனேயே எண்ணுவர் என்ற வாறு.

ஒன்றும் இரண்டும் என்பதற்குப் பிராணனும். உச்சுவாச நிச்சுவாசங்களும் என்பாருமுளர். நன்ருங் காலத்தும் அன்ருங்காலத்தும் அந்தணர் இறைவணேயே எண்ணுவர் என்பது கருத்து.

தானே விடும்பற் றிரண்டும் தரித்திட நானே விடப்படும் ஏதொன்றை நாடாது பூமேவு நான்முகன் புண்ணிய போகளுய் ஓமேவும் ஓரா குதிஅவி உண்ணவே.

237

இம் – எனின், அவியுண்பார் அடையை**ம் பயன்** அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : தாமரைப்பூவில் எழுந்தருளியுள்ள பிரமன்போலப் புண்ணியத்தையே நுகரும் பெரு நிஃயுடையராய் பிரணவத்தோடுகூடிய ஓமத்தில் ஆகுதி செய்யப்படும் அவியுணவை உண்பாராயின் அவ்வந்தணர்கட்கு அகப்பற்றும் தாமேவிடும்; இறைவணே உள்ளேதரிக்க, நான் என்னும் அகங் காரம் நீங்கும்; அவர்களுடைய அறிவு வேறு ஒன்றையும் விரும்பாது என்றவாறு.

பற்றிரண்டு – உயிர்ச்சார்பு, பொருட்சார்பு எனினும் ஆம். தரித்திட என்பதற்கு இறைவனே எனச் செயப்படுபொருள் வருவிக்க, நானே விடப் படும் – நான் என்னும் தன்முனப்பு நீக்கப்பெற்று 'எல்லாம் சிவன் செயல்' என்னும் பதிஞானம் மிகும் என்பதாம். அவியுண்ணுகின்ற அந்தணர்கள் புண்ணியங்களயே நுகரும் பிரமனைக விளங்குவர்; பின்னர்ப் பற்றற்று உண்மைஞானியாவர் என்பது கருத்து. உண்ணப் பற்றுவிடும்; தரித்திட நானே விடப் படும்; ஏதொன்றையும் நாடாது எனமுடிக்க.

#### 1**3** இராசதோடம்

அஃதாவது, அரசர்க்கு உண்டாகும் குற்றங் களே உணர்த்துதல். அந்தணருக்குரிய ஒழுக்கம் இவை எனக்காட்டிய சிவயோகியார். அடுத்த நில யினராகிய அரசர்க்கு உளதாகும் குற்றம் இவையெனக்கூறிக் கடிந்தவாறு. அதிகாரமுறையும் இத ஞ ேனே விளங்கும்.

கல்லா அரசனும் காலனும் நேரொப்பர் கல்லா அரசனின் காலன் மிகநல்லன் கல்லா அரசன் அறம்ஓரான் கொல்என்பான் நல்லாரைக் காலன் நணுகநில் லானே. 238

் இம் – எனின், கல்லா அரசீனக் காட்டிலும் காலன் நல்லன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: ஒன்றையும் கல்லாத அரசனும், காலனும் தம்முள் ஒப்பர்; கல்லா அரசன் அறத் தைப் பாராமல் கொல் என்று சொல்லுவான்; காலன் நல்லவரை நணுகவும் மாட்டான். ஆதலால் கல்லா அரசணக்காட்டிலும் காலன் மிகநல்லவன் என்றவாறு.

இச்செய்யுள் வேற்றுமையணி.

நாடொறும் மன்னவன் நாட்டில் தவநெறி நாடொறும் நாடி அவன்நெறி நாடானேல் நாடொறும் நாடு கெடுமுட னண்ணுமால் நாடொறும் செல்வம் நரபதி குன்றுமே

240

இம் – எனின். அரசன் முறைசெய்யாளுயின் நா**டு** கெடும் என்பது உணாத்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: மன்னவன் நாள்தோறும் தன்டுட்டில் தவநெறியை ஆராய்ந்து, அவனும் நீதியை நாடா, ஞுயின் நாடோறும் நாடுகெடும்; செல்வம் குன்றும்; அரசன் அழிவான் என்றவாறு.

நாடு கெடும் உடன் நண்ணும் என்றது விரைந்து கெடும் என்பதை விளக்கியவாறு. உடன் அழியின் துன்பம் நெடிது தோன்ருமையின் நாடொறும் குன்றும் என்றுர் 'மூடநண்ணும்' எனப் பாடங் கொண்டு நாடு மடமை எய்தும் எனவும் உரைப்பர்.

' நாட்டில் அவநெறி, நாடொறும் நாடித் தவநெறி நாடானேல் ' எனவும் பாடம்.

இச்செய்யுள் சொற்பொருட்பின் வருநிஃயணி.

வேடநெறி நில்லார் வேடம்பூண் டென்பயன் வேடநெறி நிற்போர் வேடம்மெய் வேடமே வேடநெறி நில்லார் தம்மை விறல்வேந்தன் வேடநெறி செய்தால் வீடது வாகுமே.

இம் – எனின், தவறுசெய்யாது தவவேடத் தரைக் காத்தல் அரசனின் கடமை என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ - ள் : மேற்கொண்ட தவவேடத்திற்குத் தக்க நல்லொழுக்கம் இல்லாதார், தவவேடத்தை மேற் கொண்டு என்ன பயன் ? ஒழுக்கம் தவருதார் மேற் கொள்ளும் வேடமே உண்மை வேடம். தவவேடந் தாங்கி அதில் நிலேத்து நில்லாதாரை. அரசன் நெறி யொழுகச் செய்தால் இருவர்க்கும் வீட்டின்பம் விளேயும் என்றவாறு.

மூடங் கெடாதோர் சிகைநூல் முதற்கொள்ளில் வாடும் புவியும் பெருவாழ்வு மன்னனும் பீடொன் றிலஞகும் ஆதலால் பேர்த்துணர்ந்(து) ஆடம் பரநூற் சிகையறுத் தானன்றே. 241

இம் - எனின் அஞ்ஞானம் அகலா தார்க்கு வேடத் தாற்பயனில்ஃ. ஆதலின் அவர்கள் வேடத்தை அரசன் கீளையவேண்டும் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று

இ - ள் : அறியாமை நீங்கப்பெருதோர் சிகை, பூணூல் முதலிய வேடங்களேக்கொள்ளின் மண்ணு லகம் வாழ்வுகெட்டு வாடும் ! அரசனும் பெருமை யிலஞம்: ஆதலால், மீட்டும் ஆராய்ந்து ஆடம்பரத் திற்காக அணியப்படும் நூஃயும் சிகையையும் அரசன் அறுத்தாஞயின் அது நல்லது என்றவாறு.

ஞானமி லாதார் சடைசிகை நூல்நண்ணி ஞானிகள் போல நடிக்கின் றவர்தம்மை ஞானிக ளாலே நரபதி சோதித்து ஞானமுண் டாக்குதல் நலமாகும் நாட்டிற்கே, 242

இம் - எனின். போலிஞானிகளே உண்மைஞானி தளாக்குதல் உலகிற்கு நல்லது என்பது உணர்த் துதல் நிதலிற்று இ – ள் : ஞானமில்லாதவர்களாக. சடை, சிகை பூணூல் முதலியவற்றைப்பெற்று ஞானிகளேப் போல நடிக்கின்றவர்களே, அரசன் உண்மை ஞானிகளேக் கொண்டு சோதித்து, அவர்களுக்கு ஞானமூட்டுதல் நாட்டிற்கு நல்லது என்றவாறு.

ஞானமிலாதார் வேடம் மட்டும் தாங்கி, தீயன செய்து நாட்டைக்கெடுக்காமல் தான் பாது காப்பதோடன்றி அவர்களுக்கும் ஞானம் தந்து உய்வித்தல் இருமடங்கு நலம்பயப்பதாம் என்பது கருத்து.

ஆவையும் பாவையும் மற்றற வோரையும் தேவர்கள் போற்றும் திருவேடத் தாரையும் காவலன் காப்பவன் காவா தொழிவனேல் மேவும் மறுமைக்கு மீளா நரகமே.

243

இஸ் - எனின், அரசஞல் காக்கப்படுவார் இவர் என்றல் நுதலிற்று

இ – ள் ; பசுவையும். பெண்களேயும், ஞானி களேயும், தேவர்களும் வந்து வணங்கக்கூடிய திருவேடப் பொலிவுடைய முனிவர்களேயும் காப்பவன் அரசனே ; அங்ஙனம் அவன் காவாது ஒழிவாளுமின் மறுமையில் மீளா , நரகத்தை அடைவான் என்றவாறு.

பாவையுர் - பாவை போன்ற மகளிரையும், '' மாதவர் நோன்பும் மடவார் கற்பும் காவலன் காவல் இன்றெனின் இன்றும் '' ஆகலின் இவ்வாறு கூறப்பட்டது. வேண்டு தல் வேண்டாமை இல்லாமையால் திரு வேடத்தாரைத் தேவர்களும் போற்று வாராயினர்.

திறந்தரு முத்தியும் செல்வமும் வேண்டின் மறந்தும் அறநெறி யேயாற்றல் வேண்டும் சிறந்தநீர் ஞாலம் செய்தொழில் யாவையும் அறைந்திடில் வேந்தனுக் காறிலொன் ருமே, 244

இம் — எனின், அரசன் முத்திவேண்டின் ஆற்ற வேண்டு வன இவையென்று உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : மிக்க புனல் சூழ்ந்த இப்பூமியின்கண் உள்ளார் செய்யும் தொழில்கள் எல்லாவற்றிலும் சொல்லுமிடத்து வேந்தனுக்கு ஆறில் ஒருபங்கு உளதாம். ஆதலால் இம்மைக்குச் செல்வமும், மறு மைக்கு முத்தியும் விரும்பும் அரசன் மறந்தும் அறமே ஆற்றவேண்டும் என்றவாறு.

திறந்தரு முத்தி — பதமுத்தியும், பரமுத்தியும் என்னும் இருதிறப்பட்ட முத்தி, மறந்தும் என்றது அறிவொடு படாதே ஆற்றினும் என்றவாறு. மக்கள் செய்யும் புண்ணியபாவங்கள் இரண்டிலும் அரசர்க்கு ஆறில் ஒருகூறு உண்டாதலின் அவர்க*ளே* வழிப்படுத்தி நடத்தவேண்டிய பொறுப்பு அரசர்க்கே உண்டாம் என்றவாறு.

வேந்தன் உலகை மிகநன்று காப்பது வாய்ந்த மனிதர்கள் அவ்வழி யாநிற்பர் பேர்ந்திவ் வுலகைப் பிறர்கொள்ளத் தாங்கொள்ளம் பாய்ந்த புலியன்ன பாவகத் தானே, 245 இம் — எனின், அரசன் எவ்வழி அவ்வழிக் குடிகள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இவ்வுலகத்தை மீட்டும் மீட்டும் பிறர் கவர, அவரிடமிருந்து தாம்கொள்ள, பாய்ந்த புலியைப்போல, பாவண முற்றியவளுகிய மன்னன் உலகைக் காப்பது மிக நல்லது; உலகில் வாழ்கின்ற மக்கள் அவன் ஏவல்வழியே நிற்பர் என்றவாறு.

பாவகம் – பாவண முற்றியநிஃ, "பாவண முற்றிய பாவகப் பயனின் யான் மேவரப் பெற்றனன் போலும்" என்பது ஈண்டு இணத்து நோக்குதற்குரியது.

புலியென்றே எண்ணி மாற்றரசரும் தாமுமாக இவ்வுலகைக் கொள்ளேயடித்துக் கொண்டு நிற் பதைக் காட்டிலும் போர் வராமலே உலகைக் காப்பது மிக நல்லது என்பது கருத்து.

கால்கொண்டு கட்டிக் கனல்கொண்டு மேலேற்றிப் பால்கொண்டு சோமன் முகம்பற்றி உண்ணுதோர் மால்கொண்டு தேறலே உண்ணும் மருளரை ். டீ. மேல்கொண்டு தண்டஞ்செய் வேந்தன் கடனே. 246

பாழிம் சிஞ்ஷின், தேவவழி நின்று சிவானந்தாமுதம் புருகூடுமல் கள்ளுண் புரைக் கூடிந்து திருத்து தல் அரசன் கடன் என்பது உணர்த்துதல் நித்திற்று உ

 முதத்தை உண்ணுமல் மயக்கங்கொண்டு மதுவை யுண்ணும் மயக்கம் பிடித்தவர்களே அரசன் தண்டித்து நல்வழியில் நிறுத்துதல் கடமையாம் என்றவாறு.

கால் - காற்று; என்றது பிராணவாயுவை. கால் கொண்டு கட்டுதலாவது பிராணுயாமம் செய்தல். கனல் கொண்டு மேலேற்றி - மூலக்கனலே ஆதார தெய்வங்களின் தியானத்தோடு ஆக்ஞா சக் கரம் வரையில் ஏற்றி. சோமன் பால் கொண்டு முகம்பற்றி உண்ணுதோர் என மாறுக.

மூலக்கனஸே ஆக்ஞாசக்கரம் வரையில் கொண்டு செலுத்தின் மதியமுதம் உருகி வழியும்; அதணே உண்டிருப்போர் காலத்தை வென்று. களிப்போடு கடவுளடியில் வாழ்வார்; அஃது அறியாதார் கள்ளுண்டு களிப்பர்; அவர்களேத் தண்டித்துத் திருத்தல் அரசன் கடன் என்பது கருத்து.

தத்தம் சமயத் தகுதிநில் லாதாரை அத்தன் சிவன்சொன்ன ஆகம நூல்நெறி எத்தண்ட மும்செயும் அம்மையில் இம்மைக்கே மெய்த்தண்டம் செய்வதவ் வேந்தன் கடனே. 247

இம் – எனின், மக்களேத் தத்தமக்குரிய சமய நெறியில் நிறுத்துதல் அரசன்கடன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எவ்வுயிர்க்கும் அத்தஞைய சிவன், தாம் சொன்ன ஆகமநூன்முறைப்படி. தங்கள் தங்களுக்கு உரிய சமயமரபில் நில்லாத மக்களே, மறுபிறப்பிலே எத்தகைய கொடுந்தண்டணேயைக் கொடுத்தும் திருத்துவன். உடலுக்குத் தண்டண கொடுத்து இம்மையில் திருத்துவது அரசனது கடன் என்றவாறு.

அம்மை - மறுபிறப்பு. அம்மையில் திருத்துவது அரன் கடமை; இம்மையில் திருத்துவது அரசன் கடமை என்பது கருத்து.

### 14. வானச்சி**ற**ப்பு

அஃதாவது, வானத்தினது சிறப்புக் கூறுதல். வானம் இடஆகுபெயராய் மழையை உணர்த் திற்று. அரசன் கோல்கோடது ஒழுகின், வான் வளந் தப்பாதாகலின் இது, இராசதோடத்தின் பின் வைக்கப் பட்டது.

அமுதூறு மாமழை நீரத ஞலே அமுதூறும் பன்மரம் பார்மிசை தோற்றும் கமுகூறு தெங்கு கரும்பொடு வாழை அமுதூறும் காஞ்சிரை ஆங்கது வாகுமே. 248

இம் — எனின், மழையினது பயன் கூறுதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அமுதொப்பச் சுரக்கின்ற கரியமேகத் தினின்று பொழிகின்ற நீரால், அமுதைப்போல இனிய கனிகளேத் தருகின்ற பல மரங்களும் நில மிசைத் தோன்றி வளரும்; கமுகும், இளநீர் ஊறு கிற தெங்கும், இரதம் ஊறுகிற கரும்பும், வாழை. யம் இனிமை மிகும்; எட்டிக்காயுங் கூட அங்ஙனமே என்றவாறு. கோஞ்சிரை அமுதூறலாவது நீர்வளத்தால் தேன்நச்சுத்தன்மை குறைதல்.

வரையிடை நின்றிழி வான்நீர் அருவி உரையில்ஸே உள்ளத் தகத்துநின் றூறும் நுரையில்ஸே மாசில்ஸே நுண்ணிய தெண்ணீர்க் கரையில்ஸே எந்தை கழுமணி யாறே. 249

இம் – எனின், இதுவுமது.

இ – ள்: மஃயுச்சியிலிருந்து வழிகின்ற மேக நீராகிய அருவி, மனத்தகத்து நீஃபெற்று ஊறு கின்ற அன்புபோலக் குறைகூறப்படுவதில்ஃ; நுரையில்ஃ; நுண்ணிய தெளிந்த நீராகிய அதற்குக்கரையில்ஃ; சிவபெருமானுக்குத் திருமஞ் சேனும் செய்வித்தற்கு உரிய ஆரும் என்றவாறு.

வான்நீர் – மழைநீர், அருவிக்கும், அதன் கோரணமாகிய ஆற்றுக்கும் மழையே காரணம்; அது இறைவனுக்குத் திருமஞ்சனமுமாம் என்பது கருத்து.

உள்ளத்து அகத்துநின்று ஊறும் உரையென்று உரைக்கு அடைமொழியாக்கி உரைத்தலும் ஒன்று.

### 15. தானச்சீறப்பு

அஃதாவது பிறர்க்கு இடுதலின் சிறப்புக் கூறுதல், வான்தருவளத்தான் வயல்வளம் மலிந்து இப்பூளியுளம் நிரம்பியகாலத்து இட்டுண்டல் யாவர்க்கும் அவசியமாதலானும், தானத்தாலேயே வா**ன்**வளம் கிட்டுதலானும் வானச்சிறப்பி**ன் பின்** இது வைக்கப் பட்டது

ஆர்க்கும் இடுமின் அவரிவர் என்னன்மின் பார்த்திருந் துண்மின் பழம்பொருள் போற்றன்மின் வேட்கை யுடையீர் விரைந்தொல்லே உண்ணன்மின் காக்கை கரைந்துண்னும் காலம் அறிமினே. 250

இம் – எனின், பிறருக்குக் கொடுத்துண்ணுங்**கள்** என்று உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: எல்லோருக்கும் கொடுங்கள்; அவர் இவர் என்று வேற்றுமை பாராட்டாதீர்கள்; இன்னும் விருந்தினர்கள் விருவாரோ என்று பார்த்திருந்து உண்ணுங்கள்: பழம்பொருளேப் பாதுகாத்து வைக்காதீர்கள்; பசி உடையவர்களாக மிக விரைந்து உண்ணுதீர்கள்; காக்கைகூடத் தம் இனத்தைக் கரைந்து உண்ணுகின்ற காலத்தை அறியுங்கள் என்றவாறு.

'' காக்கை கரவா கரைந்துண்ணும் ஆக்கமு**ம்,** அன்ன நீரார்க்கே உள '' என்ற திருக்குறளு**ம்** ஈண்டு எண்ணு தற்குரியது. தக்கார்க்கீதலே தான**ம்** என்றது இடைக்கால வழக்கு என்பதை விலக்க ஆர்க்கு மிடுமின் என்றருளியது.

## 16. அறஞ்செய்வான் இறம்

அஃதாவது, வநியராய் ஏற்ருர்க்கு மாற்ருது ஈவாரது தன்மை கூறுதல். இது தானத்தோடு ஒருங்கு வைத்து எண்ணப்படுவது ஒ**ன்ரு த**லி**ன்**  தானச் சிறப்பின் பின் வைக்கப்பட்டது. 'இரந் தார்க்கு ஈதல்' என்றும் சில ஏடுகள் இத்தஃப்பு காணப்படுகிறது.

தாமறி வாரண்ணல் தாள்பணி வாரவர் தாமறி வார்றந் தாங்கிநின் ருரவர் தாமறி வார்சிவ தத்துவ ராவர்கள் தாமறி வார்க்குத் தமர்பர ஞமே.

இம் — எளின், அறிவார் யார் என்று அறிவித்தல் நூதலிற்று.

இ - ள் : இறைவன் திருவடியைப் பணிபவ களும், ஈகையை மேற்கொண்டவர்களும், சிவ தத்துவம் வரையில் அனுபவித்து உணர்ந்தவர் களும் அறிவாராவர்; அங்ஙனம் அறிபவர்க்கு உறவினர் பரசிவனும் என்றவாறு.

தாம் என்பன அசை. அன்றி, தம்மை அறிந் தவராவர் என்றலும் ஆம். இப்பொருளேத் '' தம்மையுணர்ந்து தமையுடைய தன்னுணர் வார் '' என்ற சிவஞானபோத அவையடக்க வெண்பாப்பகுதி நன்கு விளக்கும்.

இம் — எனின், யார் யாருக்கு எவ்வெவற்றை பீதேல் அறம்ஆம் என்றல் நுதலிற்று. இ - ள் : இறைவர்க்கொரு பச்சிஸ் யிடுதல் அணேவர்க்கும் இயலும் அறமாம்; பசுவிற்குப் புல்லளித்தலும் தாம் உண்ணும்போது வறி யார்க்கு ஒருபிடி உணவளித்தலும் பிறர்க்கு இன்னுரை வழங்கலும் யாரும் எளிமையில் இயற்றக் கூடிய அறங்களாம் என்றவாறு.

இதஞல், வறியார்க்கு ஒன்று ஈவதே அறம் என்பதை விலக்கி, எல்லாம் கடந்த இறைவ<mark>ன்,</mark> பகுத்தறிவு படைத்த மக்கள், பசு இவர்களுக்கும் ஏற்றன அளித்தல் அறமாம் என்று விதித்தவாறு

அற்றுநின் ருருண்ணும் ஊணே அறனென்னும் கற்றன போதம் கமழ்பவர் மானிடர் உற்றுநின் ருங்கொரு கூவற் குளத்தினிற் பற்றிவந் துண்ணும் பயனறி யாரே. 253

இம் - எனின், சிவஞானிகளுக்கு உணவளிப்பதே அறென் என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ-ள்: இருவகைப்பற்றும் அற்றுநின்ற சிவ ஞானியர் உண்ணும் உணவே அறஞும் என்று நூல்கள் கூறும்; அங்ஙனமிருந்தும்கல்வியறிவாகிய கருவி ஞானம் கமழ்பவர்களாகிய மானிடர்கள், பொருந்தி நின்று கிணற்றங்கரையிலும், குளத்தி ` லும் சிவஞானிகளேக் கொண்டுவந்து உண்பித்த லால் விளேயும் பயனே அறியாராயினர் என்றவாறு.

அதிகாரம் 'அறன்செய்வான் திறம்' ஆதலின் கற்றனவாகிய சிவஞானம் கமழப்பெறுபவர்களா கிய மானிடர்கள், சிவஞானத்தேன் நிறைந்த கூவஃயும் குளத்தையும் ஒப்பர்; அவரைச் சார்ந்து வாழும் பயன் அறியார் என்று உரைத்து இடர்ப் படுவர் சிலர். இப் பொருள் தருதற்குரிய சொல் லமைதி இன்மையையும், அதிகாரத்திற்கு இயை பின்மையும் நோக்கித்தெளிக.

நூல்கள் ஊணே அறன் என்னும்; போதங் கமைப்பைவர் மானிடர் ஒரு கூவல் குளத்தினில் உற்று நின்று பற்றி வந்து உண்ணும் பயன் அறியார் எனக் கூட்டுக.

திருத்தொண்டர் புராணத்தில், கொண்டு வந்து மீனப்புகுந்து உண்பித்த வகையறிக.

அறஞ்செய்வான் திறம் சிவனடியார்க்குச் செஞ் சோறு அளித்தலே; கல்விஞானம் பெற்றவர் இதன் பெயனறியார் என்றவாறு. இதறல், திருவருள் ஞானம் பெற்றவரே சிவஞானியர்க்கு ஈந்து, செம் பொருள் அடைவர் என்பது பெறப்பட்டது.

அற்று நின்றுர் என்பதற்கு ஏழைகள் எனினும் ஆம்; வறியவர்க்கு ஒன்று ஈவதே ஈலகையாதலின்.

அழுக்கிண் ஓட்டி அறிவை நிறையிர் தழுக்கிய நாளில் தருமமும் செய்யீர் விழித்திருந் தென்செய்வீர் வெம்மை பரந்து இழிக்கவன் றென்செய்வீர் ஏழைநெஞ் சீரே. 254

இம் – எனின், உலகவர் நிஃக்கு இரங்கி. அறஞ் செய்க என உபதேசித்தல் நுதலிற்று. இ-ள்: அறிவற்ற மனம் உடையவர்களே! அனுதியே பற்றிநின்ற ஆணவமலத்தைக் கழுவி அறிவை நிறைத்துக்கொள்ளீர்; கல்வி செல் வம் முதலியன உங்களேத் தழுவியிருக்கிற இந்நாளில் அறங்களேச் செய்யீர்; வாளா விழித்துக்கொண்டி ருந்து என்ன பயன்! நீங்கள் செய்துள்ள தீவினே, உங்களே நிஃயினின்று தள்ள, அன்றைக்கு என்ன செய்வீர்கள்! என்றவாறு.

அழுக்கிண ஓட்டி அறிவை நிறையீர் – அறிவு மணியின்கண் ஒளிபோல உயிரின்கண் எங்கு மாய் நிற்பது; அதனது வியாபகத்தைத் தடுத்து நிற்பது ஆணவம்; அதண ஓட்டின் அறிவு நிறை வுறுமாதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

தழுக்கிய நாளில் தருமமும் செய்யீர்-தழுக்கிய என்பது தழுவிய என்றதன் திரிபு, செல்வம் முதலியன சேர்ந்துள்ள நாளில் என்பது பொருள், இது "கைத்துண்டாம் போழ்தே கரவாது அறம் செய்ம்மின்" என்றதை நிண்வூட்டுகிறது.

விழித்திருந்து என்செய்வீர் – 'என்னப்பா வி ழி க் கி ரு ய் ' என்ரு ற்போல்வதொரு சொல் வழக்கு. கடமை தவறியபின் கண்விழித்துப் பயன் என்ன என்பதாம்.

வெம்மை - தீவிணே; சாக்காடு எனினும் ஆம். ஏழை என்றது பிணியன் ஏழை என்புழிப்போல அறிவற்றவன் என்னும் பொருளது. தன்**ணே அறியாது** தான்நல்லன் என்**ஞ**இங்(கு) இன்மை யறியா திள்யரென் ருேராது வன்மையில் வந்திடும் கூற்றம் வருமுன்னம் தன்மையும் நல்ல தவஞ்செய்யும் நீரே. 255

இ**ம் -** எனின், காலன் வருமுன் அறஞ்செய்மின் என்று உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ - ள் : யாரானும் தடுக்க முடியாத ஆற்ற லோடு வருங்கூற்றம், இன்னுர் இனமுறையர் என்று தன்னே அறியாது; கொண்டுபோகப்படு கின்றதான் நல்லன் என்று எண்ணுது; இவ்வுலகத்து அவனுற்ருர்க்குள்ள வறுமையையும் ஆராயாது; ஆண்டில் இளேயர் என்று யோசியாது; ஆதலால் அக்கூற்றம் வருமுன்னம் சீலத்திற் சிறந்த நற்ற வத்தைச் செய்யுங்கள் என்றவாறு.

துறந்தான் வழிமுதற் சுற்றமும் இல்லே இறந்தான் வழிமுதல் இன்பமும் இல்லே மறந்தான் வழிமுதல் வந்திலன் ஈசன் அறந்தான் அறியும் அளவறி வாரே.

256

இம் – எனின், வாழ்நாளுளபோதே அறம் செய் மி**ன் என்**று அறிவித்தல் நுதலிற்று

இ-ள்: துறவியன் வழிவரும் சுற்றக் தாரில்ஃ; இறந்தவன் வழிபற்றி வரும் இன்பமு மில்ஃ; தியானிக்காமல் மறந்தவன் பரம்பரையில் சுசன் வந்திடான்; ஆதலால் தத்தம் வாழ்நாளின் அளவறியும் மக்களே! அறத்தை அறிந்து செய் யுங்கள் என்றவாறு. துறந்தான் வழிமுதல் - துறந்தாணப் பின் பற்றித் தொடங்கும் சந்ததி. சுற்றமில்லே என்றது துறந்தவன் இருவகைப்பற்றும் அற்றவன் ஆதலின் அவனுக்குச் சந்ததியும் சுற்றமும் இல்லே என்ற வாறு.

உயிர் உடலோடு கூடியிருக்கிற வரையில்தான் இன்பமும் துன்பமும் ஆதலின் இறந்தவனுக்கு இன்பமும் இல்ஃ; என்றது, இன்பம் என்பதன் உப இலக்கணத்தால் துன்பமும் கொள்க

இம்மந்திரத்திற்கும், அதிகாரத்திற்கும் இயை பில்லா உரை கூறுவாருமுளர்; ஆய்ந்து கொள்வண கொள்க.

தான்தவம் செய்வதாம் செய்தவத் தவ்வழி மான்தெய்வ மாக மதிக்கும் மனிதர்காள் ஊன்தெய்வ மாக உயிர்க்கின்ற பல்லுயிர் நான்தெய்வம் என்று நமன்வரு வானே. 257

இம் - எனின், தருக்காமல் தருமஞ்செய்க என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மாணேயே தெய்வமென மதித்துச் செருக் கும் மணிதர்களே! உடஃயே தெய்வமாகக்கொண்டு மூச்சாலியங்குகின்ற பல உயிர்க்கும் நானே தெய்வ மாவேன் என்று நமன் வருவான். ஆதலால் முற்பிறவிகளில் செய்த தவத்தின் பயனுக இப்பிறவியிலும் தான் தவஞ்செய்வது பொருந்தும் செயலாம் என்றவாறு. செய்தவத் தவ்வழி தான் செய்வது தவம் ஆம் எனத் கூட்டிப் பொருள் காண்க.

க் தெவழ்ம் ்தவமுடையார்க்கு ஆகும் அவம் அத்தோ, அதேவார் மேற்கொள்வது ' ஆகலின் இங்ஙனம் அருளிஞர்.

ந்த இட்டி இது மான் – பெருமை; மகத்தத்துவம், குது இது இது

் படு நிரு நிர தினக்கும் விணக்கடல் தீர்வுறு தோணி இரைப்பிண் நீக்கும் இருவழி உண்டு பாணினேக்கும் தனக்கும்அக் கேடில் புகழோன் கினேக்குந் தவம்அறம் மேற்றுணே யாமே,

258

இ**ம்-**எனின், முத்திமார்க்கம் இரண்டு என்ப**து** உ**ணர்**த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : நம்மை ஆழ்த்தும் இரு ஃனேயாகிய கடலிலிருந்து கரையேறு தற்குரிய தோணியா பிருந்து நமக்கும் நமது சுற்றத்தாருக்கும் இீனப் பைப் போக்கிக்காக்கும் இரண்டு வழிகளுள; அவை, அழியாப் புகழை உடைய அம்பலவாணரை நோக்கி ஆற்றப்படுகின்ற தவமும் அறமுமே; அவையே முறுரைமக்குத் துணேயாவன என்றவாறு.

ெ தோணியாய், கிணக்கும் தனக்கும் இணப்பிண நீக்கும் இருவழி உண்டு; (அவை) புகழோன் விணக் கும் தவம் அறம்; மேல் துணேயாம் என முடிக்க.

இரி ப் தினக்கும் விணக்கடல்-ஆழ்த்துகின்ற நல்விண யும் தீவிணேயும் ஆகிய பெரிய கடல். எல்லேயின்றி மீண்டும் மீண்டும் வருதலின் இணிக்கும் வினேக்கடல் என்றுர். இருவிணக்கயிற்றுல் மலக்கல் ஆர் தீதலின் என, விணயைப் பந்தித்து நிற்றலான் விண்டுயிக் கயிறுக உருவகித்ததும் கண்டு ஒப்புநோக்கற் குரியது.

கடல் தீர்வுறு தேடி<del>ணியிக்டுவிலிருந்து இைதை</del> சேருதற்கு உரிய தோணி. . குருகளுக்கைக்குடு

இனாப்பு-விணக்கடில்லக் ணக்டிர்க் ஆந்துத்தையால் வினந்த இனப்பு. இந்தையி எஞ்றனு மிற்கூற்கும் பெறும் தவமும் அறமுமாகிடியூநிண்டினே.; ்குற்டு மற்ற என்றுர்.ப

கேடில் புகழோன் – அழிவற்ற புகழை உடைய இறைவன்; "பொருள்குக்காட்டிக்குக்குப் பரிமேலழகியார் உண்டிக்கு ப குறிஞ்பை, க்கிருக்கும் உன்னுக, கன்றும் ப்பதத் பிருத்தும்

நமக்கும் நமது சுற்றத்திற்கும் விணக்கடலால் விணந்த இனாப்பைழுத் இதாக்குப் இதோகுகியோரு இருப் பன, இறைவண்டுநோக்கி இதுக்குப்படும் அழுழுக்க தவமுமே என்பதுபுக்களுத்தில் அனையொதுளு ப்புதி புண்ணியங்களே என்பதாம். 'சிறுன்கை ' இரம் தத்மை

பற்றது வாய்நின்ற பற்றினப் பார்பிசை கொடைய மட்டி நூறிய இடி டி அற்றம் உரையான் அறநெறிக் கல்லது உற்றுங் களாலிஒன்றும் ஈநித்து வேதுணே ஃடு. மற்றண்ணல் கவைத்த வழிகொள்ளு மாறே கல் இத

இம் – எளின், அறம் ஒன்றே மறிமைக்குத் இம் – எளின், அறம் ஒன்றே மறிமைக்குத் அறம் ஒன்றே மறிமைக்குத் அறவுத்தல் நுதன்ற்று நாட்டிய இ - ள்: எல்லா உயிர்கட்கும் பற்றுக்கோடாக நிற்கின்ற இறைவனது திருவடியைப்பற்றி, உலகில் யாரையும் குற்றம் சொல்லாதவஞய், அறநெறியில் அல்லது (மனம் பொருந்தாமல்) அறம் ஒன்றி உங்களால் இயன்ற ஒன்றை உதவியதே மறுமைக்குத் துணேயாம்; இறைவன் அருளிய உபாயமாகிய இதணே அறிந்து கடைப் பிடிக்க என்றவாறு.

பற்றதுவாய்நின்ற பற்று – ஆன்மா என்றும் சுதந்திரம் இலது ஆகலின் ஒன்றைப் பற்றியே நிற்கும்; படர் கொடிபோல பற்றப்படுவதனேப் பற்று என்றுர்.

குற்றமே காண்பார்க்கு மனம் விகாரப் படுதலின், உற்ருர் பகைவர் அயலார் என்னும் எத்திறத்தாரிடத்தும் குற்றங்காணுமை சிறந்த அறநெறியாயிற்று

ஒன்றும் என்னும் உம்மை இயன்ற அளவாவது என்னும் பொருளது. அற்ருர்க்கு ஒன்று ஈய வைத்ததும் அவனருளே என்பார். 'அண்ணல் வைத்த வழி' என்றுர்,

# 17. அறஞ் செய்யான் தீறம்

அஃதாவது இறைவன் உதவிய செல்வத்தைக் கொண்டு அறங்களேச் செய்யாதவன்திறம் கூறுதல். இச்செல்வம் சிவன்தந்ததென்று கொடுக்க அறியாது இறக்கின்ற குலாமர் ஆதல் கூடாது என்றவாறு. அதிகார முறைமையு**ம் எதிர்மறை** முகத்தாற் கூறியவதனுனே விளங்கு**ம்.** 

எட்டி பழுத்த இருங்கனி வீழ்ந்தன ஒட்டிய நல்லறம் செய்யா தவர்செல்வம் வட்டிகொண் டீட்டியே மண்ணின் முகந்திடும் பட்டிப் பதகர் பயன்அறி யாரே. 260

இம் – எனின், அறஞ்செய்யாதான் செல்வம் பயனற்றது என்று அறிவித்தல் .நுதலிற்று.

இ – ள்: விரும்பிய நல்லறங்களேச் செய்யா தவர் செல்வமானது எட்டியினது பழுத்த பெரிய பழ**ம்** ஊழ்த்து வீழ்ந்தாற்போல்வது; ஆதலின் இவ்வுலகத்தில் கடும்வட்டிவாங்கிச் சேர்த்து, பிறர் பொருளேக் கவருகிற அஞ்சாப் பாதகர்கள் செல்வத்தின் பயணே அறியார் என்றவாறு,

செல்வம் பழுத்த எட்டியிருங்கனி வீழ்ந்தன்ன எனவும், மண்ணில்கொண்டு ஈட்டி முகந்திடும் பதகர் பயனறியார் எனவும் இயைக்க வீழ்ந்தன என்பது தொகுத்தல் விகாரம்

முகந்திடும் என்றது எல்ஃயின்றி ஏமாந்த வரையில் கொள்ள கொள்வார் என்பது குறித்து நின்றது. பட்டிப்பதகர் – அடங்காத பட்டிமாடு போன்ற பாதகர்கள். பதகர் என்பது விகாரம். பயனறியார் என்றது, "செல்வத்துப்பயனே யீதல்; துய்ப்பேமெனினே தப்புன பலவே'' என்பதை உட்கொள்ளாதாரை. ஒழிந்தன காலங்கள் ஊழியும் போயின கழிந்தன கற்பணே நாளும் குறுகிப் பிழிந்தன போலத்தம் பேரிடர் ஆக்கை அழிந்தன கண்டும் அறம்அறி யாரே,

261

இம் - எனின், அறனறியார் திறங்கண்டு இரங்கல் நுதலிற்று.

இ – ள்: கணம் முதலாகக் கணக்கிடப்படுகிற காலங்களும் பல கழிந்தன; பிரமகற்பம் முதலான ஊழிகள் பலவும் கழிந்தன: கற்பணயாகிய மனக் கோட்டைகள் பலவும் அழிந்தன; ஆக்கை ஆயுள் குறுகிச் சக்கையாக அழிந்ததைக்கண்டும் உலகவர் அறம் அறியார்; இவர்தம் அறியாமை இருந்தவாறு என்னே என்றவாறு.

தம் பேரிடர் ஆக்கை நாளும் குறுகி, பிழிந்தன போல அழிந்தன கண்டும் என இயைக்க

கற்பனே - "ஒருபொழுதும் வாழ்வது அறியார் கருதுப், கோடியும் அல்ல பலூர் என வகுத்த செறியோர் பிரியில் இல்ல பலூர் என். வகுத்த கற்பன்கள்,

பிழிந்தனபோறலர்வது பர்மீப்ரணக் கர்ணிதே பாழுக் குழைத்துப் பயனற்றுப் போனமை, கேடு கண்சுடாப் பட்டது கண்டும், ஐயகோ இறம் அறம் அறியாரே என இரங்கியவாறு. பாதும்அறி யார்க் வண்ணல் பர்தம் நின்யும் காட்டி கூறம்அறி யார்க் வண்ணல் பர்தம் நின்யும் காட்டி முழ்அறி யார்கள் மோக்குக்கிகும் பாப் கையப மறம்அறி வார்பகையைக்கிறின் சூதே கடைத்த இம் – எனின், அறமறியார் அறிவனவும், அறியா தனவும், அடைவனவும் இவையென்றல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அறத்தை அறியாதவர்கள் சிவனடித் தியானத்தின் திறமும் அறியமாட்டார்; சிவலோகத் திற்குப் புறம்பையும் காணமாட்டார்கள். பலர் பசு போத முணப்பால் பகருகின்ற பொய்ம்மொழி கீளக் கேட்டுப் பாவங்கீள அறிவாராய்ப் பகையுள் நிலே பெற்ருர் ஆவர் என்றவாறு.

பசுபுண்ணியங்கள் பலசெய்து பதிபுண்ணியத் தில் நிஃத்து நின்று திருவடிஞானம் பெறவேண்டு தலின் 'அறம் அறியார்; நினேயும் திறம் அறியார்' என்று அருளியது.

சிவலோக நகர்க்குப் புறமும் அறியார் என்ற உம்மை தொக்கது. உம்மை இழிவுசிறப்பு. புறமும் அறியார் எனவே சிவலோகம் அறியார் என்பது சொல்லாமலே பெறப்பட்டது. சாலோகமுத்தியும் எய்தார் எனவே ஏணயமுத்திகள் இவர்கட்கு எங்கே ? என்பது குறிப்பு, அவர்கள் அறிந்தன் பாவமும், அடைந்தன பகையுமே என்றவாறு.

இருமலும் சோகையும் ஈளேயும் வெப்பும் தருமஞ்செய் யாதவர் தம்பால தாகும் உருமிடி நாகம் உரோணி கழஃ தருமஞ்செய் வார்பக்கல் தாழகி லாவே.

263

இய் – எனின், அறஞ்செய்வார்க்கு உளதாகும் நன்மையும், செய்யாதார்க்கு உளதாகும் தீமையும் உணர்த்துதல் நுதனிற்று. இ - ள் : இருமல் முதலாய நோய்கள் அறம் செய்யாதவர்பால் உண்டாகும்; இடி நாகம் முதலிய வற்*ரு*ல் உண்டாகும் தீமைகள் அறஞ்செய்வார் பக்கத்திலும் சாரா என்றவாறு

சோகை-இரத்தக் குறைவாலுண்டாகும் உடல் வீக்கம். ஈ⁄ள – காசம். வெப்பு – சுரநோய். உரும் – அச்சந்தரும் இடி, உரோணி உரோகிணி; என்றது விண்மீன்களால் வி⁄ளயும் தீமைக⁄ோ. கழஃ – பிளவை முதலியகட்டி.

பரவப் படுவார் பரமணே ஏத்தார் இரவலர்க் கீதலே யாயினும் சுயார் கரகத்தால் நீரட்டிக் காவை வளர்க்கார் நரகத்தில் நிற்றிரோ நன்னெஞ்சி னீரே. 264

இம் - எனின், அறஞ்செய்யார் நரகம் அடைவர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: எல்லாராலும் வணங்கத்தக்கவராகிய சிவபரம்பொருளேச் சிந்தியாதவர்களும், ஈயின் தலேயளவாவது இரவலர்க்கு ஈயாதவர்களும், குடத்தால் நீர் முகந்து காவை வளர்க்காதவர்களு மாகிய நன்னெஞ்சு படைத்த நீங்கள் அளவில் காலம் அருநரகிடை ஆழ்ந்து கிடத்தீரோ என்ற வாறு.

பரவப்படுவார் பரமன் என்றது எல்லாரும் தலே வணங்கத் தான் ஒருவரையும் வணங்காத தணிப்பரம் பொருள் என்றவாறு. ''சேர்ந்தறியுக் கையானே '' என்பது திருவரசுகம் ஈ தஃயாயினும் என்றது இணத்துணை என்றுற் போல சிறுமையின் எல்ஃகுறித்து நின்றது, நீரட்டி – நீரை முகந்து, நீராட்டி, நீராடி எனப் பாடங்கொண்டு வேறு உரை கூறுவாரும் உளர்.

அறஞ்செய்யாரை நன்னெஞ்சினீர் என்றது நச்சுப் பாம்பை நல்லபாம்பு என்றுற்போன்றதோர் குறிப்பு மொழி, அறம்செய்யார் அடையத்தகும் இடம் மீளா நரகே என்று அறிவித்தவாறு.

வழிநடப் பாரின்றி வானேர் உலகம் கழிநடப் பார்நடந் தார்கரும் பாரும் மழிநடக் கும்வினே மாசற வோட்டிட்(டு) ஒழிநடப் பார்வினே ஓங்கிநின் ருரே.

265

இ – ம்: அறவழியில் நடவாதவர்க்கு விணே மிகும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அறவழியிலே நடப்பவராயின்றிச் சொர்க்க இன்பம் தம்மைவிட்டுக் கழிய நடப்பவர் இருள்சூழ்ந்த உலகமாகிய நரகத்தில் நடந்தாராவர்; ஆனமை போதத்தையும் மடங்கச்செய்கிற விணயும், மலமுமாகிற மாசுகளே நீங்க ஓட்டிவிட்டு அதனின்று ஒழிந்து நடப்பவர்கள் நல்விணயில் சிறந்தார் ஆவர் என்றவாறு.

வழி நடப்பாரின் றி - அறவழியில் நடப்பவ ராயில்லாமல்; என்றது, மறவழிச்செல்வாராய் என்றவாறு.

, கழிநடப்பார் : தழியநடப்பார் என்பது கழி தடப்பார் என ஆயிற்று : செரர்க்க இன்பும் தம்மைப் பொருந்தாதே விலகநடப்பவர் என்பது பொருள், கரும் பார் – கரிய உலகம்; என்றது நரகத்தை.

மழி நடக்கும் விண – மழித்தல் – உள்ள வற்றைக் கெடுத்தல், விண – மயிரை மொட்டை யடித்தல்போல உயிரின் பண்புகள் அணத்தையும் கெடுத்தலின் இங்ஙனம் கூறிஞர்,

விணேமாசு, உம்மைத்தொகை, மாசு-மலம், ஒழி நடப்பார் ; ஒழிந்து நடப்பார் என்பதன் விகாரம்.

விணே ஓங்கி நின்றுர் - நல்விணயில் சிறந்தார்.

கனிந்தவர் ஈசன் கழலடி காண்பர் துணிந்தவர் ஈசன் துறக்கம தாள்வர் மலிந்தவர் மாளுந் துணேயுமொன் றின்றி மெலிந்த சினத்தினுள் வீழ்ந்தொழிந் தாரே 266

இம் – எளின், அடியாரும் அல்லாரும் அடையும் நிலே அறிவித்தல் நாதலிற்று

இ-ள்: பிற உயிர்கட்கு இரங்கிய கனிந்த மனத்து அடியவர்கள் இறைவன் திருவடியைத் தரிசிப்பர்; அடியார்களே அரனெனவே துணிந் தவர், சிவலோகத்தில் சிறப்பு எய்துவர்; பொருளாசை மிக்கவர்கள் இறப்புக்காலத்தில் துஜேனயொன்றும் இன்றி, சினம்மிக்கு அழிவர் ஏன்றவாறு.

முன்னிரண்டடிகளும் '' நிணத்து உருகும் அடி யாரை நையவைத்தார் '' என்ற திருப்பாடற் கருத்தைச் சிந்திக்கேச்டுசய்கிறது. துணிந்தவர் - நேயம் மலிந்தவர் வேடமும் ஆலயந்தானும் அரனெனத் துணிந்தவர், இவர் தேவர் அவர்தேவரென இரண்டாட்டாது முழு முதற்கடவுள் சிவன் எனவே துணிந்தவர்

ஈசன் துறக்கம் என்றது வீட்டுலகத்தை; வேள்வி முதலிய பசுபுண்ணியம் செய்தார் எய்தும் சொர்க்கத்தை அன்று, மெலிந்த - மெலிதற்குக் காரணமான.

இன்பம் இடரென் றிரண்டுற வைத்தது முன்பவர் செய்கையி ஞலே முடிந்தது இன்ப மதுகண்டும் ஈ®லாப் பேதைகள் அன்பிலார் சிந்தை அறம்அறி யாரே.

267

இம் - எனின், உபாயம் அறிந்தும் உய்யகிலாரு என்று இரங்குதல் நுதலிற்று

. இ - ள் : பழம்பிறவிகளில் அவரவர் ஈட்டிய நல் வினே தீவிண் என்ற இருவிண்களாலே இன்பமும் துன்பமுமாகிய இரண்டும் பொருந்த வைக்கப்பெற் றனவாம், இன்பத்தைக் கண்டும் ஈத்துவக்கா அறி விலிகள் அன்பற்றவர்கள் ; அறத்தை மனத்தாலும் அறியாதவர்கள் என்றவாறு.

இன்பமது கண்டும் என்றது தக்கவர்க்கு ஈந்த தானப்பயத்தினுல் இம்மையில் தாம் இன்பம் எய்து தஃக் கண்கூடாகக் கண்டிருந்தும், இம்மையிலும் இரவலர்க்கு ஈந்து மறுமையின்பம் தேடகிற்றிலரே! என்னே! இவர்தம் அறியாமை என்றவாறு. செடுவதும் ஆவதும் கேடில் புகழோன் நடுவல்ல செய்தின்பம் நாடவும் ஒட்டான் இடுவதும் ஈவதும் எண்ணுமின் இன்பம் படுவது செய்யிற் பசுவது வாமே.

268

இம் - எனின், அழிவதும் ஆவதும் அவனருள்! அவனருள் வழிநின்று அறஞ்செய்க என அறிவித்தல் நுதலிற்*லு* 

இ-ள்: அழிவதும் ஆவதும் மெய்ம்மைசேர் புகழுடையாளுகிய இறைவன் வழியதே. ஆதலால் ஒருவன் நடுநிலே தவற அவன் இன்பத்தை எண்ணவும் விடான்; ஆதலால் பிறர்க்குக் கொடுக்கவும், உதவவும் எண்ணுங்கள், அங்ஙன மன்றி இன்பம் அழிதற்கு ஏதுவான விணகளேச் செய்யின் மக்கட்பண்பு கெட்ட மாக்களாவீர் என்றவாறு.

செய்து என்பதைச் செயவெ னெச்சமாக்குக. இடுவதும் ஈவதும் — தக்கார்க்கிடுவதும் வறியார்க் கீவதும். இவ்விரண்டின் வேற்றுமையை இட்டார்க் கிட்ட பலன்; ஈந்தார்க் கீந்தபலன் ' என்ற வழக்காறு நோக்கி உணர்க.

செல்வங் கருதிச் சிலர்பலர் வாழ்வெனும் புல்லறி வாளரைப் போற்றி புலராமல் இல்லங் கருதி இறைவீன ஏத்துமின் வில்லி இலக்கெய்த விற்குறி யாமே.

269

இம் – எனின், வறுமை நீக்குப் வெழி இறைவண ஏத்து தேலே என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று இ – ள் : சிலருக்கோ, பலருக்கோ தாம் வாழ் வாக இருப்பதை எண்ணி, இறுமாக்கும் சிறுமதி யினரைச் செல்வங்கருதிப் போற்றி, வாய் உலர்ந்து போகாமல், வீடுபேற்றினே விரும்பி இறைவனே ஏத்துங்கள்; அச்செயல் வில்லாளன் எய்த அம்பு போல இருமைப் பயீனயும் தருவது உறுதி என்றவாறு

சிலர் பலர் வாழ்வெனும் புல்லறிவாளர் - தாம் செல்வம் மிக்கிருத்தலின் சிலருக்கோ அல்லது பலருக்கோ வாழ்வளிக்கக்கூடிய வள்ளலாக இருக் கின்ரும் என்று எண்ணியிருப்பவர்கள். வாழ்வு, முற்பிறப்பில் செய்த நல்வினே தீவினேகட்கு ஈடாக, இறைவன் தர வந்தது என்பதனே அறியாது மயங்குதலின் அவர்கள் புல்லறிவாளர்கள் ஆயினர்.

புலராமல் – பயன் எய்தாமையின் வாய் உலர்ந்து போகாமல்;

இல்லங்கருதி என்பதற்கு இல்லற இன்பத்தைக் கருதி என்பாருமுளர்; வறமையை உடையோம் என்பதை எண்ணி எனலும் ஆம்.

வில்லி எய்த விற்குறியாம் என்றது வில்வலான் வில்லில் வைத்து எய்த அம்புகுறி தவருது சென்று தைப்பதுபோல இறைவனே ஏததின் எல்லா**ம்** தவருது எய்தலாம் என்பது குறிப்பு.

'' தம்மை யேபுகழ்ந் திச்சை பேசினும் சார்வினுந் தொண்டர் தருகிலாப் ் பொய்ம்மை யாளரைப் பாடாதே எந்தை ் புகலூர் பாடுமின் புலவீர்காள் இம்மை யேதரும் சோறும் கூறையும் ஏத்தலாம் இடர் கெடலுமாம் அம்மை யேசிவ லோகம் ஆள்வதற் கியாதும் ஐயுற வில்ஃயே''

என்ற சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள் திருப்பா**டஃ** இந்தத் திருமந்திர**ம்** நிணவுறுத்துகிறது.

### 18. அன்புடையை

அஃதாவது, உயிர்க்குணமாய் உயிரோடு ஒன்றி நின்று ஒளிதருவதாய அன்பிண உடையராதல், உடன்பாட்டுமுகத்தானும், எதிர்மறைமுகத்தானும் அறமாவது அண்ணலின் தாள் பணிதலே என்று அறிவித்த திருமூலதேவர், அண்ணலின் சிறப் பியல்பும், அண்ணல் அடியடைந்தார் எய்தும் பயனும் முறையாக உணர்த்து நின்ருர் ஆதலின் அறஞ்செய்வான், செய்யான் திறங்களின்பின் இதனே வைத்தருளினர்.

அன்பும் சிவமும் இரண்டென்பர் அறிவிலார் அன்பே சிவமாவ தாரும் அறி<sup>ஐலார்</sup> அன்பே சிவமாவ தாரும் அறிந்தபின் அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருந் தாரே.

270

இம் – எனின், சிவத்தின் சிறப்பியல்பும் அத2ண அறிவார் எய்தும் பயனும் அறிவித்தல் நாதலிற்று.

இ – ள் : அன்பும் சிவமும் ஆக இருபொருள் உண்டு என்பர் அனுபவஞானம் இல்லாதார்; அன்பே சிவமாவதை, உலகவர் யாவரும் அறிய மாட்டார்; அணேவரும் அன்பேசிவமாக இருப்பதை அறிந்தபின், அவர்களும் அன்பே சிவமாக இருப் பதை நுகர்ந்து மகிழ்ந்திருந்தார் என்றவாறு.

தொடர்புடையார்கண் அன்பாவ து சொல்லும், கருவி நூல்க**ள்** எனக் டையனுதல் செலு<sub>.</sub>த்தப்பெறுவ**து** இறைவ**ன்** மாட்டுச் நவிலும், உயிர்கள்மாட்டுச் ஞானநூலாகிய இது அன்பு சுகதேக்க ஏதுவாய் செலு த்தப்படுவ தாய சிவத்திடம் செலுத்தப் உயிர்கட்கு ஊருகும், பெறும் அன்பு தன்னே உடையானேச் சிவம் ஆக்கும். வெளிப்பட்டு இறைவனிடம் அன்பு உயிரிலின்று கனியவைத்துச் சிவமாக்கும் படர்ந்து உயிரைக் உயிர்களிடம் சிவம் அன்ப கருத்**து**. என்பது . அருள்செய்வதை உலகவர் வடிவாக அமர் ந்து சிவத்தையும் வேருக எண்ணி ஒராது, அன்பையும் உணமையுணர்ந்தவர் என்றவாறு, **ம**யங்குவர் அன்பே சிவமாக இருப்பர் என்பதாம்.

கடவுள் அன்புவடிவர் என்பதற்கும். அ**ன்பே** கடவுள் என்பதற்கும் பெரிதும் வேறுபாடு உண்டு, உற்று உணர்க.

அறிந்தபின் அறிதற்கு என்பேது ஆரும் அருள் து 2ண இருப்பின் யாவரும் அருமையும், என்ற எளிமையும் எளிதில் அறிதல் கூடுதல் . அறிப்வ விளக்கிநின்றது. அங்ஙனம் அறிந்தார் ூகிய தானும் அறியப்படு பொகுளாகிய சிவமு**ம்** அறிகருவியாகிய அன்பும் வேருதலின்றி ஒற்றித்து நிற்பர் என்றவாறு.

் என்பர்' 'அறிந்தபின்' என்ற விணேகட்கு ஏற்ப அமர்ந்திருப்பாரே என்னுது அமர்ந்திருந்தாரே என்றது துணிவுபற்றிய காலவழுவமைதி.

் ''கற்பணே கடந்தசோதி கருணேயே உருவ மாதி'' ''இன்பமே என்னுடை அன்பே'' ''அருளுரு உயிர்கட்கு என்றே ஆக்கினன் '' மூதலிய ஞான நூற்றுணேகொண்டு தெளிக.

பொன்ணேக் கடந்திலங் கும்புலித் தோலினன் மின்னிக் கிடந்து மிளிரும் இளம்பிறை துன்னிக் கிடந்த சுடுபொடி யாடிக்குப் பின்னிக் கிடந்ததென் பேரன்பு தானே, 271

இம் – எனின். ஆன்மாவினிடம் அநாதிநித்ய சம்பந்தம் உள்ள அன்பிற்கும், இறைவற்கும் உள்ள இயைபு இத்தகைத்து என்றல் நுதலிற்றி

இ-ள்: நிறத்தால் பொன்னே வென்று விளங் கும் புலித்தோல் ஆடையை உடையவன்; மின்னெளி நிஸேத்துக் கிடந்து மிளிர்ந்தாலொத்த இளம்பிறையை அணிந்தவன்; திருமேனியோடு பொருந்திக்கிடத்த சுடுபொடியாகிய திருவெண் ணீற்றை அணிந்து சங்கார தாண்டவம் பண்ணு நின்ற ஞானமா நடராசமூர்த்தியிடம் அடியேனது பேரன்பு பின்னிக்கிடந்தது என்றவாறு.

அன்பு பின்னிக்கிடக்கின்றபோது அன்பிற்குப் பற்றுக்கோடாய இறைவனும் பின்னிக்கிடப்பண் என்பதாம். என்பே விறகா இறைச்சி அறுத்திட்டுப் பொன்போற் கனலில் பொரிய வறுப்பினும் அன்போ டுருகி அகங்குழை வார்க்கன்றி என்போல் மணியிணே எய்தவொண் ணதே. 272

இம் - எனின், அன்பாலன்றி இறைவணே எய்து தல் ஒண்ணுது என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : எலும்பை விறகாகக்கொண்டு, இறைச் சியை அறுத்து நெருப்பில் பொன்போல் வறுப் பினும், அன்போடு மனமுருநிக் குழைகிறவர்களுக் கல்லாமல் மனமணியாகிய இறைவணே, என்ணப் போல் எய்த முடியாது என்றவாறு,

பொரிய வறுப்பினும் என்றது தவழும் வேள்வி யுமாகிய பசு புண்ணியங்களேச் செய்யினும் என்பதை விளக்கியவாறு.

அன்போடு உருகி அகம் குழைவார்க்கு அன்றி என்றது. காதலாகிக் கசிந்து கண்ணீர் மல்குவார்க்கு அல்லாமல் என்பதாம். அகங்குழைதலாகிய பதி ஞோனத்தாலேயே இறைவணே எளிதில் எய்தலாம் என்பதை விளக்கியவாறு.

என்பொன் மணியை, எனப் பாடங்கொண்டு திருமேனிக்கு நிற ஒப்புக் காண்பாரும் உளர்.

ஆர்வம் உடையவர் காண்பர் அரன்றன்ணே ஈரம் உடையவர் காண்பர் இணேயடி பாரம் உடையவர் காண்பார் பவந்தன்ணேக் கோர நெறிகொடு கொங்குபுக் காரே,

இம் - எனின், இறைவணயும் அவன் திருவடியையும் காண்பார் ஆர்வமும் ஈரமும் உடையவரே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: மிக்க அன்புடையவர்கள் இறைவணக் காண்பர்; கசிந்த மனத்து அடியவர்கள் இறைவன் திருவடியைத் தரிசிப்பர்; மனத்தில் மலமாயா கண் மங்களால் விளேந்த இருவிணச் சுமையை உடைய வர்கள் பிறவியைக் காண்பர். அவர்கள் அஞ்சத்தக்க நெறியிணப்பற்றி அடவியில் புகுந்தவராவர் என்றவாறு.

ஆர்வம் – அன்பின்முதிர்ச்சி, ஈரம் - அவ்வார்வத் தால் விளந்த மனநெகிழ்ச்சி, பாரமாவது இரு வினேச் சுமை.

ஆர்வ முடையவர் - இப்பொருஃபை பெற்று லன்றி உயிர்வாழேன் என்ற உறு தியான அன்பு படைத்தவர்கள். அரன்தன்னேக் காண்பர் -அவ்வார்வமே அரனுக இருப்பதை அறிந்து அனுப விப்பர், இங்ஙனம் அன்றி இறைவனது திருமேனியைக் காண்பர் என்று ஏலா உரை உரைப் பாருமுளர்.

ஆர்வ முதிர்ந்த மன நெகிழ்ச்சியை உடைய வரே அருள்வடிவாகிய திருவடியைத் தரிசிப்பர் என இரண்டாமடி இயம்புகிறது.

பலபிறவிகளில் ஈட்டிய விணச்சுமைகளில் விணவது பிறவி ஆகலின், பாரமுடையவர் பவம் கொண்போர் என்றுர். கோரரெறி – அஞ்சத்தகும்நெறி, கொங்கு – தேன்; ஈண்டு அதனேயுடைய காட்டுக்கு ஆயிற்று.

கோங்கு புக்காரே எனப் பாடங்கொண்டு மாறு பட்டார் எனப்பொருள் கூறுவாருமுளர். கோங்கு -மாறுபாடு; நரகம் என்பாருமுளர். சேடனுக்கேன் கோங்கு புத்தி என்பது பழமொழி, இது குரங்கின் சிதை சொல்லாகிய தெலுங்கு மொழியாதலின் சுண்டைக் கேற்குமா என்பதுஆய்ந்துகொள்க.

என்னன் புருக்கி இறைவணே ஏத்துமின் முன்னன் புருக்கி முதல்வணே நாடுமின் பின்னன் புருக்கிப் பெருந்தகை நந்சியும் தன்னன் பெனக்கே தலேநின்ற வாறே.

274

இம் - எனின், அன்பாலல்லது இறைவணயடைய முடியாது என்றல் நுதலிற்று

இ – ள் : பலசொல்லிப் பயன் என்ன ? அன்பி ஞல் மனத்தை உருக்கி மகேசுவரண வழிபடுங்கள்: தலேயன்பிஞல் உயிரை உருக்கி உங்கள் தஃவவே த் தேடுங்கள்; பிறகு பெருந் தகு தியோடு கூடிய எங்கள் குருநாதனும் தமது அன்பைக்கொண்டு எம்மைக் கவனித்து, தனது பெருங்கருணேயிஞல் எமக்கே வெளிப்பட்டவாறு இதுவாம் என்றவாறு.

முன்னன்பு — தைலதாரை போன்ற தஃயாய அன்பு, பின் பெருந்தகை நந்தியும் (தமது) அன்பு உருக்கித் தன் அன்பால் எனக்கே தஃ நின்றவாறு இது எனக்கூட்டுக் மூன்றுமடியிலுள்ள அன்புருக்கி என்பதற்குத் தமது தடையிலாக் கரு2ணயால் பாசத்தைக் கெடுத்து என்றவாறு.

தன்னன்பு — தனது கரு2ீண. எனக்கே தஃல நின்றவாறு • எனக்கு வெளிப்பட்டருளியவிதம்; இது ஆம் என்பன வருவித்து முடிக்க.

தாஞெரு காலம் சயம்புவென் றேத்தினும் வாஞெரு காலம் வழித்துணே யாய்நிற்கும் தேஞெரு பால்திகழ் கொன்றை அணிசிவன் தாஞெரு வண்ணம்என் அன்பில்நின் ருனே. 275

இம் – எளின், அரிய சிவன் அன்பிற்கு எளியண் என்றல் நாதலிற்று.

இ-ள்: தாஞெருபொருளாயே இருக்குங் காலமாகிய பேரூழிக்காலத்துத் தானே தோன்றி யவன் என எல்லாராலும் ஏத்தப்படினும் வானும் ஒடுங்கும் சர்வசங்காரகாலத்து. பின்தோன்று தற்குத் துணேயாய் இருக்கும் ஒருபக்கம் தேன் விளங்குகின்ற கொன்றை மாலே அணிந்த சிவன் ஒருவாறு அடியேன் அன்பிற் பிணேந்து நின்ருன் என்றவாறு.

சயம்பு என்பது சுயம்பு என்றதன் திரிபு; தானே தோன்றியவன் என்பது பொருள். ஏத்தினும் என்பதற்கு ஏத்தப்படினும் எனப் பூறவிணேயாகப் பொருள் கொள்ளுப்பட்டது.

276

வான் ஒரு காலம் - விண் என்ற பூதமும் நீங்குங்காலம்; பேரூழி. ஒருவுதல் - நீங்குதல் ஒரு காலம் : விணேத்தொகை. வழித்துணே – பிற்ருேற்றத்திற்குத் துணேயாய்.

ஒருபால் தேன்திகழ்கொன்றை அணிசிவம் — ஒரு பக்கம் தேஞேடு விளங்குகின்ற கொன்றை மாஃயை அணிந்த சிவன். ஒருபால் என்றமையின் மற்ருருபால் உமையோடு கூடி அநுக்கிரக மூர்த் தியாய் விளங்குவது தெரிவித்தாறு. தேன் என்ப தற்கே தேன் போலும் இனியே சொல்ஃயுடைய உமாதேவி என உரைத்தலும் ஆம்.

முன்படைத் தின்பம் படைத்த முதலிடை அன்படைத் தெம்பெரு மானே அறிகலார் வன்படைத் திந்த அகலிடம் வாழ்வினில் அன்படைத் தான்றனர் அகலிடந் தானே.

இம் - எளின், இறைவன் செய்த உபகாரத்தை மறந்த உலகவர்க்கு இரங்குதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: முன்னே, ஆன்மாக்கள் உய்யும் பொருட்டு அவர்களப்படைத்து, அவர்களுக் கென்றே தனு கரண புவன போகங்களேயும் படைத்துக் கொடுத்த தலேவனிடம் அன்பைச் செலுத்தி, அவணே யறியாதவர்களாய். வம்பாண இந்த அகண்ற இடத்தில் வாழும் வாழ்விலே அன்பு வைத்து, அறிந்து ஏத்த உதவியாய இவ்வுலகத்தை விட்டு வாளா அகன்றனரே! என்னே இவர் அறியாழை,! என்றவாறு. இன்பம் - போகம். இறு தியதான போகத் தைக் கூறவே போகநுகர்தற் கருவியாகிய தனுவும், கரணமும், இடமாகிய புவனமும் உடன் பெறப் படும், முதலிடை – முதல்வனிடம், அன்பு அடைத்து – அன்பு முழுவதையும் செலுத்தி.

வன்பு அடைத்து - வம்பைப் பொருந்தி. அன்புக்கு எதிர்மறை வன்பு; அதணப் பொருந்தி என்பதாம். இறைவன் அன்பு அருளியது தன்ண யறிந்து தமையுணர: அவ்வழியிற் செலுத்தாது மாறிச் செலுத்தியமையின் வன்படைத்து என்ருர்.

அன்படைத்து ஆன்றனர் அகலிடந்தானே — அன்பை வைத்து, கிடைத்த உலகை விட்டனர் என்பதாம். அன்படைத்தான் தன் அகலிடந்தானே எனப்பிரித்து, பாடமுங்கொண்டு வேறுரை கூறுவாரும் உளர்.

கருத்துறு செம்பொன்செய் காய்கதிர்ச் சோதி இருத்தியும் வைத்தும் இறைவஎன் றேத்தியும் அருத்தியுள் ஈசணே யாரருள் வேண்டில் விருத்தி கொடுத்திடும் விண்ணவர் கோனே. 277

இம் — எனின், இறைவற்கு அன்புசெயின் அவன் எல்லாம் அருளுவன் என்றல் நுதலிற்று.

இ — ள் : கருத்தில் பொருந்திய காய்ந்த செம் பொன் போன்ற ஒளிவடிவளுகிய ஈசணே மனத்துள் இருத்தியும், மனத்தை அவனிடத்தில் வைத்தும், இறைவா இறைவா என்று ஏத்தியும், யார் அவன்

விண்ணவர் அருளே நிற்பினும், வேண்டி அவன், உய்லைத் தந்தருள்வன் தவேன் தெய என் றவாறு.

சோதி ஈசணே, யார் இருததியும், வைத்**தும்,** ஏத்தியும் வேண்டினும், விண்ணவர்கோன் விருத்தி கொடுத்திடும் என முடிக்க.

காய் செம்பொன் போலக் கதிர்செய் சோதி இயைத்து, கனலிற் காய்ந்த மாற்றுயர்ந்த பொன்னேப் போலக் கிரணங்களேப் பொழிகிற சோதிவடிவினன் என்க, ''எண்ணத்துள் எழுபரஞ் சோதி '' என்றதையும் ஈண்டு உ**ன்**னு**க.** 

இருத்தியும் – தம்மனத்துள் அவணே தருளச் செய்தும், வைத்தும் - தம் மனத்தை அவ<mark>ன்</mark> பால் வைத்தும் ; என்றது . கொண்டும் கொடுத்தும் குடிகுடியீசற் காட்செயத‰ கூறிற்று. விருத்தி கொடுத்திடும் – வளர்ச்சியை யருளுவன்.

நித்தலும் துஞ்சும் பிறப்பையும் செய்தவன் வைத்த பரிசறிந் தேயு மனிதர்கள் இச்சையு ளேவைப்பர் எந்தை பிரானென்று நச்சுயே அண்ண% நாடுக லாரே.

278

இம் – எனின், பிறப்பை உதவிய பெருமாண விரும்பாமல் இச்சையை நச்சுதல் ஆகாது என்றல் நுதலிற்று.

🚋 இ. – ள்: ஆன்மாக்களாகிய நமக்கு நாள்நாளும் சாகின்ற பிறப்பையும் அவன் அருளிவைத்தமை அறிந்திருந்தும் மக்கள் உலகபோகத்திலே இச்சை வைப்பவர்களாய், 'எந்தாய்!' 'தஃவே!' என்று, அண்ணலாகிய அவணே விரும்பித் தேடுகின்றிலர் என்னே! இவர்கள் பேதைமை என்றவாறு.

இவ்வுடம்பு நாள்தோறும் தேய்ந்து வருதலின் நித்தலும் துஞ்சும் பிறப்பு என்றருளியது. துஞ்சுதல் – சாதல். செய்துவைத்த பரிசு அறிந்தேயும் எனப் பிரிக்க.

இச்சை – காமம்; புவனபோகங்களிலே அழுந்தி நுகர்தற்காக அமைந்த மாயையின் <u>காரியமா</u>டுய மயக்கம், எந்தை – எமது தந்தை. பிரான் – வள்ளன்மை உடையவன்.

அன்பினுள் ளான்புறத் தானுட லாயுளான் முன்பினுள் ளான்முனி வர்க்கும் பிரானவன் அன்பினுள் ளாகி அமரும் அரும்பொருள் அன்பினுள் ளார்க்கே அணேதுணே யாமே. 279

இம் – எனின் இறைவன் அன்பே ஒன்றற்கே அகப்படுவன் என்று உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இறைவன் அன்பிற்கு உள்ளும் புறம் பும் உடனுயும் இருப்பவன்; பரிபாகமுற்ற ஆன்மாக் களுக்குக் குருவாயும் வந்து, முன்னின்று உணர்த்து வான்; முனிவர்கட்கெல்லாம் தஃவேன்; அன்பை யிட மாகக்கொண்டு அதற்குள் எழுந்தருளியிருக்கும் அரியபொருள் போல்வான்; ஆதலால், அன்போடு எண்ணுவார்க்கு அவன் சேரும் து?ணயாவான் காண்றுவாறு அன்பின் வழியது உயிர்நிஃ ஆதலின் குணா குணி ஒற்றுமைபற்றி உயிர்க்குண மாகிய அன்பிற்கு உள்ளாயிருப்பவன் இறைவன் என்னப்பட்டது; அதாவது ஒன்றுயிருத்தஃ உணர்த் திற்று. அங்ஙனமே புறத்தான் என்றது வேறுயிருத்தஃபையும், உடனுய் என்பது உடகை இருத்தஃபையும் உணர்த்தின.

அன்பினுள் ஆகிஅமரும் அரும்பொருள் – அன் பில் தாமே எழுந்தருளி இருக்கும் பொருள்; என்றது அவனது நித்திய சுதந்திரத்தன்மை சொல்லியது.

## 19. அன்புசெய்வாரை அறிவன் சீவன்

அஃதாவது, அன்பே சிவமாவது அறிந்து அமர்ந்திருக்கும் அன்பரைச் சிவன் அறிந்து ஆட்கொள்வன் என்பதாம். அதிகார முறைமையும் இதனுனே விளங்கும்.

இகழ்ந்ததும் பெற்றதும் ஈசன் அறியும் உகந்தருள் செய்திடும் உத்தம நாதன் கொழுந்தன்பு செய்தருள் கூரவல் லார்க்கு மகிழ்ந்தன்பு செய்யு மருளது வாமே. 280

இம் – எனின், அன்புசெய்வார்க்கு இறைவ**ன்** அருளும்வகை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: உயிர்கள், இறைவின் இகழ்ந்ததையும், அதனுல் அவர்கள் பெற்ற பயணயும் சர்வக்ளு இன இறைவேண் அறிவாள், உண்கைமயன்பு இசய்வார்க்டு க உத்தமநாதனுகிய சிவன் தாமும் மனம் உவந்து அருள் வழங்குவன், தம்மாட்டு மேலும் மேலும் புதிய அன்பைச்செய்து அருளே ம்குவிக்கவல்ல அடியார்கட்கு, மகிழ்ந்து, என்றும் நீங்கா அன்பை அவர்கள் செய்யுமளவிற்கு, அருளே வழங்கும் என்றவாறு.

நாம் இகழ்வதையும் புகழ்வதையும் ஈசன் அறி வான்; அறிந்து அருள் வழங்குவான். ஆதலால், அவன் மாட்டு, கிளேத்து எழும் அன்பு செய்ய வல்லவர்கட்கு என்றும் நீங்காது நிற்கும் அருளே வழங்குவான் என்பது கருத்து.

கொழுந்தன்பு – கொழுந்துபோலக் கிணத் தெழும் அன்பு. கூர - மிகுவிக்க.

இன்பப் பிறவிக் கியல்வது செய்தவன் துன்பப் பிறவித் தொழில்பல எண்ணினும் அன்பிற் கலவிசெய் தாதிப் பிரான்வைத்த முன்பிப் பிறவி முடிவது தானே.

281

இம் – எனின், அன்பால் எடுத்தபிறவியிலேயே முத்தி யெய்தலாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பேரின்பம் எய்து தற்காகக் கொடுக்கப் பெற்ற இப்பிறவியிலே அதற்கு ஏற்புடையதாகிய சாதனங்களேத் தந்த இறைவன், நாம் அங்ஙனம் ஒழுகாது துன்பமே வடிவான பிறவிக்கு ஏற்ற இழி தொழில் பலவற்றை எண்ணினுலும். அன்போடு க்லைக்க, இறைவென் அருளிய இப்பிறவி அவ<mark>ன்</mark> முன்பே முடிவடையும் என்றவாறு.

என்னினும் எனப்பாடங்கொண்டு துன்பப் பிறவிக்கு ஏற்ப நாம் செய்யும் தொழில்கள் பல ஆயினும் என்று உரை கூறலும் ஆம். இயல்வது – பொருந்து அதாகிய ஞானசா தன**ம்.** 

அன்பின் கலவி செய்து – அன்போடு கூட, செய்தெனெச்சத்தைச் செயவெனெச்சமாக்குக.

ஆதிப்பிரான் முன்பு வைத்த இப்பிறவி பென மாறுக. பிறவிமுடிவது என்றது மீளஉதித்தற்கு ஏதுவாகிய விணச்சேடங்**கள்**. கண்ணுதலோ**ன்** கருணேயினுல் கழிதலின் பிறவாப்பெருநெறி கிட்டும் எனக் குறிப்பித்தவாறு.

அன்புறு சிந்தையின் மேலெழும் அவ்வொளி இன்புறு கண்ணியொ டேற்க இசைந்தன துன்புறு கண்ணியைந் தொடும் துடக்கற்று நண்புறு சிந்தையை நாடுமின் நீரே. 282

இய் – எனின், அன்பேடையொரை இறைவென் ஏற் முருளுவேன் என்று உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அன்போடு கூடிய சிந்தையின்மேல் எழுகின்ற அகாரவடிவாகிய சிவ ஒளி, இன்பமுற்ற கண்களே உடைய பராசக்தியோடுகூடி எம்மை யேற்றுக்கொள்ள ஒருப்பட்டன; ஆதலால் உயிர்க ளாகிய நீங்கள் துன்பம்மிக்க வஃயாகிய பொறிகள் ஐந்தோடும் பொருந்து தலற்று. இலறவன் திரு வடிக் கண்ணே நண்புற்ற சிந்தையை நாடிக் கொள்ளுங்கள் என்றவாறு.

ஒளி: இது பால்பகா அஃறி‱ப்பெயர். திலத்தை ஒளியென்றதற்கு ஏற்ப இசைந்தன எனப் பன்மை முடிபு தந்தார். அவ்வொளி என்பது கூட்டன்று; அகாரவாச்சியமாகிய சிவம் என்பது பொருள்.

இன்புறு கண்ணி - காமாட்சி துன்புறு கண்ணி - துன்பத்தைத் தருகின்ற வலே. கண்ணி ஐந்தொடும் - ஆன்ம அறிவைப் புறம்போகவொட்டாது போகத்துள் அழுந்தும்படி தடுத்து நிறுத்து கின்ற ஐம்பொறிகளாய வலேயோடும். தொடக் கற்று – பிணிப்பற்று.

புணர்ச்சியுள் ஆயிழை மேலன்பு போல உணர்ச்சியுள் ஆங்கே ஒடுங்கவல் லார்க்கு உணர்ச்சியில் லாது குலாவி உலாவி அணேத்தலும் இன்பம் அதுஇது வாமே. 283

இம் — எனின், அன்பால் மனம் ஒடுங்கவல்ல வார்க்கு இன்பு ஆம் என்றல் நுதலிற்று

இ—ள்: புணர்ச்சிக்காலத்து மகளிர்மேல் வைத்த அன்புபோல உணர்ச்சி வயப்பட்டு ஒன்ருய் ஒடுங்க வல்லவர்கட்கு, உணர்ச்சியுமற்று, குலாவியும் உலாவியும் அணேத்தபோது சிற்றின்பம் செறியும்: அந்த இன்பம் போல்வது சிவத்தோடு ஒன்று தலால் வினேயும் இவ்வின்பமும் என்றவாறு. '' நான் இவளாம் பகுதிப் பொற்பு ஆர் அறிவார் புலியூர்ப் புனிதன் வெற்பில் '' என்றுற் போலவும் '' புணர்ந்தால் புணருந்தொறும் பெரும் போகம் பின்னும் புதி தாய் '' உணர்ந்தார்க்கு உணர்வரிய தன்மைத்தாதல் போலவும், உணர்ச்சியுள் ஒடுங்கி, அவ்வுணர்ச்சியுங் கெட்டு, பொன்னே மணியே எனப் புகழ்ந்து போற்றிக் குலாவி, உலாவந்து, அணேத்தவுடன் ஆகும் இன்பமாகிய அது இறைவணக்கலந்தபோதுண்டா கும் இந்தப் பேரின்பமாம் என்பது கருத்து.

அன்புபோல உணர்ச்சியுள் ஒடுங்க வல்லார்க்கு, இல்லாது குலாவி உலாவி அணே த்தலும் இன்பம் ஆம்; அது இதுவாம் எனக் கூட்டிப் பொருள் காண்க. இங்ஙனமன்றி, வேண்டியவாறே சொல் முறித்துக்கண்ணழித்து உரைகாண்பாரும் உளர்,

உற்றுநின் ருரொடும் அத்தகு சோதியைச் சித்தர்கள் என்றும் தெரிந்தறி வாரில்லே பத்திமை யாலே பணிந்தடி யார்தொழ முத்தி கொடுத்தவர் முன்புநின் ருனே.

284

இய — எனின், சித்தார்கட்கும் எட்டாத சிவம் பத்தார்க்கு முன்னிற்கு என்றேல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அன்புடன் என்றும் தியானிப்பாரோடு விளங்கும் பெருமை தங்கிய சோதிவடிவுடைய கடவுளேச் சித்தர்கள் என்றும் ஆராய்ந்து அறிந் தாரில்லே ; அங்ஙனமாக, அடியார்கள் பத்தியோடு பணிந்து தொழ அவர்கட்கு முத்தியைக்கொடுத்து அவர்கள் முன்பு நின்றுன் இறைவன் என்றவாறு. அத்தகு சோதி - அத்தகைய சோதி. அகர**ம்** நெஞ்சறி சு**ட்**டு, உரையினுல் சொல்ல ஒண்ணு மையின் அத்தகு சோதி என்*ரூ*ர்.

சித்தர்கள் - அணிமாதி சித்திகளேயே தம் தவ வரம்பாகக் கொண்டு மகிழ்ந்தவர்கள். அவர்களால் என்றும் இறைவன் அறியப்படான் என்றவாறு,

பத்திமை - அன்பு. முன்பு நின்றுன் என்றது இறைவனது எளிவந்த கரு‱னையக் காட்டிற்று.

கண்டேன் கமழ்தரு கொன்றையி ஞனபு கண்டேன் சுரியுரி யான்றன் கழலிணே கண்டேன் கமல மலருறை வானடி கண்டேன் சுழலதென் அன்பினுள் யானே. 285

இம் – எனின், அன்பிஞல் அரணக் கண்டமை பைத் திருமூலர் தன்மேலிட்டு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: மணம் வீசுகின்ற கொன்றைமாஃயை அணிந்த சிவபெருமான் திருவடியைக் கண்டேன்; ஆணேயை உரித்துப் போர்த்த அரனடியைக் கண்டேன். அடியார்களது உள்ளக்கமலத்தில் உறை பவனுகிய ஞானசொருபியின் திருவடியைக் கண்டேன்; எனது அன்பினுள் யானே கண்டேன் என்றவாறு.

இம்மந்திரம் இறைவன் அன்பிற்கு எளியனுய், தமக்குக் காட்சி தந்தமையைக் கூறி உலகினரைத் தெளிவிக்கின்றது . நம்பணே நாஞ விதப்பொரு ளாகுமென்*(று)* உம்பரில் வானவர் ஓதுந் தஃவணே இன்பணே இன்பத் திடைநின் றிரதிக்கும் அன்பணே யாரும் அறியகி லாரே.

286

இம் — எனின், இறைவ**ன் இன்**பத்தில் சூவ**வ** யாகும் அன்புவடிவென் என்பது அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : நம்பப்படத் தக்கவனும் எல்லாப் பொருளுமாய் இருப்பவன் சிவனே என்று தேவர் களால் ஓதப்படுபவனும், இன்பவடிவனும், இன்பத் தடையில் சுவைக்கப்படுகின்ற அன்புவடிவனும் ஆகிய இறைவனே யாரும் அறியமாட்டார்களே என்றவாறு.

நம்பன் – அஃனவராலும் ந்ம்புதற்கு உரியவ**ன்;** என்றது. அடைக்கலம் புகத்தக்கவன் என்பதை விளக்கிற்று.

உம்பர் - தேவலோகம். நானுவிதப் பொருள் -இயங்குவன நிற்பனவாகிய எல்லாப் பொருளும். இரதிக்கும் என்பது ரசிக்கும் என்பதன் திரிபு: சுவைக்கும் என்பது பொருள்.

முன்பு பிறப்பும் இறப்பும் அறியாதார் அன்பில் இறைவண யாமறி வோமென்பர் இன்பப் பிறப்பும் இறப்பும் இலான்நந்தி அன்பி லவண அறியகி லாரே.

287

் இம் – எனின், அன்பில்லா தவ*ி*னை, அரண் அறியாண் என்று உணர்த்து தல், நுதலி ம்று இ — ள்: முன்பு பிறப்பிறப்பை யன்றி வேறு ஒன்றையும் அறியாத மக்கள், அன்பால் இறைவனே யாம் அறிவோம் என்று இறுமாப்பர்; இன்பம் என்று மாயையுள் அழுந்திய மக்களால் எண்ணப்படும் பிறப்பும் இறப்பும் என்றுமே யில்லாத இறைவன், அன்பில்லாதவணே 'என்றும் அறியான் என்ற வாறு.

அன்பால் இறைவனே அறியலாம் என்று இவர் கூறும் உபாயத்தை வழியறியாது உணர்ந்து அன்பால் இறைவனே அறிவோம் எனத் தருக்குவர் உலகர். ஆஞல் பிறந்திறத்தலாகிய அவை மல கன்மங்களே வாட்ட இறைவன் அருளியது என்றதை உணராதவர்கள்; ஆதலின் அவர்கள் கருத்து தவறுடைத்து என்பதாம்.

ஈசன் அறியும் இராப்பக லுந்தன்னே பாசத்துள் வைத்துப் பரிவுசெய் வார்களேத் தேசுற் றறிந்து செயலற் றிருந்திடில் ஈசன்வந் தெம்மிடை சண்டிநின் ருனே. 288.

இ**ப் –** எளின், இறைவன் அனவரதமும் அன்பு செய்வாரை அறிவன் என்று அறிவித்தல் நுதலிற்று

இ — ள்: இறைவன் இராப் பகலாகத் தன்ணப்பற்றிநின்று அன்புடிசெய்பவர்களே அறிவன்; அவன் ஒளியாக வந்து பொருந்து தஃ அறிந்து, செயலற் றிருந்தால் ஈசன் தாமே விரும்பிவந்து எம்முள் தெருந்கி நிற்பான் என்றவாறு.

முன் திருமந்திரத்துள் அன்பால் இறைவனே அறிவோம் என்றவர்க்கு அகப்படான் என்றவர் இத் திருமந்திரத்துள் ஈசஞுகவந்து எழுந்தருளுவன் என்று கூறி. அவன் வருந்து ணேயும் இடையீடு இல்லாது அன்பு செய்யவேணடுவது நம் கடன் என உபாயும் உணர்த்தியவாறு.

விட்டுப் பிடிப்பதென் மேதகு சோதியைத் தொட்டுத் தொடர்வன் தொலேயாப் பெருமையை எட்டுமென் ளுருயி ராய்நின்ற ஈசணே மட்டுக் கலப்பது மஞ்சன மாமே. 289

இம் – எனின், இ<u>டைவிட</u>ாத்தியானமே இறை வற்கொருமஞ்சனம் என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: எல்லாவற்றினும் சிறந்த மேன்மை மிக்க சோதி வடிவினராகிய இறைவனே இடையிட்டு எண்ணுவது ஏன் ? தொஃயாப் பெருமையனுகிய அவணே இடைவிடாது எண்ணுவேன்; அங்ஙனம் எண்ணுதற்கு விருப்பிய எனது உயிர்க்குயிராய் நின்ற இறைவணே அன்போடு கலந்திருப்பதே அவனுக்குச் செய்யும் அபிடேகமாம் என்றவாறு.

இடையீடுபட்டு எண்ணும் உலகவர் நிஃக்கு இரங்கி, தான் இடையீடு இன்றியே எஞ்ஞான்றும் எண்ணுவேன்; என்னன்பு கலந்திருப்பதே அவனுக்கு அபிடேகமாகின்றது என்று தண் அனுபவம் கூறித் தெளிவித்தவாறு.

## 20. **கல்**வி

அஃதாவது, கற்கவேண்டியவற்றைக் கற்றல். கற்கவேண்டியன ஞானநூக்கள் அதனேக் கற்ற லாவது, ஆசான் முன்பிருந்து நூஃ ஒது தலும், அவன் தன்னனுபவங்களேக் கூறப் பயிற்லும் என இருவகையானும் கற்றல். நூலாற்றெரியாத நுணுக்கங்கள் வழிவழி வந்த ஆசாரியனுடைய அனுபவ உரையால் தெளியுமாதலின், நூற்பயிற் சியைக் காட்டிலும் அனுபவப் பயிற்சி மிக மிக இன்றியமையாதது, இறைவனிடத்து இடைவடா அன்புபூண்டார்க்கு அன்றி இத்தகைய பயிற்சிகள் எய் து தல் அரிதாகலின், அன்புடைமையின் வகைக்குப் பின் இது வைக்கப் பெற்றது.

குறிப்பறிந் தேனுடல் உயிரது கூடிச் செறிப்பறிந் தேன்மிகு தேவர் பிராணே மறிப்பறி யாதுவந் துள்ளம் புகுந்தான் கறிப்பறி யாமிகும் கல்விகற் றேனே.

290

இம் - எனின், சிறந்தகல்வி கற்றமையால் சிவன் உள்ளு் புகுந்தமை உணர்த்துதெல் நுதலிற்று,

இ — ள்: இறைவன் எனக்கு உடல் தந்ததன் குறிப்பை உணர்ந்தேன்; உயிரோடுகூடி இறைவன் ஒன்ருய் இருக்குந்தன்மையை அறிந்தேன்; தேவ தேவைஞகிய சிவன் தடையின்றித் தானே வந்து என் உள்ளத்து எழுந்தருளியிருந்தான்; ஆதலால், யாராலும் உவர்க்கப்படாத உயர்ந்த கல்வியைக் கற்றேன் என்றவாறு. உடவ் குறிப்பறிந்தேன் - இறைவன் யான் செய்த விண்களுக்கீடாக எனக்கு உடஃ தே தந்ததன் குறிப்பை அறிந்தேன். குறிப்பாவது எடுத்த இந்த உடல் இருக்கிறபோதே, ஆணவத்தின் நீங்கி அருட்டுணே கொண்டு சிவானந்தப்பேறு எய்துக என்னுங்குறிப்பு.

மிகு தேவர்பிராண உயிரது கூடிச்செறிப்பு அறி ந்தேன் – தேவர்களுக்கெல்லாம் தஃவைஞைய மகாதேவணே, உயிர்களோடு ஒன்ருய்க்கலந்து செறிந் திருப்பவஞைக அறிந்தேன். அதாவது உயிர்க் குயிராயிருந்து காட்டியும் கண்டும் களித்தும் களிப்பித்தும் வரும் உபகாரியாக உணர்ந்தேன் என்றவாறு. மறிப்பு – தடை.

கறிப்பு அறியாது மிகு கல்வி - யார்க்கும் எஞ் ஞான்றும் வெறுப்பு அளிக்காத விருப்பம் மிக்க கல்வி.

கற்றறி வாளர் கருதிய காலத்துக் கற்றறி வாளர் கருத்திலோர் கண்ணுண்டு கற்றறி வாளர் கருதி உரைசெய்யும் கற்றறி காட்டக் கயலுள வாக்குமே.

291

இய் — எளின், கற்றவர்க்கு அகத்தில் ஓர் கண் ணுண்டு என்று அறிவித்தல் நாதலிற்று

இ — ள்: கற்றறிந்தவர்கள் இருந்து எண்ணிய காலத்து அவர்கள்கருத்தில் ஓர்கண்ணுண்டு. அவர் கள் ஆராயந்து உரைக்கும் இக்கவ்வியறிவாகிய பாச ஞானத்தின் வேருய், சிவபர**ம்**பொருளேக் காட்டுகிற கண்ணென்று உளதாத‰ விளக்கும் என்றவாறு.

இரண்டாமடிக் கண்ணும், மூன்ரு மடிக் கண்ணும் உள்ள கற்றறிவாளர் என்ற தொடர்கள் கட்டுப் பெயரளவாய் நின்றன. கண் என்றது அகக்கண்ணே, இதனே 'அகத்துக்கண் கொண்டு பார்ப்பதே ஆனந்தம்' என்னும் மந்திரத்தானும் உணர்க.

கற்றறிவு - கல்வி கற்றதால் விஃாயும் அறிவு; போசஞானம் கற்றறிவு எனற்பாலது 'கற்றறி ' என விகுதி குறைந்து நின்றது.

காட்டு அக்கு அயல் உளவாக்குமே எனப் பிரித்து, காட்டுகின்ற கண் இவறறின் வேருக உள்ளன என்பதை விளக்கும் எனப்பொருள் கொள்க. அக்கு - கண். கண் காணுமே யன்றிக் காட்டாது. அங்ஙனமாகவும் காட்டு அக்கு என்றது காணும் கண்ணுக்குக் காட்டும் உளம் போன்ற பதி ஞானத்தை. உள ஆக்கும் என்றது, அறிவைக் காட்டும் அறிவாய் சிவஞானம் விளங்கு கூடுக் காட்டும் அறிவாய் சிவஞானம் விளங்கு கூடுக் தெரிவிக்கும் எனச் சிவஞானக் கல்வி பயிறலின் பயன் விளக்கியவாறு.

நிற்கின்ற போதே நிலேயுடை யான்கழல் சுற்கின்ற செய்மின் கழிந்தறும் பாவங்கள் செர்ற் சுன்றல் இன்றித் தொழுமின் தொழுதபின் மற்றென் றிலாத மணிவிளக் காமே. 292

இர் - எனின், நிஃலயானபோகே நிஃலத்தகல்விகையு நியப்பெள்கப் பயிலுக் என்றேல் இதேலிற்று. இ – ள்: உயிர் உடலில் நிற்கிற காலத்திலேயே அழியாத் தன்மை வாய்ந்த அரன் கழஃப்பற்றி அறிவிக்கிற அருள் நூல்களேப் பயிலுங்கள்; பாவங் கள் நீங்கும்; சொற்சோர்வு இல்லா மல் இறைவணத் தொழுங்கள்; தொழுதபின் வேருரு சார்பும் வேண்டாக இரத்தின தீபமாக இறைவன் விளங்குவான் என்றவாறு..

நிற்கின்றபோது - பிராரத்த நுகர்ச்சிக்காக எடுத்த உடலில் இவ்வுயிர் நிற்கின்றபோது; கருவி கரணங்கள் செயற்பாட்டுக்கு உரியனவாக இருக் கின்றபோது எனலும் ஆம்.

நிஃயுடையான் கழல் என்பது அநாதி நித்திய ஞைகிய இறைவன் திருவடியைப் பற்றிய திருவடி ஞோனத்தை உணர்த்திற்று.

சிவஞானப்பயிற்சி உடையவர்களுக்கு ஆகா மிய சஞ்சித விண்கள் இன்மையின் கழிந்தறும் பாவங்கள் என்றுர்.

சொற்குன்றல் இன்றி - சிதைவும், ஒன்று விட்டு ஒன்று கூறுதலும் முதலான வழுக்கள் இல்லாமல் 'சொல்லால் வருங்குற்றம் சிந்தனே யால் வரும் கோடம்' என்னும் பட்டினத்தடிகள் வாக்கும் ஈண்டு அறியற்பாலது. சொற்தற்றத் தால் நாரதர் வேள்வியினின்று ஆடு எழுந்ததும், கும்பகன்னன் பெருந்துயில் பெற்றதும் காண்க. இறைவனேக் தோத்திரிக்கும் போது சொற்சோர் வின்றித் துதித்தலே பெரும்பயன் தேருவதாம் என்கே.

மற் ெருன்றிலாத மணி விளக்காம்-எண்ணெய் திரி அகல் முதலிய சார்பு வேண்டாத, இயற்கையே ஒளியுடையதான இரத்தின தீபமாம். இதற்கு வேறு ஒப்பில்லாத விளக்காம் என உரைத்தலும் ஆம்.

கல்வி யுடையார் கழிந்தோடிப் போகின்றுர் பல்லி யுடையார் பாம்பரிந் துண்கின்றுர் எல்லியும் காஃயும் ஏத்தும் இறைவணே வல்லியுள் வாதித்த காயமு மாமே.

293

இம் — எளின், பாசஞானம் பசுஞானம் உடை யார் இறைவணே எய்தார் என்று உணர்த்துதல் நுதேலிற்று.

இ – ள் : கருவிநூற்கல்வி உடையார் அதன் மேற்செல்ல திருவருட்டுணே இல்லாமையால் மேற் செல்லமாட்டாது ஒதுங்கு கின்ருர். உடம்பில் பற் றுடையார் யோகநெறிநின்று குண்டலியை எழுப்பி வருத்தி நுகர்கின்ருர்கள். இத்தகைய துன்பங்கள் உங்களுக்கு வேண்டாம்; இரவும் பகலும் இறைவ னேத் துதியுங்கள்; திருவருட்சத்தியால் மாற்றப் பட்ட அழியா உடல் ஆம் என்றவாறு.

கழிந்தோடிப் போகின்றுர் என்றது கருவி நூல்களே மிகக்கற்று. பாசஞானமே பெரிதென் மதித்து, பதிஞான விருப்பிலராய்க் கழிகின்றனர் என்பதாம்.

பல்லி – பல்கு தஃுயுடையதாகிய உடல். பாம்பு - குண்டலி. <u>வச்சிரகாயம்பெ</u>ற வேண்டுவோ**ர்,** 

294

அட்டாங்கயோக நிலேயிலிருந்து, குண்டலி சத்தியை எழுப்பி, ஆஞ்ஞையினின்று வழியும் அமுதை உண்டுன்றுர் என்பதாம். அமுதமுண்டலே யானந்தம் என அமையாது, சுவானந்தம் ஒன்றுண்டு என்றுணர்வார்க்கு இதுவும் வாயிலாம். சிவயோகத்திருத்தலே யன்றி, ஞானசாத்திரக்கல்வி சிவானந்தத்தைப் பயத்தலின் பாம்பரிந்துண் கின்றுர் என்றுர்.

பல நாள் பயின்றும் யோகநிஃயி<sup>ஃ)</sup>ருந்**து** வருந்தற்க; இரவும் பகலும் ஏத்துங்கள்; குளிகை யால் செம்பு பொன்னுற்போலத் திருவருட் சத்தியால் உங்கள் உடல் பொன்ரு உடலாம் என அறிவித்தவாறு.

சண்டேசுரபதவி பெற்ற விசாரசருமர் இருவருட் பொலிவால் தெய்வ உடல் பெற்றமை யறிக

துணேயது வாய்வரும் தூயநற் சோதி துணேயது வாய்வரும் தூயநற் சொல்லாம் துணேயது வாய்வரும் தூயநற் கந்தம் துணேயது வாய்வரும் தூயநற் கல்வியே.

இம் - எளின். கல்வியே து 2ண என்றல் நுதலிற்று,

9 - ள் : ஞானதாக மெடுத்து மூர்த்தி தலந் தீர்த்தம் முறையாய்த் தொழும் ஆன்மாக்களுக்கு இயற்கையே தூய்மையான, ஒளிவடிவான இறைவன் குருவாகிய துணேயாய் எழுந்தருளுவர். அவரிடமிருந்து வரும் மாயாதீதமான ந்ற்சோல் லாகிய திருவைந்தெழுத்து துணேயாம்; அது ஆன்மாக்களே வாசஞமலம் தாக்காதவாறு துணே யாய், பாதுகாத்துவரும். அதஞல் தூய்மையான சிவமணம் கமழும்; அதஞல். சிவஞானக்கல்வி யாகிய தூயகல்வி துணேயாய் வரும் என்றவாறு.

தூயநற்சோதி – அப்பிராகிருத சோதியாய் உள்ள இறைவன், முன்னரும் 'மேதகு சோதி' என்றமை காண்க. துணேயாய் வருதலாவது. ஆன்மாக்களின் பத்துவிதமான பரிபாகநிஃகளுக்கு ஏற்ப உள்நின்றும் முன்னின்றும் ஆசான்மூர்த்தி யாயும் துணேயாதல்.

தூய நற்சொல் - மாயாகாரியமான நாத அணுக் களால் ஆக்கப்படாமையின் தூய்மையான திருவைந் தெழுத்து, அது துணேயாய் வருதலாவது "விதி எண்ணும் அஞ்செழுத்தே" என்றவாறு. வாசனு மலமும் தாக்காதவாறு பாதுகாத்தலாம்.

தூயநற்கந்தம் . சிவகந்தம். '' சிவக ந் த ம் பரந்து நாற '' என்பது சிந்திக்க, சிவகந்தம் துணேயாய் வருதலாவது மலகந்தம் தாக்காது துணேசெய்தல்.

தூயநற்கல்வி-சிவஞானம். '' சிவனடியே சிந்திக் கும் திருப்பெருகு சிவஞானம் '' என்பதை எண்ணுக. அது துணேயாதலாவது சிவனடிப் பேற்றுக்குத் துணே செய்தல்.

இம்மந்திரத்தால் சிவகுரு உபதேசம் முதலியன ஒன்றற்கு ஒன்று காரணமாய் இருத்தல் காண்க.

ľ

நூலொன்று பற்றி நுனியேற மாட்டாதார் பாலொன்று பற்றிஞல் பண்பின் பயன்கெடும் கோலொன்று பற்றிஞல் கூடா பறவைகள் மாலொன்று பற்றி மயங்தகின் முர்களே 295

இம் — எனின், உலகவர் பற்றுவ பற்றிப் பயன் எய்தாது மயங்குகின்றனரே என்று இரங்குதல் நுதலிற்று

இ – ள் : சிவஞானத்தைப் பயப்பிக்கும் நூல் ஒன்றிணப்பற்றி. முடிந்தமுடிபாகிய முத்தியை எய்த மாட்டாதார். உலகில், புறச்சமயங்களுள் ஒன்றைப் பற்றிஞல், உயிர்ப் பண்பின் பயன் கெட்டொழியும்; ஆதலின் அவர்கள் திருவைந் தெழுத்தாகிய மந்திரக் கோஃப் பற்றுவார் களாயின் புலன்களாகிய பறவைகள் அவர்களேச் சென்று பற்ரு: இஃது அறிந்திருந்தும் திருவருள் துணே இல்லாமையால் மாயையில் அழுந்தி மயங்கு கின்றுர்களே; இவர்களின்நிலே இருந்தபடியென்னே என்றவாறு

இதில் நூலேணியைப்பற்றி நுனியேறு தலும், ஒரு பாஃப்பற்றிஞல் நடுவுநில கெடுதலும், கோல் பிடித்தால் பறவை கூடாமையுமாகிய வேற்றுப் பொருள்கள் வெளிப்படையாகக்கொள்ளக்கிடததல் காண்க.

ஆய்ந்துகொள் வார்க்கரன் அங்கே வெளிப்படும் தோய்ந்த நெருப்பது தூய்மணி சிந்திடும் ஏய்ந்த இளமதி எட்டவல் லார்கட்கு வாய்ந்த மனுமல்கு நூலேணி யாமே. இம் — எளின், கல்வி பயன்படும்வகை உணர்த் தாதல் நாதலிற்று.

இ - ள் : தூய்தான சூரிய காந்தக்கல் மிக்க நெருப்பைச் சிந்தும்; அதுபோலத் திருவருட் பொலிவோடு ஆராய்கின்றவர்கட்குச் சிவம் வெளிப் படும். பொருந்திய மதிமண்டலம் வரையில் எட்டித் தியானிக்க வல்லார்க்கு, பொருந்திய மனம் ஏறுதற் குரிய நூலேணியாக இக்கல்வி பயன்படும் என்றவாறு.

ஆய்ந்துகொள்வார்க்கு என்பதில் எதனுல் என்னுங்கருவி இன்ருயினும் அதிகாரம்பற்றி வருவித்து உரைக்கப்பட்டது.

தூய்மணி தோய்ந்த நெருப்பது சிந்திடும்: அது போல அரன் வெளிப்படும் எனக் கூட்டுக.

இளமதி என்றது சுழுமுனேயில் உள்ள மதி மண்டிலத்தை, எட்ட வல்லார்கட்கு எனவே மதிமண்டிலம் வரையில் எட்டுதல் எளிதன்று என்பது குறிப்பித்தவாறு. மனமல்கு நூலேணி — மனமல்குதற்குரிய நூலேணி; அதாவது, அஞைகதம் வரையில் மனம் உயர்தற்குரிய நூலேணி, திருவருட் கல்வி என எழுவாய் வருவித்து உரைக்க.

வழித்துணே யாய்மருந் தாயிருந் தார்முன் கழித்துணே யாங்கற் றிலாதவர் சிந்தை ஒழித்துணே யாமும்ப ராமுல் கேழும் வழித்துணே யாம்பெருந் தன்மைவல் லானே. 297 இம் — எளின், திருவருட் கல்வி பயின்று ருயர்வு**ம்** அவர் எய்தும் பயனும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: மறுமைக்கட் செல்லும் வழிக்குத்து ணே யாயும், பிறவிப்பிணிக்கு மருந்தாயும் இருந்த திரு வருட்கல்வியுடையார் முன்பு அஃது இல்லா தார், ஒதுக்குந்தன்மையராவர். பெருந்தன்மை வல்லா ஞைய பெருமான் அக்கல்வியுடையார்க்கு மனமடங் குதற்குரிய துணேயாயும் தேவதேவளுயும் ஏழு உலகங்களுக்கு அப்பாலும் செல்லும் வழிக்குத் துணேயாயும் ஆவன் என்றவாறு.

. கழித்து ஊ – நீக்கிவிடத்தக்க அளவு, சூரியன் முன் இருள்போல் கற்ரூர்முன் கற்றிலா தவர் பாடிலர் என்றவாறு.

சிந்தை ஒழித்துணே - பொறிகள் வாயிலாகப் புலன்களிற்சென்று பற்றி. ஆகாமியப் பொதியைப் பெருக்க வைக்கும் சிந்தை அத்தன்மையின் நீங்கி ஒழியுந்துணே. பெருந்தன்மை வல்லான் - பெரியன எல்லாவற்றிற்கும் பெரியன். வழித்துணேயாம் வகையில் சிவஞானியரும் சிவமும் ஒருதன்மையர் என்று உணர்த்தப்பெற்றது.

> பற்றது பற்றின் பரமீனப் பற்றுமின் முற்றது எல்லா முதல்வன் அருள்பெறில் இற்ற விரகின் கௌரொளி வானவர் கற்றவர் பேரின்பம் உற்றுநின் ருரே.

298

இம் – எனின், இறைவணப்பற்றில் எல்லாட் பெறலாம் என்று அறிவித்தல் நுதலிற்று. இ – ள் : பற்றுககோடாக ஒருபொருணப் பற்ற வேண்டின் பரமணயே பற்றுங்கள், முழுமுதற் கடவுளாகிய அவனருணப்பெற்றுல் எல்லாம் இனிது முற்றும், உபாயத்தில் வல்ல, மேன்மேலும் கிளர்ந் தெழுகின்ற ஒளியிணயுடைய வானவராயினும் சிவஞானச் செய்தியுடையரே பேரின் பம் உற்றுராவர் என்றவாறு.

முதலடி ''பற்றுக பற்றற்றுன் பற்றிகு '' என்றதையும், இரண்டாமடி ''முன்னவனே முன்னின்றுல் முடியாத பொருளுளதோ '' என்ற தையும் நிகுவைட்டுகின்றது. பின்னிரண்டடிகள், பதமுத்தி அடைந்த தேவர்கேளையாயினும். சிவஞானத்தைப் பயப்பிக்கும் நூஃப் பயின்று தெளிந்து அதன் கண் நின்ருலன்றிப் பேரின்பம் அவர்கட்குச் சித்தியாது என வலியுறுத்துகின்றன.

கிற்ற விரகில் – விரகில் கிற்ற எனமாறுக; உபாயங்களில் வல்ல என்பேது பொருளாம்.

கடலுடை யான்மஸே யாணேந்து பூதத்(து) உடலுடை யான்பல ஊழிதொ றூழி அடல்விடை ஏறும் அமரர்கள் நாதன் இடமுடை யார்நெஞ்சத் தில்லிருந் தானே. 299

இம் – எளின், திருவடிஞான முடையார் சிந்தை யில் சிவன் உறைவன் என்றல் நுதலிற்று

இ - ள் : கடல், மூல முதலிய ஐந்நிலத்தையும் உடையவன் ; ஐம்பூதங்களேயும் தனக்குத் திருமேனி யாக உடையவன் ; பல்லூழிக்காலமாக வலிமை மிக்க இடபத்தை ஊர்தியாகச் செலுத்தும் தேவ தேவன் ; இத்தகைய இறைவன், திருவடிஞானம் பெற்றவர்கள் சிந்தையில் என்றும் நீங்காது எழுந்தருளியிருந்தான் என்றவாறு.

கடலுடையான், மஃயான் என ஈறும் முதலும் கூறவே இடைநின்ற நிலமெல்லாம் கொள்ளப் படும்

ஐந்து பூதத்து உடலுடையான் - உலகமே உருவான நிஃயில் (விராட்சொருபத்தில்) ஐம்பூதங்களேயும் திருமேனியில் ஏகதேசமாகக் கொண்டவன் என்பது பொருளன்றி, எம்மைப் போல பௌதிகத் திருமேனி படைத்தவன் அல்லன் என்பது தெளிக.

## 21. கேள்விகேட்டமைதல்

அஃதாவது, கற்றற்கண்ணெழுந்த ஐயமும் தீர்ந்து தெளிதற்பொருட்டு ஆசான்வாயிலாகவும் ஏனேயோர் வாயிலாகவும் கேட்கத் தக்கனவற்றைக் கேட்டு மன மடங்கி இருத்தலாம். கற்றல் சிறப்பது கேள்வியான் ஆகலின் அதன்பின் வைத்தார்.

அறங்கேட்டும் அந்தணர் வாய்மொழி கேட்டும் மறங்கேட்டும் வானவர் மந்திரம் கேட்டும் புறங்கெட்டும் பொன்னுரை மேனியெம் ஈசன் திறங்கேட்டும் பெற்ற சிவகதி தானே. 300

இம் — எனின், யாரிடம் எதைக் கேடடாலும் அவன் அருளாலேயே பெறத்தக்கது சிவகதி என்று அறிவித்தல் நுதலிற்று. இ-ள்: நீதிகளேக் கேட்டும், அந்தணர்களது அறிவுரைகளேக் கேட்டும், பாவங்கள் இவையெனப் பகரும் விதிநூல்களேக் கேட்டும், தேவர்கள் வாய் மொழியாகிய மந்திரங்களேக் கேட்டும், பிறநூல் களேக் கேட்டும் பொன்னென்று உரைக்கப்படுகின்ற திருமேனியையுடைய எமது ஈசன் இயல்புகளேக் கேட்டும் பெற்றன சிவகதியே என்றவாறு.

அறமாவது, உலகியல் ஒழுக்கங்களே உள்ளவாறு உணர்த்தும் நீதி நூல்கள். அதீனக் கேட்டலாவது, விளக்கிக்கூறும் ஆற்றல் உடையார்வாய்க் கேட்டல்.

அந்தணர் இலக்கணம் முன்னர்க் கூறப் பட்டது. அவர் வாய்மொழியாவது, தன்னலம் பற்ருமல் எல்லோரும் இன்புற்றிருக்க நிணேத்து அருளும் உபாய மொழிகள், மறமாவது, மக்கள் விலகி உய்வதற்காக இவை இவை பாவங்கள் எனக் கூறும் நூல்கள்.

வானவர் மந்திரம் – தெய்வமனமாகத் திகழ வைக்கும் தியானத்துக்குரிய தேவமந்திரம். புறம் – இவை பற்றிக் கூறும் புறநூல்கள், புறநூல் களாயினும் செம் பொருட்டுணிவைச் சிதைக்காத வற்றைப் பயிறலாம் என்பது மரபு. ஈசன் திறம் -சிவத்தின் பொதுவும் சிறப்புமாகிய இயல்புகளேக் கூறும் ஞானசாத்திரங்கள்.

அறங்கேட்டல் நூலறிவும், வாய்மொழி கேட்டல் உபதேச அறிவும், மறங்கேட்டல் எதிர் மறையறிவும், மந்திரங்கேட்டல் சாதன அறிவும், புறங்கேட்டல் துணேயறிவும் ஆதலின் இவற்ருல் பெற்ற அறிவெல்லாம் இறைவனது தடத்த சொருப இலக்கணங்களே அறிந்து அனுபவித்தலால் விளேவதாகிய சிவகதியே யென்று தெளிக என்பதாம்.

தேவர் பிரான்றணத் திவ்விய மூர்த்தியை யாவர் ஒருவர் அறிவார் அறிந்தபின் ஓதுமின் கேண்மின் உணர்மின் உணர்ந்தபின் ஓது உணர்ந்தவர் ஓங்கிநின்றுரே. 301

இம் - எனின், சிவணயேறிந்தபின் கற்க கேட்க தெளிகநிட்டைகூடுகஎன்று அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தேவதேவணே, ஒளிவிடுகின்ற திரு மேனியை உடையவணே உங்களில் யாரொருவர் அறிந்தவரோ அவர் அறிந்தபின் சிவநூல்களே ஓதுங்கள்; கேளுங்கள்; உணருங்கள்: மேலும் இடைவிடாது ஓதி உணர்ந்து கொண்டிருங்கள். அங்ஙனம் உணர்ந்தவர்கள் சதாசிவ நிட்டையில் உயர்ந்தோராவர் என்றவாறு.

சிவபெருமாணத் தியானிப்பவர்களே சிவநூல் கீனக் கற்றற்கும் கேட்டற்கும் தெளிதற்கு**ம்** நிட்டை கூடுதற்கும் உரியர் என்பது கருத்**து**. பிரான் - தஃவேன். திவ்வியம் - ஒளி. திவ்விய மூர்த்தி – ஒளியான திருமேனி உடையா**ன்**.

மயன்பணி கேட்பது மாநந்தி கேட்பின் அயன்பணி கேட்பது அரன்பணியாலே , சிவன்பணி கேட்பவர் தேவரும் ஆவர் பயன்பணி கேட்பது பற்றது வாமே இம் - எனின், கேட்கத்தகுவன இவை யென் பதையும் அவற்றின் பயனேயும் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சிவபரம்பொருள் நமக்கு உதவிய சிவஞானமாகிய சிவாகமங்களேக் கேட்டால் திருமால் நமது ஏவலேக் கேட்டு நடப்பன் ; அம்மட்டோ ! அயனும் பணிகேட்பது ஆம், இறைவன் ஆணேவழி நின்று அதணேக்கேட்டு நடப்பவர்கள் தேவர்களாவர். இறைவன் பணியைக் கேட்டு நடத்தலாய இதன் பயன் திருவடிக்கண் என்றும் நீங்காத பற்ரும் என்றவாறு.

வள்ளுவர் படித்தான் என்புழிப்போல மாநந்தி என்பது, இறைவன் அருளிச் செய்த ஆகமங்களே உணர்த்திற்று. சிவாகமப்பயிற்சி ஆயணேயும் அயீனயும் பணிகொள்ளும் என்பதாம். சிவன் பணிகேட்கச் சிவனருள் இன்றியமையாதது என்பார் 'அரன்பணியாலே சிவன்பணி கேட்பவர்' என்ருர். " அவனருளாலே அவன்றுள் வணங்கி '' என்பதையும் சண்டு எண்ணுக.

தேவரும் ஆவர் என் றது சூரபன்மனு தியர்க்குத் தோற்றுச் சுகதுக்கங்களே எய்தும் பொய்த்தேல ராவர் என்பது அன்று, மந்திரேசுரரும். மயேச்சுரர் அஷ்ட வித்தியேச்சுரரும்போல ஆவர் என்பதாம். இங்ஙனம் பணிகேட்டுத் தேவராவதின் பயன் பற்றற்றநிஃயாகிய முத்தியில் பற்றுவைத்தலே என்பது கருத்து. பெருமான் இவனென்று பேசி யிருக்கும் இருமா னிடர்பின்ணத் தேவரும் ஆவர் வருமா தவர்க்கு மகிழ்ந்தருள் செய்யும் அருமா தவத்தெங்கள் ஆதிப் பிரானே.

303

இம் - எனின், சிவஞானத்தையே செவிம**டு**த் திருப்பார் தேவரார் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இவனே எமது தஃவனென்று உரை யாடும் ஞானத்திருவிணயுடை மானிடர்கள் பின்பு தேவராவர் ; எங்கள் முதல்வன், பிறர் யாரும் செய்தற்கரிய பெருந்தவத்தில் ஈடுபட்டு வருகின்ற தவமுடையார்க்கு இரங்கி அருள் வழங்குவன் என்றவாறு,

தேவன் என்பதற்கு முன்னுரைத்தாங்கு உரைக்க. அருமாதவம் – சரியை கிரியை யோகம் ஞானம் என்பன. ஆதிப்பிரான் – அநாதி நித்திய சம்பந்தமுடைய முதல்வன்.

ஈசன் அருளும் இறப்பும் பிறப்பையும் பேசி யிருந்து பிதற்றி மகிழ்வெய்தின் நேசமும் ஆகும் நிகழொளி யாய்நின்று வாச மலர்க்கந்த மன்னிநின் ருனே.

304

இம் – எனின், மலருள் மணம்போல, கேள்வி ஞானமுடைய நம்மிடத்து இறைவன் மன்னிநிற்பன் என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; இறப்பையும் பிறப்பையும் நமக்கு ஈசன் அருளுகிருன். அவணேப்பற்றிப் பேசியும் பிதற்றியும் மகிழ்ந்தால் அவன் நம்மீது நேச மாவன், பின், நம்மனத்தகத்து ஒளியாய் மன்னி நின்று, மலரில் மணம்போல, ஆன்மாவினிடை ஆனந்தமாக நிஃ பெறுவான் என்றவாறு.

நாம்செய்த இருவிண்களுக்கு ஈடாக இறைவன் தனு கரண புவன போகங்களேக் கொடுத்தலாகிய பிறப்பையும், விணப்போகம் முடிந்தவழி ஒடுங்கு த லாகிய சிறப்பையும் உதவி ஆட்கொண்டருளு தலின் ' இறப்பும் பிறப்பும் ஈசன் அருளும்' என்றுர்

பேசுதல் - ஆன்மபோதத்தோடு அளந்து பேசுதல். பிதற்றுதல் - தற்போதம் கழன்றநிஃயில் தொடர்பு இன்றிப் பிதற்றுதல். மகிழ்வெய்தின் -பிதறறப் பித்தேறிக் களித்தால். இறைவன் மலருள் மணம்போல இருப்பதைச் ' சீவனுக்குள்ளே சிவமணம் பூத்தது' என்றது கொண்டு தெளிக

விழுப்பமும் கேள்வியும் மெய்நின்ற ஞானத் தொழுக்கமும் சிந்தை உணர்கின்ற போது வழுக்கி விழாவிடில் வானவர் கோனும் இழுக்கின்றி எண்ணிலி காலம தாமே. 305

இம் – எனின், சிவஞானமும் சைவ ஒழுக்கமும்
 உடையார் தவறு இலராய்ன் நீடு வாழலாம் என்று
 அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பெருமையும் சிவஞானக் கேள்வியும் மெய்ஞ்ஞான ஒழுக்கமுமாகிய இவற்றைச் சிந்தை யால் இடையருது உணர்கின்றகாலத்து அதனின்று

Å

தவறி விழாவிடின், இந்திரனேயாயினும் குற்ற மின்றி அளவற்றகாலம் ஆனந்தத்திருக்கலாம் என்றவாறு.

விழுப்பம் - பெருமை; குலத்தானும் சந்தானச் சிறப்பானும் உளதாகிய பெருமை, கேள்வி – உப தேசம். மெய் நின்ற ஞானத்து ஒழுக்கம் - தத்துவ சாத்திர அனுபவம். இவற்றை உள்ளபடி உணர்கிற காலத்து, இந்திரனும் வழுக்கிவிழாவிட்டால் எல்ஃல யற்ற இன்பத்தில் இருக்கலாம் என்பது கருத்து.

இந்திரன், போகமே பெரிதெனக் கொண்ட வஞதலின் இந்திரிய வயமயங்கித் தவறு தல் அவற்கு இயல்பு; அவனும் தவருஞுடின் சிவஞானியர்க்குக் கிடைக்கும் செல்வம் அவனுக்கும் கிடைக்கும் என்பதாம்

இவ்வாறன்றி, வழுக்கி விழாவிடில் வானவர் கோனும் இழுக்கின்றி எண்ணிலி காலமதாம் எனப் பிரித்துப் பொருள்கொண்டு இடர்ப்படுவார் சிலர்:

சிறியார் மணற்சோற்றில் தேக்கிடு மாபோல் செறிவால் அனுபோகம் சித்திக்கும் என்னில் குறியாத தொன்றைக் குறியாதார் தம்மை அறியா திருந்தார் அவரவர் அன்றே. 306

இம் – எனின். ஐம்புல நுகாச்சி உடையார்க்கு சிவானுபவம் சித்தியா து என்றல் நுதேலிற்று.

் இ - ள் : ஐம்புலத் தொடர்பாலேயே சிவானுப லம் சித்திக்கும் என்று கூறுவையாயின், அது மண்ற் சோற்றிஞல் சிறுவர்கள் மனநிறைவு எய்துவது போலும் சுட்டுணர்வா லறியப்படாத ஒன்றை அங்ஙனம் அறியப்படாததாக அறியாதவர் தம்மையும் அறியா திருந்தவராகவே ஆவர் என்றவாறு.

சிறுகுழந்தைகள் சிறுவீடு கட்டி மணலால் சிறு சோருக்கி மகிழ்வது போல, ஐம்பொறிகளாலேயே சிவானுபவத்தை நுகரலாம் என்பவர் செயல் இருக் கின்றது என்பதாம்.

குறியாததொன்று - பாச பசுஞானங்களால் சுட்டியறியப்படாத ஒன்று ; அதாவது சிவயோகம் குறியாதார் - அங்ஙனம் சுட்டியறியப்படாததாக எண்ணுதார், தஃவணே உணர்ந்தவர் தம்மை அறிந்தே தஃவண் உணர்தல் முறையாகலின் தஃவணே யுணராதார் தம்மையும் உணராதவரே என்றுர். அன்று ஏ அசைகள்

உறுதுணே யாவ துயிரும் உடம்பும் உறுதுணே யாவ துலகுறு கேள்வி செறிதுணே யாவது சிவனடி சிந்தை பெறுதுணே கே.ட்கில் பிறப்பில்லே தானே. 307

இம் – எனின், சிந்தைக்குத் த*ிணே* சிவனடியே என்று உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; ஒன்றற்கு ஒன்று உற்றதுணேயாவது உயிரும் உடம்புமாகிய இரண்டுமாம். 'உயிருக்குற்ற துணேயாவது, உலகு எவ்வாறு உற்றது என்னும் ஆய்வாகிய சாத்திரக்கேள்வியாம். மனத்தின்கண் சென்று செறியக்கூடிய துணேயாவது, சிவபெரு மானுடைய திருவடிகளே. அத்திருவடித் துணேயைப் பெறும் அளவு கேட்கின் பிறப்பில்லே என்றவாறு.

தஃவேனும் தஃவியும் தஃப்பெய்தார் என்புழிப் போல்வது உயிரும் உடம்பும் உறுதுணோ யாவது என்பது. உடம்புறு துணேயாவது உயிர்; உயிருறு துணேயாவது உடம்பு எனக்கொள்க

உலகுறு கேள்வி - உலகம் எதற்காக எவ்வாறு வந்தது என்பதைப்பற்றி ஆயுங்கேள்வியாகிய தத்துவஞானம். சிந்தை செறி துணேயாவது சிவனடி என மாற்றுக, சிந்தை சென்று பற்றும் துணேயாவது சிவனடி என்றும், சிந்தைக்கண் சென்று செறிகின்ற துணேயாவது சிவனடியே என்றும் இருவகையானும் பொருள் கொள்ளலா மாயினும், '' மனத்திடை மன்னிய மன்னே '' ''நெஞ்சுள் எழு பரஞ்சோதி'' என்பன போன்ற பல் சுருதிகளானும் சிந்தை சடமாய், சென்றுபற்றும் இயல்பினது அன்மையானும் பிற்கூறியதே பெருவலி உடைத்தென்க செறிதலாவது உரலாணி

பெறுது‱ன - சிவனடியைத் து‱யாகப் பெறும் கால அளவு முத்திப்பேறு வரையில் என்பதாம். முத்தி பெறின், அன்னியமில்லாமையின் இங்ஙனம் உரைக்கப்பட்டது. இதற்கு வேறு கூறுவாரும் உளர். தான்; ஏ அசைகள். புகழநின் ருர்க்கும் புராணன்எம் ஈசன் இகழநின் ருர்க்கும் இடும்பைக் கிடமா மகிழநின் ருநியை ஓதி உணராக் கழியநின் ருர்க்கொரு கற்பசு வாமே.

308

இம் – எளின், உணராதார்க்கு இறைவன் இத் தகையஞம் என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எமது சிவபெருமான் புகழ நிற்பா ராகிய அரி பிரமணுதியர்கட்கும் பழமையானவன் ; தன்ணே இகழ்ந்து கூறுகின்றவர்களுக்கும் துன்பத் திற்கும் இடமாக விளங்குபவன் ; ஆதலால், எல்லாரும் எஞ்ஞான்றும் மகிழநின்ற முழுமுதற் கடவுளே உணராது ஒதுங்கி நிற்பார்க்கு அப்பரம் பொருள் ஒரு கல்பசுவாம் என்றவாறு.

புகழ நின்ருர்க்கும் புராணன் ' என்றது அவனது அநாதி முதன்மையையும், 'இகழ நின்ருர்க்கும் இடும்பைக்கு இடமாம் ' என்பது மறக்கரு2ண காட்டி ஆட்கொள்ளும் திறத்தையும், 'கற்பசுவாம்' என்றது பரிபாகத்திற்கு ஏற்பப் பயனுதவும் வள்ளன்மையையும் விளக்கி நின்றன.

புகழ நின்ருர்க்கும் என்பதற்குச் சிவமாகிய தம்மைப் புகழ்ந்துசொல்ல நின்ற அடியார்கட்கும் எனவும் ஆம். இறைவணே ஓதியுணர்தல் கடமையாக இருக்கவும் செய்யாது ஒதுங்கி நின்ருர்கட்கு, பாஃச் சுரந்தளிக்காத கற்பசுபோல்வதாம் சிவம் என்றவாறு.

கற்பசு. – கல்லாலாகிய பசு; கறவையில்லாத பசுவுமாம். கல்வறல், கல்மடி என்ருற்போல. வைத்துணர்ந் தான்மனத் தோடும் வாய்பேசி ஒத்துணர்ந் தானுரு ஒன்ருெடொன் ரெெவ்வா(து) அச்சுழன் முணி கலங்கினும் ஆதியை நச்சுணர்ந் தார்க்கே நணுகலு மாமே. 309

இம் - எனின். இறைவன் இயல்பை உள்ளவாறு அறிந்து நச்சவல்லார்க்கு அவணே அணுகலாகு**ம்** என்ப துணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மனத்தோடும் தியான≀் பெ∵ருளாகப் பொருந்தவைத்து உணரப்பட்டவனும், வாயிஞல் அவன் உணரப்பட்டவனும், புகழ்ந்துபேசி உருவங்**கள்** பொருட்டு எடுத்த ஆன்மாக்கள் ஒன்று ஒவ்வாதனவாக இருப்பினும். ஒன்றேடு எல்லா உருவினும் இருக்கும் அருள்விளக்கம் ஒன்றே யென்று உணரப்பட்டவனும் ஆகிய முதற்கடவுள், கலங்கிய பொறிகள் எயிர் மயங்கிப் தமக்கு காலத்தும் விரும்பித் தியானிப்பவர்க்கு அவனே அணுகுதல் ஆம் என்றவாறு,

உணர்ந்தான் என்பன இரண்டையும் செயப் பாட்டு விண்யாகப் பொருள்கொள்க. மனத்தொடும் வைத்து உணர்தல் – தியானப்பொருளாக வைத்துப் போற்றப்படுதல், பேசி உணர்தல் – அவன் ஆன்மாக்களுக்குச் செய்த பரமோபகாரங்களேச் பகரும் புராண வரலாறுகளேப் புகழ்ந்துபேசி அதனுல் அவனருள் உண்மை ' அறிதல்.

உரு ஒன்ருடு ஒன்று ஒவ்வாது – அவன் ஆன் , மாக்கள் மீது வைத்த பெருங்கருணேயினுல் விரும்பி மேற்கொண்ட வடிவங்கள் பெண்ணுய். ஆணுய், குமரனுய், விருத்தனுய், வீரனுய், காந்தனுய்ப் பல்வேறு வகைப்படுதல். அதனே ஒத்து உணர்த லாவது எவ்வேடம் தாங்கினும் வேடந்தாங்குபவன் ஒருவனே யாதல்போல, பல உருவம் தாங்கினும் பரம்பொருள் ஒன்றேயென்று ஒத்து உணர்தல்.

அச்சு - உயிர். உழன்று - வருந்தி. உயிர் வருந்து தலாவது இருவினே வயப்பட்டு உழலுதல். ஆணி போல அங்கங்கே அறையப்பெற்றுள்ள பொறிகள் ஆணி எனப்பெற்றன. அவை கலங்கு தலாவது தத்தம் புலன்கள் மேற் செல்லமாட்டாது கலங்குதல் அச்சு என்பதற்கு உடல் என்பாரும் உளர். உடலேச் சகடமாக எண்ணி, அதற்கு அச்சும் கடையாணியுமாக உயிரையும் புலன்களேயும் உருவகிக்கின்றுராதலின் உண்மைப் பொருள் ஓர்க. நச்சு உணர்ந்தார் - விரும்பி யுணர்த்தலர்கன்.

#### 22. கல்லாமை

அஃ தாவது கல்வி பயிலாமை. கல்வி கேள்வி இரண்டும் கற்றலாதலின் அதனது மேன்மைகூறி, கல்லாமையின் இழிவுகூறி, எதிர்மறை முகத் தானும் கற்றலின் இன்றியமையாமையைப் பெற வைத்தலின் கேள்வியின் பின் இது வைக்கப் பெற்றது.

கல்லா தவரும் கருத்தறி காட்சியை வல்லா ரெனிலருட் கண்ணுன் மதித்துளோர் கல்லாதார் உண்மைபற் முநிற்பர் கற்ரேரும் கல்லாதார் இன்பம் காணுகி லாரே.

310

இம் – எனின், கல்லார் காணும் உண்மையைக் கேற்றுரும் காணுர் என்றெல் நுதலிற்று

இ - ள் : ஒரு நூலேயும் கல்லா தவரும் தம் கருத் தால் அறிய விரும்புவாராயின் அதனுல் அறியத் தக்க அறிவாயிருப்பாய், கற்று அறிய வல்லாராயின் அவர்கள் உனது திருவருட்கண்ணுல் மதிக்கப் பெற்றவர்களே. கல்லா தாரும் திருவருள் பதிவு இருக்குமானுல் உண்மையை உறுதியாகக் கடைப் பிடிப்பர், அங்ஙனம் கல்லா தார் காணும் இன்பத் தைக் கற்ருரும் காணமாட்டாராய்த் தவிப்பர் என்றவாறு.

இதனுல் ஏட்டுக் கல்வியும் இறையருளின்றிக் காரியப்படாது; இன்பம் பயவாது என்பது அறி விக்கப்பெற்றது. (நீ) காட்சியை; வல்லார் எனின் (அவர் நின்) அருட்கண்ணுல் மதித்து ளோரே; கல்லாதாரும் உணமை பற்ரு நிற்பர்; கல்லாதார் இன்பம் கற்ருரும் காணுகிலாரே எனக் கூட்டி வேண்டிய வழிச் சொற்கள் வருவித்துப் பொருள்கொள்க.

கஃமலிந்த சீர்நம்பி கண்ணப்பர் வரலாறு திரு வுளத்து விளங்க கல்லாதவரும் கருத்தாலறியப் படும் காட்சியை உடையவர் இறைவன் என்றும், கல்லாதார் காணும் இன்பத்தைக் கற்றுரும் காண முடியாது என்றும் அருளிச்டுசய்தார்.

இம் – எனின், கல்லாதவர்கள் இறைவன் உயிருக்கு உயிராய்க் கலந்திருக்கும் தன்மையை உணரார் என்று அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள்; திருவடி ஞானமாகிய கல்வியைக் கற்று வல்லவர்கள், என்றும் ஒருநெறிப்பட்ட மனத்தோடு வாழ்கின்ருர்கள். அங்ஙனம் கல்லா தவர் கள் பல அறிவு படைத்து மயங்குவர். இறைவன் எல்லா இடங்களிலும் உளன். இருந்தும் கல்லா தவர் கள் இறைவன் பிரிப்பின்றிக் கலந்திருக்குந் தன்மையைக் காணமாட்டாராய்க் கலங்குவர் என்றவாறு.

வழியொன்றி வாழ்தலாவது இவர் தேவர் அவர் தேவர் என்று இரண்டாட்டாது 'சிவனே கடவுள்; அவீனத்தவிர வேறு கடவுள் இல்ஃ' என்ற உறுதியுடன் இருத்தல்.

அறிவுபல என்றலாவது சமயபேதங்களிற் றிலப் பட்டு அறிவு வடிவான கடவுளரும் பலர் என்று அஃவெறுதல்.

சிவபரம்பொருளே உயிர்ப்பொருள் உயிரல் பொருள் ஆகிய எல்லாவிடங்களிலும் உள்ளா ஞகவும். உண்மை உணரமாட்டாமையின் கல்லா தவர் கலங்குவர் என்பது கருத்து:

313

நில்லா நிலேயை நிலேயாக நெஞ்சத்து நில்லாக் குரம்பை நிலேயென் றுணர்வீர்காள் எல்லா உயிர்க்கும் இறைவனே யாயினும் கல்லாதார் நெஞ்சத்துக் காணஒண் ணதே. 312

இய் – எனின், கல்லார் நெஞ்சில் நில்லா**ன் ஈசண்** என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: அழிந்துபடும் தன்மையலான உலகு முதலியவற்றை நிஃயாக நெஞ்சில் நிஃனப்பவர் களே! வரையறுக்கப்பட்ட கால எல்ஃக்கு அப்பால் ஒரு கணமும் நில்லாத உடஃ நிஃயானது என்று உணர்கின்றவர்களே! எறும்பு முதல் யாஃன சுறுன எல்லா உயிர்களுக்கும் சிவன் இறைவஞக இருப்பினும். சிவஞானப் பயிற்சி யில்லாதார் மனத்தில் அவஃனக் காண முடியாது என்றவாறு.

நெஞ்சத்து உணர்வீர்காள்; நிஃயென்று உணர்வீர்காள் எனத் தனித்தனிக்கூட்டுக. கற்ருர். கல்லாதார் அணவர்க்கும் இறைவஞயினும், எல் லோரிடத்தும் கலந்திருத்தலே இறைவனியல்பு ஆயினும், அவணக் கல்லாதார் நெஞ்சில் காண ஒண்ணுது என்பதாம்.

இல்லேன் விணேத்துயர் ஆக்கு மயலானேன் கல்லேன் அரநெறி அறியாத் தகைமையின் வல்லேன் வழங்கும் பொருளே மனத்தினுள் கல்லேன் கழியநின் ருடவல் லேனே. இம் – எனின், அடியேன், செய்தக்க செய்யாச் சிறுமையன் என்று தன்மேல்வைத்து உணர்த்துதல் நூதலிற்று.

இ - ள் : திருவருள்வழியே நிற்கும் ஆற்றலில் லேன்; மேலும் மேலும் விணேயையும், அதன் பயனுகிய துன்பத்தையும் விளேவித்துக்கொள்கிற மருளுடையேன்; அறியாத்தன்மையால் சிவநெறி பயிலேன்; இவ்வுலகத்து வழங்குகின்ற பொருளேச் சேர்ப்பதில் வல்லேன்; சிவஞானக்கல்வியை மனத்தில் பயிலேன்; சிவநெறிக்கு ஒதுங்கிச் சேயனுய் நின்று கண்டபடி ஆடவல்லேன் என்ற வாறு.

கில் என்பது ஆற்றல்பொருசோத்தரும் இடைச் சொல்; அதனடியாகப் பிறந்த விசூமுற்று கில்லேன் என்பது. திருவருள்வழியே நிற்றலேக் கில்லேன் எனச் செயப்படுபொருள் வருவித்துரைக் கப்பட்டது.

வினேத்துயர் ஆக்கும் மயல் ஆனேன்-பிராரத்த விணேயை நுகரும்போதே, யான் செய்தேன் இவர் செய்தார் என்று அகந்தையால் அழுந்தி அனுபவிக்க மேல்வினே யேறுதலின் விணேயும் அதஞல் துன்பமும் விளேவதாயிற்று என்பதாம்.

அரனெ றி – அரஞல் ஆன்மாக்களுய்ய அருளிச் செய்யப்பட்ட சரியையாதி மார்க்கங்கள். அறியாத் தகைமையின் – ஆணவத்தின் செயலால்.

வழங்கும் பொருளே வல்லேன் - இன்ப ஏது வாக இந்த உலகில் வழங்கும்பொருகோச் சேர்ப்பதி

314

லேயே வல்லேன். பிறர்க்குக் கொடுப்பதற் கெண்றே உதவப் பெற்ற பொருடின வழங்காது சேர்ப்பதில் வல்லேன் என்றும், ஐம்புலவாயிலாக அறியும் பொருடீன வல்லேன் என்றும் உரைப்பாரும் உளர்; அன்றி, அறியாத்தகை மையின் வல்லேன்; வழங்கும் பொருளே ( நின்ண ) மனத்தினுட்கல்லேன் எனப் பிரித்துக்கூட்டி, அறியாமையில் வல்லேன்; எனக்குத் தனு கரண புவன போகங்களே வழங்கும் முதற்பொருளே! நின்ண மனத்தினுட் கல்லேன் என உரைத்தலுமாம்.

கழிய நின்று — ஒதுங்கிநின்று; மிகுதியாக நின்று ஆடலில்மட்டும் வல்லேன் எனலுமாம்.

நில்லாது சீவன் நிலேயன்றென் றெண்ணி வல்லார் அறத்தும் தவத்துளும் ஆயிஞர் கல்லா மனித்தர் கயவர் உலகினில் பொல்லா விணேத்துயர் போகஞ்செய் வபரே.

இம் – எனின், கல்லாரும் வல்லாருமாகிய இவர் இயல்பு இது என்று உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: உயிர் இவ்வுடலில் நிஃயாது நிஃயற் றது என்றெண்ணி, திருவடிப்பற்றுவல்வார் சிவதரு மத்துள்ளும், சிவயோகத்துள்ளும் நிற்பவர்களாளுர் கள். கல்லாத மனிதர்களாகிய கயவர்கள் இவ்வுல கத்துப் பொல்லாத விணகளேச்செய்து துன்பத்தை நுகர்வார்கள் என்றவாறு.

சீவன் நில்லாது நிஃலயன்று என அடுக்கிவந்தது வற்புறுத்திவிளக்க. தவ**ம் -** சரியா கிரியா யோகங் கள். '' தவத்தினின் '' என்றதன் சிவஞான மாபாடியம் நோக்கித் தெளிக.

விண்ணினின் உள்ளே விளந்த விளங்கனி கண்ணினின் உள்ளே கலந்தங் கிருந்தது மண்ணினின் உள்ளே மதித்து மதித்துநின்(று) எண்ணி எழுதி இளத்துவிட் டாரே. 315

இம்-எளின், இறைவன் காட்சிக்கு உரியஞக இருந்தும் அவசுக் காணமாட்டாது இசுக் கின்றனரே உலகவர் என இரங்கி உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: விண்ணில் வினந்த விளாம்பழம், எமது கண்ணுள்ளும் கலந்திருந்தது; அதனே அறிந்து அநுபவிக்கமாட்டாமல், இவ்வுலகத்து எதண்யோ கடைந்து கடைந்து ஆராயந்து எண்ணி, எழுதி உடல் இனத்தனரே மக்கள், என்னே அறியாமை என்றவாறு.

விண் - ஞானுகாசம். வினேந்த விளங்கனி -பரசிவம். விளங்கனி உண்டார்க்குப் பித்தந் தணிக்கு மருந்தாய் ஓட்டோடு ஒட்டியும் ஒட்டாமலும் மீட்டும் அங்குரித் தற்குரிய வித்துக்கள் பலவும் தம்முள் அடங்க இருப்பது போலச் சிவமும், ஆணவ இருளகற்றும் அருமருந்தாய், ஒன்றியும் ஒன்ரு மலும், விரிந்த உலகம் தன்னகத்து ஒடுங்க இருத் தலின் சிவத்தை 'விளங்கனி' யென்ருர். விளங்கனி மரத்திலன்றி விண்ணில் பழுக்காது. இதுவே இதனிடமுள்ள தனிச்சிறப்பு. கண் - அறிவு, கண்ணினின் உள்ளே கலந்து அங்கு இருந்தது - அறிவுக்கறிவாக ஒன்றி இருந்தது என்பதாம். மதித்தல் - கடைதல். கடைதலாவது பலகாலும் அழுந்தி ஆராய்தல். பயனற்ற உலகியலறிவைப் பெருக்குதலின் இனேத்தனர் என்*ரு*ர்.

கணக்கறிந் தார்க்கன்றிக் காணஒண் ணுது கணக்கறிந் தார்க்கன்றிக் கைகூடாக் காட்சி கணக்கறிந் துண்மையைக் கண்டண்ட நிற்கும் கணக்கறிந் தார்கல்வி கற்றறிந் தாரே. 316

இம் – எனின், சித்தாந்தம் அறிந்தவரே கேற்றறிந்தவர் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தத்துவங்களின் தொகையையும், அவை தொழிற்படும் அளவையும் அறிந்தவர்க்கு அன் றித் தத்துவாதீதப் பழம்பொருளாகிய சிவத்தைக் காண முடியாது. தத்துவங்களே அறிந் தார்க்கன்றி ஞானம் சித்தியாது. ஆதலால், தத்துவ எல்ஃயைக்கண்டு, மெய்ப்பொருளேத் தரிசித்து, அதனே அணுக நிற்கும் அளவறிந்தவர்களே கல்வி கற்றவர்கள் என்றவாறு.

கணக்கு நான்கனுள் முன்னிரண்டும் தொகை என்னும் பொருளிலும், மூன்ருவது எல்ஃ என்னும் பொருளிலும், நான்காவது அளவு என்னும் பொருளிலும் வந்தது.

கணக்கு - தத்துவங்களின் தொகை; அஃதாவது, சிவதத்துவம் ஐந்தும், வித்தியா தத்துவம் ஆறும், ஆன்மதத்துவம் இருபத்தைந்தும் ஆகிய முப்பத்தாறுமாம். இவற்றை அறிதலாவது ஆன்மவியாபகத்தைத் தடைப்படுத்துவன என்று அறிதல்.

கணக்கு எல்ஃயாகிய அந்தத்தை அறிந்து, மெய்ஞ்ஞானத்தைக்கண்டு அணுக நிற்கும் அளவை அறிந்தவர்களே சிவஞானம் பயின்றவர் என்பது கருத்து.

கல்லாத மூடரைக் காணவும் ஆகாது கல்லாத மூடர்சொல் கேட்கக் கடனன்று கல்லாத மூடர்க்குக் கல்லாதார் நல்லராம் கல்லாத மூடர் கருத்தறி யாரே.

31**7** 

இம் – எனின், கல்வி அறிவில்லாத மூடர்களக் கோட்டிலும் சிவஞானக்கல்வி இல்லா தார் நல்லர் என்றேல் நுதலிற்று.

இ - ள் : எழுத்தும் கல்லாத மூடர்களேக் காணு தல் கூடாது ; அவர்கள் வாய்ச்சொல் கேட்கு முறைமை யுடைத்தன்று ; அவர்களேக்காட்டிலும் சிவஞானக் கல்வி கற்காதவர்கள் நல்லவர்கள் ; கல்லாத மூடர்கள் திருவுள்ளம் இருந்தபடியை அறியமாட்டார்கள் என்றவாறு.

கல்லாதமூடர் - கல்லாமையோடு அறியாமை யும் மிகுந்தவர்கள், கல்லாமை - பரிபாகமின்மை, மூடம் இயற்கையேயுள்ள மறைப்பாகிய அஞ்ஞானத்தால் அறிவு தொழிற்படாது அடங்கி யிருத்தல்.

கல்லாதார் - சி வ ஞான ம் பயிலாதார். இவர்கள் பரிபாகம் இன்மையால் உண்மை ஞானத்தை உணரமாட்டாரேயன்றித் தீமை செய்யார்; மூடர்கள் அதுவும் செய்வர் ஆதலின் நல்லர் என்றுர். கருத்து - உண்மை ஞானம்; அதுவே திருவுளக்கருத்து.

கற்றும் சிவஞானம் இல்லாக் கலதிகள் சுற்றமும் வீடார் துரிசருர் மூடர்கள் மற்றும் பலதிசை காணுர் மதியிலோர் கற்றன்பில் நிற்போர் கணக்கறிந் தார்களே. 318

இம் – எனின், கற்பது சிவஞானம் பெறவே என்பது அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: நல்லாசான்பக்கல் ஞானநூல் கற்றும் சிவஞானம் கைவரப்பெருத ஃழ்மக்கள். சுற்றத்தை யும் விடார்; மும்மலமாகிற குற்றமும் நீங்கார்கள்; இவர்களே மூடர்கள். மற்றும் பலதிசையாக உண்மையை உணரமாட்டார்கள்; மதியிலிகள் அங்ஙனமன்றிக் கற்கவேண்டியவற்றைக் கற்று இறைவனடியில் நீங்காத அன்போடு இருப்பவர் களே கணக்கறிந்தவர்கள் என்றவாறு.

இம்மந்திரம், கல்லாதார் சிவஞானமில்லாத கீழ் மக்கள் என்றும். அவருள் மூடர் பற்றுவிடாது மலத்தைப்பற்றி மயங்குபவரே என்றும், கணக் கறிந்தார் ஆவார் சிவஞானப்பயிற்சியுடையோராய் திருவடிக் கன்பு பூண்டவரே என்றும் விளக்கி. 'கணக்றிந்தார்க்கன்றி' "கல்லா தமூடர்" என்ற திருமந்திரங்கட்கு ஒருவாற்றுன் விளக்கந்தரு கின்றது.

கற்று அன்பில் நிற்போர் கணக்கறிந்தார்களே - அயரா அன்பின் அரன்கழல் செல்லுகின்றவர் களே கணக்கறிந்தார்கள் என்பதாம்.

ஆதிப் பிரான் *அ*மரர்க்கும் பரஞ்சுடர் சோதி அடியார் தொடரும் பெருந்தெய்வம் ஓதி உணரவல் லோமென்பர் உள்நின்ற சோதி நடத்துந் தொடர்வறி யாரே. 319

இம் – எனின், தாம் காண்போம் என்பார் சழக்கர் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள்: முழுமுதற்கடவுள்; தேவர்கட்கும் எட் டாத பரஞ்சுடர்; சோதி; அடியார்கள் பின் தொடர்ந்து பற்றிக் கொள்ளும் பெரிய தெய்லம்: அத்தகைய இறைவனே ஓதி, உணர வல்லமையுடை யோம் யாம் என்பர் உலகவர். ஆணுல் அவர்கள், எம்மனத்து எழுபரஞ்சோதி உண்ணின்று நடத்தும் சம்பந்தத்தை அறியாதவர்கள் என்றவாறு.

சோதியுருவத்து இறை உள்நின்று நடத்து தெறது என்பதை உணர்வாராயின் யாம் இறைவணே உணர்வேம் என்று அகங்கரியார் என்பதாம். . ஓது தேல் - கற்றல். உணர்தல் - தெளிதல். முன்ன தும் பின்னதும் கூறவே கேட்டல், சிந்தித்தல்களும் அடங்கும் என்க.

## 25. **ந**டுவுநீல்மை

அஃதாவது, நடுவு நிற்றலின் இயல்பு. கருவி நூல்கள் பகை நொதுமல் நண்பு என்னும் முத்திறத் தார்மாட்டும் ஒப்பநிற்கும் நிஃமை என்னும் முத்திறத் தார்மாட்டும் ஒப்பநிற்கும் நிஃமை என்னும். ஞான நூலாகிய இது இடை பிங்கஃ சுழுமுஃயோகிய மூன் றனுள் சுழுமுஃனயில் நிற்றல் எனக்கருதும். இது பின்வரும் மந்திரங்களான் வலியுறும். கற்க வேண்டியன கற்று, நடுநாடியில் நன்கு நிஃப் பார்க்கே ஞானசித்தி ஆம். ஆதலின் கல்வி கல்லாமைகளின் பின் இது வைக்கப்பெற்றது,

நடுவுநின் ருர்க்கன்றி ஞானமும் இல்லே நடுவுநின் ருர்க்கு நரகமும் இல்லே நடுவுநின் ருர்நல்ல தேவரும் ஆவர் நடுவுநின் ருர்வழி நானும்நின் றேனே.

320

இம் – எனின், நடுவு நின்றுரே நல்லனவெல்லா**ம்** எய்துவர் என்று அறிவித்தல் நு*த*லி ற்று.

இ-ள்: நடுவாகிய சுழுமுனேயில் நின்றவர்கட்கு அல்லாமல் ஞானம் இல்ஃ; அவர்களுக்கு நரகம் இல்ஃ; அவர்கள் நல்ல தேவர்கள் ஆவர்; ஆதலால் அவர்கள் வழியே நானும் நின்றேன் என்றவாறு.

இம்மந்திரத்திற்கு, அடியார் இன்னும் **நடுவுளிருத்தலே நடுவுநிற்றல் எனப்பொருள்** கொண்டு, அதற்கு ஏற்ப ஏனேயவற்றை இைய**ப்** பாரும் உளர். '' உடையாளுன்றன் நடுவிருக்கும் உடை\_யாள் நடுவுள் நீயிருத்தி, அடியேன் நடுவுள் இருப்பதாணுல் '' என்ற திருவாசக இருவீரும் அனுபவத்தால் விஃபையும் இருமருங்கும் தாய்தந்தை யிருக்க நடுவில் இருக்கும் நிஃல. அதாவது வாசியிடை வழக்கு என்பது இதன் பொருள் யிருக்கை என்பாரும் உளர் இத்தகைய பெருநி‰ எய்திஞர் சிவசாயுச்சியம் பெறுவரே யன்றித் தேவருமாவர் என்பூது பொருந்தாமையின் அவ்வுரை ஆய்விற் குரி**யிது .** 

நடுவுநின் முன்நல்ல கார்முகில் வண்ணன் நடுவுநின் முன்நல்ல நான்மறை ஓதி நடுவுநின் முர்சிலர் ஞானிக ளாவோர் நடுவுநின் முர்நல்ல நம்பனும் ஆமே. 321

இம் – எளின். எல்லோருமே நடுவு நின்றவர்கள் ஆயினும் ஞானிகள் நடுவுநின்றவர்கள் என விளக் குதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: நல்ல மேகம்போலும் கரியவண்ண இகிய திருமால், அவன்தொழிலில் நடுவுநிலே தவருமல் நின்ருன்; நன்மையையுடைய நான்மறை ஓதியாகிய பிரமனும் படைத்தற் ிருழிலில் நடுவுநிலே தவருது நின்ருன்; சிவஞானியரும் தம்நிலேயில் நடுவுநிலே நின்ருன்; சிவஞானியரும் தம்நிலையில் நடுவுநில் தவரு தவர்களே ஆவர்; அவர்களுள் நடுவுநின்று தவரு தவர்களும் சிவுனேயாவர் எண்றவாறு... மாலும் பிரமனும் தத்தம் தொழிலில் நடுவு நிற்க, சிலர் சுழுமுன் நடுவில் நின்று ஞானி களாயினர். அவர்களுள் நடுவேயிருக்கும் பேறு பெற்றுச் சிவமாஞரும் சிலருளர் எனப் பதமுத்தியி னிற்பார் எய்தாதபேற்றை மக்கள் எய்தக்கூடு**ம்** என்றுணர்த்திஞர்.

நடுவுநின் முர்சிலர் ஞானிக ளாவர் நடுவுநின் முர்சிலர் தேவரு மாவர் நடுவுநின் முர்சிலர் நம்பனு மாவர் நடுவுநின் முரொடு நானும்நின் றேனே.

322

இம் — எனின், முற்கூறியதையே வற்புறுத்தி விளக்குதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : நடுவுநின்ருர் சிலர் ஞானிகள் ஆவர்; தேவர் ஆவர்: சிவனும் ஆவர்; ஆதலால் அவர்க ளோடு நானும் நின்றேன் என்றவாறு.

''அடியார் நடுவுள் இருக்ரும் அரு**ீளப்** புரியாய் '' என வாதவூரடிகள் வேண்டிக்கொ**ள்** வதும் செந்திக்க.

தோன்றிய எல்லாம் துடைப்பன் அவனன்றி ஏன்றுநின் ருரென்றும் ஈசன் இணேய்டி மூன்றுநின் ருர்முதல் வன்திரு நாமத்தை நான்றுநின் ருர்நடு வாகிநின் ருரே.

323

இம் — எளின், சங்கார காரணனே முதல்வன்; அவன் திருநாமத்தைப் பற்று தலே நடுவுநிஃவமை "என்றேல் துத்கிற்று இ – ள்: பிறந்தன எல்லாவற்றையும் அழிப் பவன் அவனன்றிப் பிறர் இலர்; அத்தகைய ஈசனது இணேயடிகளேத் தாங்கி நின்றவர்களும், அவனது நாமத்தை முயன்று நின்றவர்களும், அவனேப் பற்றி நின்றவர்களுமே நடுவுநின்றுர் ஆவர் என்றவாறு.

இறைவன் திருவடிக*ு*ப் பற்றிநின்றுர் பகை பெழி பாவங்களுக்கு அஞ்சுவர்**கள்** ஆகலின், அவர்கள் நடுவுநின்றுர் ஆயினர்.

முதல்வன் திருநாமம் - திருவைந் தெழுத்து, 'நாதன் நாமம் நமச்சிவாயவே' என்ற ஞான சம்பந்த சுவாமிகள் திருவாக்கையும் ஈண்டு எண்ணுக. எஞ்ஞான்றும் திருவைந்தெழுத்தைச் செபிப்பார்க்கு வாசணுமலமும் தாக்காதாகலின் அவர்களும் நடுவு நின்ருராயினர். அங்ஙனமே அவனது திருநாமத்தைப் பற்றிநின்ருர்க்கும் புறச்சார்பு இன்மையின் அவர்களும் நடுவு நின்ருராயினர்.

திருநாமத்தை மூன்று நின்ருர். திருநாமத்தை நான்று நின்றுர் என நடுநிஃத் தீவகமாகக் கொள்க. மூன்று நிற்றல் – முயலுதல்; நான்று நிற்றல் - பற்றி நிற்றல்.

## **94. கள்ளுண்ணுபை**

அஃ தாவது, கள்ளுண்ட ‰ச் செய்யாமை. இப்பகு தியில், கள் என்ற பொதுமையான் சிவானந்தத் தேறலும், தீமதுத்தேறலும் கொண்டு கொள்ளத்தகுவதும் சள்ளத் தகுவதும் வரையறுத் துணர்த்துகின்ருராதலின் திருவடியைப் பற்றி நிற்றலாகிய நடுவு நிலேமையின்பின் இது வைக்கப் பெற்றது.

கழுநீர்ப் பசுப்பெறின் கயந்தொறும் தேரா கழுநீர் விடாய்த்துத்தங் காயம் சுருக்கும் முழுநீர்க் கள்ளுண்போர் முறைமை அகன்றேர் செழுநீர்ச் சிவன்றன் சிவானந்தத் தேறலே. 324

இம் – எனின், கள்ளுண்பார் கசடர்கள் என்று அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பசுக்கள் கழுநீரைப் பெறுமாயின் குளந்தோறும் உண்ணமாட்டா; கழுநீரை எண்ணி விடாய் கொண்டு தன் உடஃயும் இஃருக்கச் செய்யும். உயர்ந்த செழுமையான நீர் சிவபெரு மானுடைய சிவானந்தத் தேனேயாகும்: இதஃன விட்டு, முழுமை வாய்ந்த கள்ளுண்போர் முறைமை அகன்றவர் ஆவர் என்றவாறு.

பசு என்னும் பால்பகா அஃறிணப்பெயர் தேரு என்னும் பன்மைப் பயனிஃகொண்டு முடிந்தது. சுவையுள்ள கழுநீரைக் குடித்த பசு, குளங்கண்ட இடத்திலெல்லாம் நீரைக் குடிக்காமல், கழு நீரையே எண்ணி விடாய்கொண்டு உடுவினக்கும். மக்கள் சிவானந்தத் தேணே உண்ண இருந்தும், முழுமூடராய்க் கள்ளுண்டு முறைமை யகண்ருர் களே; மாக்கட்குள்ள மதிகூட மக்கட்கு இல்ஃமேய என்பது கருத்து. முழு நீர்க்கள் - மடமை பயக்குங் கள்; முழு மகன் என்றுற்போல்வதோர் வழக்கு, கள்ளுண்டல் பொருள் கொடுத்து மெய்ய றியாமைகொளல் ஆதலின் அவர்களே முறைமை அகன்றேர் என்றுர். சிவானந்தத் தேறல் உயிர்தளிர்க்கும் மருந்து ஆகலின் செழு நீர்த் தேறலாயிற்று.

சித்தம் உருக்கிச் சிவமாம் சமாதியில் ஒத்த சிவானந்தம் ஓவாத தேற‰ச் சுத்த மதுவுண்ணச் சுவானந்தம் விட்டிடா நித்தல் இருத்தல் கிடத்தல்கீழ்க் காலே.

325

இம் – எளின், சுத்தமதுவை உண்டு சுவானந்தம் நுகர்தலே தூயநெறி என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சித்தத்தைச் சிவன்பாலேவைத்**து**, அதனே உருக்கி, சிவசமாதியில் ஒன்றிய சிவானந்தம் நீங்கப் பெருத தேஞைய சுத்தமதுவைத் துய்க்க சிவானந்தமாகிய தன்ஞுனந்தம் என்றும் ஆன் மாவை நீங்காது; இங்ஙனமன்றி மயக்குங் கள்ளுண் பார் தன்வய மழிந்து நிற்றலும் இருத்தலும், கிடத்தலும் செய்வாராயின் அவை கீழ்நிலேயே ஆகும் என்றவாறு.

சித்தம் உருக்கி - இரும்பை உருக்கு தல்போலச் சித்தத்தைத் தன் தன்மை நெகிழச்செய்து. சிவமாம் சமாதி - சிவசமாதி, தேறல் உண்பார் ஆனந்தம் எய்துவார் தேன்தரும் ஆனந்தம் ஓர் எல்லேயை உடையது. சிவானந்தத்தேறல் என்றும் இடையீடு இல்லாதது; ஒரு படித்தாய் உள்ளது, ஆதலின் ஒத்த ஓவாத தேறல் என்ருர். தேறலாகிய மதுவை என உருபு விரித்துக் கூட்டுக.

சுவானந்தம், சூரியன் முன்னிஃயில் சூரிய காந்தக் கற்குள்ள நெகிழ்ச்சிபோல, சிவத்தின் முன்னிஃயில் அவன்தரத் தான் நுகரும் ஆனந்தம், இஃதன்றி ஆன்மானந்தம் அன்று; இறைவன் ஒருவனே ஆனந்த வடிவினன் ஆதலின்,

நிற்றல் என்பது எதுகைநோக்கி நித்**தல் என** விகாரப்பட்டது. கீழ்க்கால் – கீழ்நிஃ

காமமும் கள்ளும் கலதிகட் கேயாகும் மாமல முஞ்சம யத்துள் மயலுறும் போமதி யாகும் புனிதன் இணேயடி ஒமய ஆனந்தத் தேறல் உணர்வுண்டே.

326

இம் – எனின், கீழோர்க்கும் மேலோர்க்கும் ஆம் தேறல் உணர்த்துதல் நுதவிற்று.

இ - ள் : கீழ்மக்களுக்குக் காமமும் கள்ளுமே ஆகும்; மேண்மக்களுக்கு, ஆணவமலமும் சமய பேதங்களுள் மயக்கத்தையுறும் அறிவும் கெடு தற்குக் காரணமாகிய இறைவன் திருவடிமலரி லிருந்து ஊறிய பரநாதவடிவாகி உணர்வை விளக்கஞ் செய்கின்ற சிவானந்தத்தேன் உண்டு என்றவாறு.

்கலதிகள் — கீழோர், காமம் என்றது ஈண்டு இழிந்த காமத்தை; தகாத இடத்தும், விலக்கப் பட்ட கர்லத்திலும் விஃா தலின், மா மலம் – மலங் களுக்குள் பெரிய தாகிய மூலமலம். சமயத்துள் மயல் உறு உம்: சமயத்துள் உறு மயலும் எனமாறி, அகமும் அகப்புறமும் புறமும் புறப்புறமாகிய சமயபேதங்களில் நின்று அடையப் பெறும் மயக்க உணர்வும் எனப் பொருள் கொள்க

போம்மதியாகும்; இவை கெடுதற்குரிய ஞானமேயான இணேயடி என்க. இணேயடிதரும் ஆனந்தத்தைத் தேறல் என்றமையின இணயடி மலராயிற்று; ஏகதேச உருவகம்.

ஓம் மயானந்தம்; பிரணவ வடிவாகிய ஆனந்தம். ஆனந்தத்தேறல் உணர்தேறல் எனக் கூட்டுக. உணர்வு - சித்சக்தி. கலதிகட்குக் காமமும் கள்ளும் ஆகும்; உயர்ந்தோர்க்கு உணர்வுத்தேறல் உண்டு எனக் கூட்டுக.

வாமத்தோர் தாமும் மதுவுண்டு மாள்பவர் காமத்தோர் காமக்கள் ளுண்டே மயங்குவர் ஓமத்தோர் உள்ளொளிக் குள்ளே உணர்வர்கள் நாமத்தோர் அன்றே நணுகுவர் தாமே. 327

இம் – எனின், சிவச்சார்பு உடையாரே சிவனடி சார்வர் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சாக்தேய மார்க்கத்தில் நிற்கின்ற வர்கள் தாமும் கள்ளுண்டு இறப்பர்; காமுகர்கள் தாமமாகிற கள்ளயுண்டு கலங்கு வர்; ஓமம் செய்பவர்கள் சித்தத்துள் செழுஞ் சோதியாகச் சிவத்தை உணர்வார்கள் சிவநாமம் பயில்பவர்கள் அக்கணமே அரனடியை அடைவார்கள் என்றவாறு, வாமத்தோர்: வாமமார்க்கத்தை மேற்கொள்ளு பவர்கள்; ஊனும் கள்ளும் உண்டு செயல்மறந்து திரிதலே சக்திலயம் என்கின்ற கொள்கையினே உடையவர்கள். இவ்வாமம் சுத்தவாமமும் தாந்திரிக வாமமும் என இருவகைத்து; ஈண்டுக் கூறப் பெற்றது தாந்திரிக வாமத்தையே என்க.

கள்ளும் காமமும் கலக்கு தற் ருெழிலால் ஒக்குமாயினும் கள்ளினும் காமம் சிறந்தமையை '' உண்டார் கண் அல்லது அடுநருக் காமம்போல், கண்டார் மகிழ் செய்தல் இன்று'' என்னும் வள்ளுவர் வாக்கானும் தெளிக.

ஓமத்தோர் – சிவவேள்வி செய்வோர். உள் ளொளிக்கு உள்ளே உணர்பவர்கள் - ஆக்ஞையின் கண்ணே எழும் ஒளிக்குள்ளே ஒளியாக உணர்பவர் கள். நாமத்தோர் - திருவைந்தெழுத்து ஓதுபவர்கள்; நணுகுவர் - அணுக்கத் தொண்டராய் அரனடியை அடைவர். ஓமத்துள் அங்கியின் உள்ளுவன் எம் இறை ' (222) என்னும் மந்திரங்கொண்டும் தெளிக.

> உள்ளுண்மை ஓரார் உணரார் பசுபாசம் வள்ளன்மை நாதன் அருளினின் வாழ்வுருர் தெள்ளுண்மை ஞானச் சிவயோகம் சேர்வுருர் கள்ளுண்ணும் மாந்தர் கருத்தறி யாரே. 328

இம் - எனின், செயத்தக்கார் செய்யார் கள்ளுண்டு கலங்குவர் கலதிகள் என வருந்துதல் நுதலிற்று இ — ள்: உயிருக்கு உயிராயிருந்து உணர்வரு ளும் மெய்பபொருளாகிய சிவத்தை ஓரார்; தம்மை யும் தடைகளேயும் உணரார்: வள்ளலாகிய சிவனரு ளால் வாழார்; தெளிந்த உண்மையாகிய ஞானத் தை விளக்கும் சிவபோகத்தைச் செய்யார்கள்; கள்ளேயுண்ணும் மாந்தர் தாம் வந்த கருத்து யாது என்று அறியார்கள் என்றவாறு.

உள் உண்மை – உள்ளேயுள்ள மெய்ப்பொருள். அது, பதியாகிய தஃவேன். தஃவேண உணராமை யால் தம்மையும் உணரார், தடையையும் உணரார் என்பார் மேலே 'உணரார் பசுபாசம்' என்றருளினர்.

ஆன்மாக்களின் இழிநிலே அறிந்தும் எவ்வண்ண மும் இவர்களே ஆட்கொள்வோம் என்னும் திருவுள் ளக் குறிப்புடன் அருள்வழங்க இருக்கும் வள்ளல் நாதனுடைய திருவருடையே துணேயாகக் கொண்டு வாழார்; என்பது, ஆன்மாக்கள், என்றும் சுதந்திர மற்றன; நாம் அரனுடைமை என்றுணர்ந்து முனேப்பு அடங்கிச் சிவபோதத்தால் வாழ்தலாம்•

தெள்ளுண்மை ஞானம் - தெளிந்த உண்மை யாகியதிருவடிஞானம். இஞ்ஞானமே சிவத்தின்டம் இடையரு இணேப்பை வினேவிக்கும். அவ்விணேப்பே சிவயோகம்: அதனேப் பொருந்தார் என்பதாம்.

சிவயோகம் சேர்ந்து செயல்மடங்கிச் சிவச்செய லாக இருக்கவேண்டிய மக்கள், கள்ளுண்டு, கருத் தழிந்து, மயங்கும் நிஃவைப் பெரிதென்று மதிக் கின்றனரே; அற்ப ஆனந்தம் இது என்று அறிகின் றிலரே என இரங்கிக் கூறியவாறு. சிவயோக மாவது சிவத்துடன் இயைதல்.

'உள்ளுண்மை ஒரார்'என்பது சிவரூபத்தையும், 'உணரார் பசு பாசம்' என்பது ஆன்மரூபம் ஆன்ம தரிசனம் ஆன்மசுத்தி தத்துவரூபம் தத்துவதரிசனம் தத்துவசுத்தி என்பனவற்றையும், 'அருளினின் வாழ் வுரூர்' என்பது சிவதரிசனத்தையும். 'சிவயோகம் சேரார்'என்பது சிவயோகத்தையும் உணர்த் தியது.

மயக்குஞ் சமய மலமன்னு மூடர் மயக்கு மதுவுண்ணு மாமூடர் தேரார் மயக்குறு மாயையின் மாமாயை வீடு மயக்கில் தெளியின் மயக்குறும் அன்றே. 329

இம் – எனின், சமயச்சடங்கு என்று கள்ளுண் பாரும் மூடரே என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: அறிவைத்திரிக்கின்ற சமயங்களின் நின்று அதனுல் மலினப்பட்ட அறிவையுடைய மூடர்கள் அறிவை மயக்கும் கள்போயுண்ணும் மூடர்கள் ஆவர். ஆன்மாக்களே மயக்கி மலத்துள் அழுத்தும் நிலமுதல் மாயையீருன முப்பத்தொரு தத்துவங்களேயுடைய அசுத்தமாயையைப்போல, சுத்தவித்தைமுதல் சிவ தத்துவம் ஈருன ஐந்து தத்துவங்களேயுடைய சுத்த மாயையும் நீங்கும். அஃதெப்படியோ எனின், ஒரு மயக்கிலிருந்து தெளியின் மற்றுரு மயக்கம் வந்து பொருந்தும்; அதுவும் முன்னதுபோலவே கெடும் அன்றே என்றவாறு.

330

வாமமார்க்கத்தவரின் ஆசாரத்தைத் திருவுளத் தடைத்து 'மயக்கும்சமய மலமன்னுமூடர்'என்றது அவர்கள் கள்ளுண்ணும் மூடராவர். அசுத்தமாயை யென்றஒன்று நம்மைமயக்கிநிற்கிறது. அம்மயக்கம் தெளியின் வேருரு மயக்கும் பொருளாகிய சுத்த மாயை வந்து பற்றும்; அதுவும் நீங்கும்; தெளிந்த சிவஞானம் சித்திக்கும் என்பதை அவர்கள் அறியார் கள் என்பது கருத்து.

மாமாயை-சுத்தமாயை, மாயை- அசுத்தமாயை

மயக்கும் தியங்குங்கள் வாய்மை அழிக்கும் இயங்கும் மடவார்தம் இன்பமே எய்தி முயங்கும் நயங்கொண்ட ஞானத்து முந்த இயங்கும் இடையரு ஆனந்தம் எய்துமே.

இ**ம் – எனின், கள்**ளுண்பார் காரிகையார் வய மையங்கிக் கதிகாணுர் என்பதுணோர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்; கள்ளான து தன்னே உண்டாரை மயங் கச் செய்யும்; கவலச்செய்யும்; உண்மையை அழிக் கும்; இயங்குகின்ற பெண்ணினின்பமே பெரிதென்று பெற்று முயங்கச் செய்யும்; இங்ஙனமாய கள்ளே உண்பார் நல்லஞானத்துத் தஃப்படார்; அவர் களுக்கு என்றும் இடையருது இயங்குகின்ற சிவானந்தம் கிட்டுமோ ? கிட்டாது என்றவாறு.

மயங்கும். தியங்கும் என்பனவற்றை, மயக்கும் தியக்கும், எனப் பிறவிணயாக்கிப் பொருள்கொள்க.

நி‰மடவார் பத்தினிகளாதலின், இயங்கு மடவார் என்றது பரத்தையரை, வள்ளுவரும்

3

இவர்களே ஒரு மனப்பெண்டிர் இருமனப்பெண்டிர் என அழைத்தல் காண்க, '' இருமனப் பெண்டிரு**ம்** கள்ளும் கவரும் திருநீக்கப் பட்டார் தொடர்பு '' என்பதஃனயும் ஈண்டு எண்ணுக. முயங்கும் — முயங்கச்செய்யும்.

நயங்கொண்டஞானம் - நல்ஞானம். முந்து தல்-தஃப்படுதல், இடையரு இயங்கும் என மாறிக் கூட்டுக; இது பெயரெச்ச அடுக்கு. எய்துமே; ஏகாரம் எதிர்மறைக்கண் வந்தது.

இராப்பகல் அற்ற இடத்தே இருந்து பராக்கற ஆனந்தத் தேறல் பருகார் இராப்பகல் அற்ற இறையடி இன்பத்து இராப்பகல் மாயை இரண்டிடத் தேனே.

331

இய் – எனின். உலகவர் நிஃபையும், தந்நிஃபையை யும் கூறித் தெளிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: இரவும் பகலும் இல்லாத என்றும் பேரொளிமயமான இடத்தில் இருந்து, வேறு புலன் களில் புத்தி சொல்லாதபடி, சிவானந்தத் தேணப் பருக மாட்டார்கள் உலகவர்கள். அவர்கள் அங்ஙன மாக நான், அறிவு அறியாமைகள் அற்ற, என்றும் ஞான மயமேயான சிவபெருமானுடைய திருவடிப் பேற்ருல் விளயும் இன்பத்தில் இருப்பதால், துன்ப இன்பங்களுடைய அசுத்த சுத்த மாயைகளாலாகிய யுவனங்களில் வாழ்பவன் ஆவணே ' ஒருபோதும், ஆகேன்; பரமுத்தன் ஆவேன் என்றவாறு, இரவுபகல் என்பன கன்ம பூமியாகிய இதற்கே யூரியதாய் உறக்கமும் விழிப்பும் முயற்சியும் அயாச்சியும் பயப்பனவாய் இருப்பன. அவை அற்ற இடமாகிய இறைவனடியில் இருந்து என்பதாம்.

பராக்கு - செலுத்த வேண்டியதிற் கவனஞ் செலுத்தாது வேடுருன்றிற் செலுத்துதல், அற – (அது) அற. பருகார் என்பதற்கு உலகவர் என எழுவாய் விருவித்துரைக்க.

திருவடியின்பம் இன்பத்துன்பக் கலப்பு இன்றி ஒரே இன்ப வடிவான தாகலின் அதணே இராப்பகல் அற்ற இன்பம் என்ருர். இன்பத்து இன்பத்தில் இருப்பதால். மாயையிரண்டு இடத்தேனே – துன்ப இன்பக் கலப்பாகிய சுத்தாசுத்த மாயா புவனங் களில் வதிபவன் ஆவேஞே என்பதாம். ஏ; எதிர் மறைப்பொருளில் வந்தது.

இம்மந்திரம் ஏழாந்தந்திரத்தில் குருபூசையின் இறுதிப்பாடலாகவும் அமைந்துள்ளது.

சத்தியை வேண்டிச் சமயத்தோர் கள்ளுண்பர் சத்தி அழிந்தது தம்மை மறத்தலால் சத்தி சிவஞானம் தன்னில் தஃப்பட்டுச் சத்திய ஞானவா னந்தத்திற் சார்தலே.

இம் – எளின், வாமத்தோர்நிஃயில் சாராவண் ணம் உண்மையுணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சத்தியை விரும்பி வாம மதத்தவர்கள் கள்ளுண்பார்கள்; அவர்கள் தம்மை மறந்து போதலால் உடல்வன்மை கெடுதலேயன்றி, வழி பாடும் மறைகி நது; சிவஞானத்தில் இடை விடாது சேர்ந்து உண்மை யறிவானந்த வடிவத் தைச் சார்தலே சத்தியாம் என்றவாறு.

சமயத்தோர் - எல்லாம் சத்தியின் காரியம்; எல்லாம் சத்தியிலேயே ஒடுங்குகிறது; ஸ்ரீ புரத் தைச் சார்தலே முத்தி என்னும் வாமமதத்தவர்கள். அவர்கள் சத்தியை வேண்டிக் கள்ளுண்டுலாவது, சத்தியின் தியானம் நிஃபெறவேண்டிக் கள்ளுண் டல். அதனுல் தமது உடல் வலிமை அழிதல் மாத்திரமே யன்றித் தியானமும் சித்தியாது என்பதாம். சத்தியஞானவானந்தம் – உண்மை யறிவானந்தம்; சச்சிதானந்தம்.

சிவஞானம் தஃப்பட்டார்க்கு உண்மை அறி வானந்த வடிவினராகிய சிவத்தைச் சார்தல் கூடும். அதுவே திருவருட்பேரும் என்றபடி.

சத்தன் அருள்தரின் சத்தி அருளுண்டாம் சத்தி அருள்தரின் சத்தன் அருளுண்டாம் சத்தி சிவமாம் இரண்டுந்தன் னுள்வைக்கச் சத்தியம் எண்சித்தித் தன்மையு மாமே.

333

இய் — எனின், சத்தி, சத்தன் இவ்விருவருள் வேறுபாடின் றென்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : சிவம் அருணச்செய்யின் சத்தியின் அருளுண்டாம்; சத்தி அருணச்செயயின் சிவத்தின் அருள் தானே உண்டாம்; ஆதலால், சத்தி சிவம் இரண்டையும் மனத்துள் தியானிக்க. அட்டமா சித்திகளும் ஆம்; இது சத்தியம் என்றவாறு. சத்தன் - சத்தியையுடையவன், சத்தி குணமும் சத்தன் குணியுமாதலின் இவர்களுக்குள் ஒரு சிறிதும் வேறுபாடின்று; ஆதலால், ஒருவர் அரு**ள்** செய்யின் மற்றவர்அருளும் தானேவந்து இயையும் · ஆகவே இருவரையும் எண்ணுக என்றவாறு

எண்சித்தி தன்மையும் ஆம்-அட்டமாசித்தியும் விளேயும்; இது சத்தியம் என்பது கருத்து.

தத்துவம் நீக்கி மருள்நிக்கித் தாஞிகப் பொய்த்தவம் நீக்கிமெய்ப் போகத்துட் போகியே மெய்த்த சகமுண்டு விட்டுப் பரானந்தச் சித்திய தாக்கும் சிவானந்தத் தேற<sup>ு</sup>லை. 334

இம் — எளின், சிவானந்தத்தே*ு*னை உண்பதாலுள தாகு**ப்** பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ-ள்: இறைவனுல் நமக்கு தவப்பட்ட தத்துவ தாத்துவிகங்களாகிற தொண்ணூற்ருறையும் தம் முடைமையல்ல என நீக்கி, அவற்றைத் தம் முடையன வாகக் கருதும் மயக்க ஞானத்திற் கேது வாகிய மலச்சார்பையும் அகற்றி. ஆன்மா தானே யாய் உலக இன்பங்களே விரும்பிச் செய்யும் வேள்வி தவம் முதலியவற்றை நீக்கி, சிவபோகத்துட் சென்று, என்றும் மாருத அழியாத உண்மை யுலகாய வீட்டுலகிலிருந்து, பேரின்பத்தை நுகர்ந்து விட்டுச் சிவனடிப்பேருகிய பரானந்த சித்தியை விளேவிக்கும் சிவானந்தத்தேன் என்றவாறு.

தேறல் நீக்கிநீக்கி ஆகி நீக்கி போகி உண்டு வெட்டு சித்தியது ஆக்கும் என முடிக்க. ஆகி போகி என்பனவற்றை பிறவிணயாகப் பொருள் கொள்க மெய்த்த சகம் — உண்மையான உலகம்; ஏன்றது வீட்டுலகத்தை, சிவானந்தத்தேறலுண் பார் செயல்கஊத் தேறலுக்கு ஏற்றியது; கருத் தாவைக் கருவிக்கு ஏற்றியமையால் உபசாரம். முருகன் வேல் வென்றது என்புழிப்போல.

யோகிகள் கால்கட்டி ஒண்மதி ஆனந்தப் போத அமுதைப் பொசித்தவர் எண்சித்தி மோகியர் கள்ளுண்டு மூடராய் மோகமுற்று ஆகும் மதத்தால் அறிவழிந் தாரே.

335

இம் – எனின், யோகியர் மோகியர் இவர்க**ளின்** இயல்பு உணர்த்துதல் நுதலிற்று•

இ - ள் : சிவயோகியர்கள் பிராணுயாமமுறை யால் பிராணவாயுவைக்கட்டி, மதிமண்டலத் திலுள்ள சிவஞானுனந்த அமுதைப் பொசிக்கின்ற அட்டமா சித்திபெற்ற தவசிகள் ஆவார்கள். மோகியர்கள் கள்ளுண்ட மூடர்களாய் மயங்கிக் கள்ளால் விளேந்த மதத்தால் அறிவழிந்தவர் ஆவார்கள் என்றவாறு.

கால் கட்டி – பிராண ஆயாமம் செய்து சுழு முணே நாடியாகிய மதிமண்டலத்தில் ஊறுகின்ற சிவஞாஞனந்தத் தேனேப் பொசிக்கிறவர்கள் அட்டமா சித்தி அடைந்தவராவர் என்பது சுருத்து.

 இம்-எளின், சமா தியிலிருந்து எல்லாவற்றையும் சா தியுங்கள்; காணுங்கள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

் இ-ள்: உபாயத்தை உணர்த்தியருளிய குருவின து திருவடித்தாமரையைத் தியானியுங்கள்; கண்ணுடி யில் நீரைப்போல் சமாதியின்பத்தையடையுங்கள்; ஆறு ஆதாரங்கள் வழியாக மேலே ஆஞ்ஞைவரை சென்று பிராணன் சென்ற வழியைக் காணுங்கள்; அமுதம் சுரக்கின்ற ஊற்ருகிய மதிமண்டலத்தைத் திறந்து அவ்வமுதத்தையுண்ணுங்கள் என்றவாறு.

குருவின் திருவடியைத் தியானித்து, சமாதியை அடைந்து, ஆதாரம் வழியே பிரமரந்தரம் வரை சென்று, பிராணன் சென்ற வழியைக் கண்டு, அமுத நிஃயைத் திறந்து, அமுதம் உண்ணுங்கள் என்பது கருத்து

இங்ஙனமன் றிச் சொற்க⁄ோக் கண்டவாறு பிரித் துக் கொண்டுகூட்டி இடர்ப்பட்டுப் பொருள் காண் பாரும் உளர்; சிந்தித்துத் தேறுக.

ஆடி நீரான் – கண்ணுடியில் நீர்போல. ஆன் என்பது சாரியை. கண்ணுடியில் நீர்போலச் சமாதி இன்பத்தை நண்ணுங்கள் என்றவாறு

கண்ணூருடே சென்று: கண்-இடம், ஆதாரம், கண் ஆறு – ஆறு ஆதாரம்; கால்வழி – காற்ருகிய பிராணன் மேற்சென்ற வழியை.

திருமந்திரம் முதல் தந்திரம் பஞ்சாக்ஷர்தியம் என்னும் உரையுடன் முற்றிற்று

#### சிவமயம்

# இரண்டாம் தந்திரம்

## 1. அகத்தயம்

காமிக ஆகமத்தின் தெளிவாகிய இரண்டாம் தந்திரம் உணர்த்துவான் எடுத்துக்கொண்டார், இதனுள் அகத்தியம் என்பது முதலாக இருபத் தைந்து அதிகாரங்களான் புராணவரலாறுகளின் <sub>ஐந்</sub>தொழிற்சிறப்பும், உயிர்க**ள்** தத்**து**வமும், முறையும் உயிர்களின் வகையும். .பி றக்கும் எவ்வகையானும் யாரையும் நிந்தித்தல் கூடாது; பெரியோரைத் துணக்கொண்டு ஒழுகவேண்டும் எள்னும் ஒழுக்கமும், பிறவும் உரைக்கப்புகுந்து, முதற்கண். அகத்தியரைப்பற்றிய வரலாற்றுக் தத்துவ விளக்கத்தை உணர்த்**து** குறிப்புகளின் கேன்றுர் ஆசிரியர் திருமூலதேவநாயஞர்.

அவற்றுள் அகத்தியமாவது, அகத்தியரைப் பற்றிய வரலாறுகளே உணர்த்துவது. ஒழுக்க ொழி நின்றுரே உண்மை உணர்த்தற்குரியர். ஆதலின் முதற்கண் இது வைக்கப்பெற்றது. நடுவுநில் லாதிவ் வுலகம் சரிந்து கெடுநின்ற தெம்பெரு மானென்ன ஈசன் நடுவுள அங்கி அகத்திய நீபோய் முடுகிய வையத்து முன்னிரென் ருனே.

337

இம்மந்திரம் என்னு தலிற்ரே எனின், இறைவன் அகத்தியனுரை ஏவல்கொண்டமை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இதன்பொருள்: 'எம்பெருமானே! இவ் வுலகம் நடுவின்றி ஒருபால் சரிந்து அழிகின்றதே' என்று தேவர்கள் வேண்டிக்கொள்ள. இறைவன் 'அக்கினியை உடைய அகத்தியனே! நீ சென்று உயர்ந்து நிற்கின்ற உலகத்தை முன்னுவாயாக ' என்றருளினன் என்றவாறு.

உலகம் ஒருபாற்கோடி சரிதலாவது தேவரும் முனிவரும் ஞானியரும் பிறரும் அம்மையப்பராக எழுந்தருளியிருக்கிற ஸ்ரீ கண் டபரமசி வ ண த் ஆன ந்**த** தரிசித்து அனவரதம் அனுபவிக்கும் வாழ்விலே ஈடுபட்டுப் புறம்போகமாட்டாமையான் .அங்கேயே தங்கிஞர்களாகத் தென்பாற் சிவஞானத் தேச் செந்தமிழ் வாயிலாக உணர்த்தும் சிவகுரு தேவையாயிற்று. ஆனல் தென்னடோ சிவஞானக் களஞ்சியம்; அங்குச் செல்க என இறைவன் அகத்தியனப் பணித்தனன், இதனுல் அகத்தியன் பெருமையின்ளவறிக். உருவிற் சிறிய அகத்தியன் செல்லின் நிலச்சரிவு சமமாகுமோ எனின், உள்ளத் தில் எழுபரஞ்சோதியாகிய அங்கியை உடையவ<mark>ன்</mark> அகத்தியன் ஆதலால் அவன் சேறல்தகும் என்பது திருவுள்ளக்கருத்தாயிற்று.

முடுகிய - வேகங்கொண்ட, உயர்ந்த. முன்னிர் என்பது முன்னுக என்னும் பொருள்தரும் ரகர ஈற்று வியங்கோள் முற்று.

இம்மந்திரத்துள் நடுவுள அங்கி ஈசன் எனக் கூட்டி, ஐம்பூதங்களுக்குள் நடுவணதாகிய அங்கி வடிவான ஈசன் என்றுரைப்பாரும் உளர்.

சிவபெருமானுக்கும் மஃமகளாகிய பார்வதிக் கும் திருமணம் நடந்தது; அதுகாணத் தேவர்க ளும் பிறரும் வடபால் ஒருங்கு கூடினர் அதனுல் வடபால் தாழ்ந்தது; அதுகண்டு விண்ணவர் நடுங்கினர்; சிவபெருமான் தன்னே ஒப்பானுகிய அகத்தியணே அனுப்பினர்; அகத்தியன் " சித்த மாசகல அந்தச் செந்தமிழ் இயல்நூல்தன்ன அத்தனே! அருளிச்செய்தி" என்ருராகச் சிவ பெருமான் அங்ஙனமே அருளிச்செய்தனர் என்பது இம்மந்திரத்திற் குறிப்பிடப் பெறும் வரலாறு.

இதனுல் தெரியும் உண்மை, இறைவன் போகியாயிருந்து உயிர்க்குப் போகத்தை நல்க, தேவர் முதலாயினேர் போகத்திலாழ்ந்துபோயினர், அதனுல் போக மோக்கங்களுக்கு உரிய உலகம் ஒரு பால் சரிந்து போக விருப்பதாயிற்று. சிவஞானி யரோ உடையாள் நடுவிலிருக்கும் நிஃயாகிய சிவ சிவ மந்திரத்தைத் தியானித்துக்கொண்டே இருந்து விட்டனர். அதணத் தெளிவிக்க உண்மைஞானி யான அகத்தியரை அனுப்பினர் என்பதாம். எல்ஃயேற்ற தேவர் முனிவர் முதலாயினுர்க்கு, உண்மைஞான முடைய ஓரகத்தியன் சமமாவன் என்பதைத் தெளிவிக்கவே இறைவன் திருவருள் நிலே இங்ஙனம் இருந்தது என்பதாம்.

இஃதன்றி வடபுலம் தென்புலம் இவற்றின் வேற்றுமை கூறிக் கயிஃமுதற் கன்னிவரை சிறந் திருந்த சிவனெறிக்கும். சிவஞானியர்களின் ஒப்ப எண்ணும் உயர்வுக்கும் இழுக்குத்தரும் பொருந்தாக் கருத்துப் புகலுவாரும் உளர். உண்மையுணர்த்தி உயர்வுதந்து பேரின்பம் நல்கும் பெருநூற்கண் இடம், காலம், சாதி, மொழிபற்றிய காழ்ப்புக் காரணமாகப் பொருந்தாவுரைகூறல் வடகயிஃல முதல் தெற்கட்குமரி வரை ஞானவரசாளும் சிவ னெறிக்குப் பொருத்த மாமோ ? புகல்க.

அங்கி உதயம் வளர்க்கும் அகத்தியன் அங்கி உதயஞ்செய் மேல்பா லவஞெடும் அங்கி உதயஞ்செய் வடபால் தவமுனி எங்கும் வளங்கொள் இலங்கொளி தானே. 338

இம் - எளின். அகத்தியன் பெருமை இணத்தென் றறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சிவாக்கின்யை இதயகமலத்தில் தோற்று விக்கின்ற வடதிசைத் தவமுனிவரும், வைகறைப் போதிலேயே அக்கினி காரியம் செய்யும் முனிவரும் ஆகிய அகத்தியர், அக்கினிபோலக் கீழ்த்திசையில் தோன்றி மேற்றிசையில் அடைபவ ளுகிய சூரியணேடும் எங்கும் வளப்பத்தை மிகு வித்து விள்ங்குகின்ற ஒளியாம் என்றவாறு. வடபால் தவமுனி அகத்தியன் இலங்கு ஒளி யாம் என முடிக்க. தான்; ஏ; அசைகள்

அங்கி உதயஞ்செய் வடபால் தவமுனி என்ற இ நடுவுள அங்கி அகத்தியன் என்புழிப்போல், தியானப் பொருளாகச் சிவச்சோதியை வெளிப் படுக்கும் வடபால் முனிவன் தவமுனிவணக் குறித்தது.

அங்கி உதயம் வளர்க்கும் அகத்தியன்; அகத் தியர் உலோபா முத்திரையாரை மணந்து இல்லற மேற்ற அந்தணஞ்தலின் நாள்தோறும் வைகறைப் போதில் அக்கினிகாரியம் செய்பவன் என்பதாம்.

அங்கி உதயஞ்செய் மேல்பாலவஇெடும் ; அக் கினிப் பிழம்பாக உதயம் செய்து மேற்றிசைக் கண்ணே ஞின்ற சூரியனேடும்.

எங்கும் வளம் கொள் இலங்கு ஒளி தானே; சூரியன் எங்கும் தன்னுடைய வெங்கதிரால் வளப்பம் மிகுவிப்பதுபோல் அகத்தியரும் எங்கும் ஞானவளங் கொள்ளச் செய்பவராதலின், அவரை விளங்குகின்ற ஒளியாம் என்றுர்: மேம்பாலவ ஹெடும் இலங்கொளியாம் என்றது சூரியூனெடும் ஒக்க உரைக்கின்ற நிஃலயில் ஒளிப்பொருளாம் என்றவாறு.

இதனைல் இறைவனுல் உயர்ந்தநிலத்து முன்னிற்க எனப்பணிக்கப்பெற்ற அகத்**தியன்** சூரியனேடு ஒருங்குவைத்து எண்ணத்தக்க ஒளிப் பொருளாம் என்பது கருத்து இதற்கு வேறுரை கூறி மயுங்க இலைப்பாரும் உளர். மேற்போந்த இரண்டு திருமந்திரங்களானும் அகத்தியன் சீவபோதங் கழன்று சிவபோத நிஃயில் என்றும் இருப்பவனுதலின் அவணேக்கொண்டு சிவபோதத்தை எங்கும் பரப்ப, இறைவன் திருவருள் பாலித்தார் என்பதே அகத்தியரைத் தென்புறத் தனுப்பிய புராண வரலாற்றின் அடிப்படைக் கருத்து.

### 2. பதிவன்யில் விரட்டம்

அஃதாவது, இறைவன் மறக்கருண காட்டி ஆட்கொண்ட வீரத்தானங்கள் எட்டு என்பதை உணர்த்துதல். வீரட்டம்; வீரத்தால் அட்ட இடம். வீரஸ்தானம் வீரட்டானமாகி அது ஃரட்டமாகி மருவிற்று என்பாருமுளர். இறைவன் அடியாரைக் கொண்டு இயற்றுவித்த அருட்செயலே அடுத்து. இறைவனே மறக்கருண காட்டி ஆட்கொள்ள மேற் கொண்ட வீரச்செயலே விளக்குதலின் அகத்தியத் தின் பின் இது இடம்பெற்ற தென்க.

கருத்துறை அந்தகன் தன்போல் அசுரன் வரத்தின் உலகத் துமிர்களே எல்லாம் வருத்தஞ்செய் தானென்று வானவர் வேண்டக் குருத்துயிர் சூலங்கைக் கொண்டுகொன் முனே. 339

இம் – எனின், அந்தகாசுரணே அழித்த வரலாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்றை.

இ – ள் : நீதியில் தோய்ந்த கருத்திண் உடைய இயமணப்போன்ற அந்தகாசுரன் என்பவண்: தாண் பெற்ற வரத்தால் உலகத்துள்ள உயிர்களே பெல்லாம் வருத்திணுன் என்று தேவர்கள் இறைவனிடம் வேண்டிக்கொள்ள, நுனி உயர்ந் திருக்கிற மூவிஃச்சூலத்தை இறைவன் ஏந்திக் கொன்றுன் என்றவாறு.

கருத்துறை அந்தகன் என்பதற்குக் கருமை நிறத்தோடு பொருந்திய அந்தகன் எனலும் ஆம். அந்தகன் – இயமன்; எல்லா உயிர்கட்கும் இறுதி செய்பவனுகலின் இது காரணப்பெயராயிற்று.

அந்தகன் தன்போல் அசுரன் என்றது சொற் பொருள் விரித்தல் என்னுமுத்தி. அந்தகாசுரன் என்ற பெயர்க்காரணத்தை விளக்கிய வாறு. குருத்து - நுனி. அவதியுறுங்காலத்து ஆன்மாக் களுக்கு அடைக்கலத்தானம் அரனே என்பது அறிவித்தவாறு. இந்நிகழ்ச்சி. திருக்கோவிலுர் என்ற தலத்தில் நடந்தது.

கொஃயிற் பிழைத்த பிரசா பதியைத் தஃயைத் தடிந்திட்டுத் தானங்கி யிட்டு நிஃயுல குக்கிவன் வேண்டுமென் றெண்ணித் தஃயைப் பரிந்திட்டுச் சந்திசெய் தானே. 340

இம் – எனின், தக்கணேத் தண்டித்ததும் அருள் செய்ததுமாகிய இரண்டையும் அறிவித்தல் நுதலிற்று

ஓ - ள் : கொஃயைக் காட்டினும் பெருந்தவ றிழைத்த தக்கனது தஃயை வெட்டிக் கொளுத்தி விட்டு, நிஃபேறுடைய உலகுக்கு இவன் இன்றியமை யாதவன் என்று எண்ணி, ஆட்டின்தஃயை அரிந்து அவனுடலில் பொருத்திவைத்தான் என்றவாறு.

கொஃயில் பிழைத்த பிரசாபதி; கொஃயைக் காட்டிலும் பெருங்குற்றமாகிய சிவநிந்தீன செய்த தக்கன். இதில் அடங்கிய வரலாறு; தக்கன் தன் மருகன் என்ற மதத்தால் மயங்கிச் சிவபெருமானே மதியாமல் வேள்விசெய்தானைக சிவபெருமானுடைய நெற்றிக் கண்ணிலிருந்து வீரபத்திரர் தோன்றி வேள்வியை அழித்துத் தக்கீனயும் கொன்றூர்; பிரமன் வேண்டுகோளின் வண்ணம் இறைவன் மீண்டும் அவனது குறையுடலில் ஆட்டுத்தஃயைப் பொருத்தி எழுப்பினர் என்பது. இதனே "மைத்தஃல கண்டு சேர்த்தி எழுகென்றுன் மறைகள் போற்றும் அத்தீன இகழும் நீரர் ஆவர் இப்பரிசே என்னே"' என்னும் கந்தபுராணக் கவிதையாலும் அறிக.

நிஃயுலகுக்கு இவன் வேண்டுமென்று எண்ணி; உயிர்கள் உலகில் இடையருமல் நின்று நிலவு தற் பொருட்டு எண்ணிப் படைப்புத்தொழிஃப் பகிர்ந்து செய்த இவன் வேண்டப்படுவன் என்று சுருதி.

தஃயைப் பரிந்திட்டு; ஆட்டின் தஃயை அரிந்து வைத்துப் பொருத்தி. இல்வரலாறு திருப்பறிய லூர் என்னும் வீரட்டத்துள் நிகழ்ந்தது. இமயமஃச் சாரலில் கனகல் என்னுமிடத்தில் நடந்தது என்றலும் உண்டு. இவ்வரலாற்றுல் இறைவ னுடைய நிக்கிரகானுக்கிரகத் தன்மை விளக்கிய வாறு: எங்கும் பரந்தும் இருநிலந் தாங்கியும் தங்கும் படித்தவன் தாளுணர் தேவர்கள் பொங்கும் சினத்துள் அயன்தலே முன்னற அங்கச் சுதணே உதிரங்கொண் டானே.

341

இம் – எனின். பிரமனின் சிரம்கொய்து செருக், கடக்கிய வரலாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: எங்கும் வியாபித்தும் பெரிய பூமிக்கு ஆதாரமாய் இருந்து தாங்கியும் எல்லாம் நிலே பெறுதற்கு ஏதுவானது இறைவனுடைய திருவடி யென்று உணர்ந்துகொண்ட தேவர்களில் ஒருவ ஞைய பிரமனது தலேயொன்று பொங்கியெழுகின்ற கோபத்தால் அற்றுப்போக, அற்றதலேயில் திருமாலின் குருதியை ஏற்றுக்கொண்டான் இறைவன் என்றவாறு.

எங்கும் பரந்து என்பது இயங்கியற்பொருளும் நிஃயியற்பொருளும் ஆகிய உலகமெங்கணும் உள் ளும் புறம்பும் ஒத்துப்பரவியும் என்பதை உணர்த் திற்று.

இருநிலம் தாங்கியும்: பெரிய உலகங்கள் பலவும் சலியாதே நிஃபெற ஆகாரமாக இருந்து தாங்கியும் என்றவாறு.

தங்கும் படித்து அவன் தாள், எல்லா உலகங்களும். எல்லா உயிர்களும் சென்று ஒடுங்குதற்கு இடமாந்தன்மையை உடையது அவனது திருவடி என்றவாறு. உணர் தேவர்கள் – அத்திருவடியை உணர்ந்தவர்களே உண்மைத் தேவர்கள் ஆவரர்கள். அயன் தலே பொங்கும் சினத்துள் முன் அற; திருவடிஞானத்தை எய்தாது செருக்கிய பிரமன் தலேகளுள் ஒன்று திருவுள்ளத்துப் பொங்கியெழு கின்ற சினத்தால் முன் அற்றுப் போக, என்றது, தருக்கிய பிரமனுடைய ஐந்து தலேகளுள் நடுத்தலேயைக் கோபத்தால் இறைவன் தன் திருக்கரத்தின் நகத்தாற் கிள்ளிஞர் என்ற வரலாற்றை உணர்த் திற்று. அப்பிரம கபாலம் நிரம்ப, திருமாலின் இடதுமார்பிலிருந்த உதிரத்தை ஏற்றுக் கொண்டார் என்பது 'அச்சுதனே உதிரங்கொண்டான்' என்பதால் விளக்கப்பெறுவது. இந்நிகழ்ச் சிக் குரிய தலம் திருக்கண்டியூராகும்.

இவ்வரலாறுகள். படைத்தும் காத்தும் தொழில் புரியுங் கடவுளரும் சிவன் ஏவல்வழி நிற்பர் என்றலின் சிவனே முழுமுதற்கடவுள் என்பதை உணர்த்தின.

எங்கும் கலந்துமென் உள்ளத் தெழுகின்ற அங்க முதல்வன் அருமறை யோதிபால் பொங்குஞ் சலந்தரன் போர்செய்ய நீர்மையின் அங்கு விரற்குறித் தாழிசெய் தானே. 342

இம் – எனின். சலந்தரணே வென்ற இறைவனது வீரம் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எல்லா உலகத்தும், உயிர்களிடத்தும் கலந்திருந்தும் அடியேன் உள்ளத்திலே விளக்க மாகத் தோன்றுகின்ற. ஆறு அங்கங்களுக்கு முதல் வரும் அருமறை நான்கையும் அருளிச்செய்தவரும் ஆகிய இறைவனிடத்துச் சினத்தாற்பொங்கிய சலந்தரன் போர்செய்ய, தன்மையாக அவ்விடத்து தன்காற் பெருவிரலால் ஒரு சக்கரத்தை எண்ணி இயற்றிஞர் என்றவாறு,

எங்கும் கலந்தும் என்றது உயிர்கள்தோறும் பொதுமையின் நிற்றஃயும், என் உள்ளத்தெழு கின்ற என்றது தன்னுள்ளத்து மணியின்கட் சோ.தி போல வெளிப்பட்டிருக்கிற சிறப்பியல்பையும் உணர்த்தின.

அங்கம் முதல்வன்; வேதத்தின் அங்கங்களாகிய சிட்சை, கற்பம், வியாகரணம், நிருத்தம், சந்தோ பிசிதம், சோதிடம் என்ற ஆறு அங்கங்களுக்கும் தலேவன். உத்தமாங்கமாகிய உபநிடதங்களே உதவி யவன் எனலும் ஆம். அருமறை ஓதி - நான்கு வேதங்களேயும் அருளிச்செய்தவன். அருமறையோகி எனப் பாடம் கொண்டு அரியவேதம் புகழும் யோகி என்பாரும் உளர். பொங்கும் - தருக்கிய. நீர் மையின் என்றுது யாதொரு முயற்சியும் இள்றி இயல்பாக என்னும் பொருளில் வந்தது.

சலந்தராசுரன் தருக்குற்றுச் சிவ பெரு மானிடமே போருக்குவர, சிவபெருமான் ஓரந்தண வடிவம் தாங்கி அவன் முன்னேவந்து 'சிவனேடு பொருவது அப்புற மாகட்டும்; இச்சக்கரத்தை எடுத்து உன் தஃமீது வைத்துக்கொள்' என்று காற்பெருவிரலால் ஓர் ஆழி கீறிஞர்; அசுரன் அதணக்கீறி எடுத்துத் தன் தஃமேல் வைத்துக் கொண்டான். ஆழி சுழன்று அவன் தஃபைக் கொய்தது என்பது வரலாறு. இது விற்குடி என்ற தலத்தில் நிகழ்ந்தது.

இம்மந்திரம், மலபரிபாககாலத்து இறைவனே எழுந்தருளிவந்து மறக்கரு‱கட்டி ஆட்கொண்டும் தன்னடிக்கீழ் வைப்பன் என்ற மெய்ப்பொருள் மேவ நின்றது.

அப்பணி செஞ்சடை ஆதி புராதனன் முப்புறஞ் செற்றனன் என்பர்கள் மூடர்கள் முப்புர மாவது மும்மல காரியம் அப்புரம் எய்தமை யாரறி வாரே.

343

இம்-எனின், திரபுரம் எரித்தருளிய வரலாற்றின் தத்துவம் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ — ள் ; கங்கையை அணிந்த சிவந்த சடையின் உடையவனும் அனேத்திற்கும் தொல்லோனுமாகிய பெருமான், முப்புரங்களேயும் அழித்தனர் என்று மூடர்கள் சொல்லுவார்கள். முப்புரம் மூன்று மலங் களின் காரியமாய் அமைந்தது ' இறைவன் மூன்று மலங்களேயும் எய்து வீழ்த்தியதை அறிவார் எவரும் இல்லே என்றவாறு.

மும்மலங்களாவன ஆணவம் கன்மம் மாயை என்பன. ஆணவத்தின் காரியமாகிய மோகம், மதம், அராகம், விஷாதம், சோஷம், வைசித்திரியம் அரிசம் என்பனவும், கன்மத்தின் காரியமாகிய புண்ணிய பாவ ரூபமான விணேகளும், மாயையின் காரியமாகிய தனுகரண புவன போகங்களும் ஆம். இவற்றின் வடிவு கமலன், கமலாக்கன், வித்யுண் மாலி என்ற மூன்று `அசுரர்களும் இம்மூன்று மலங்களேயும் அழித்ததே இம்மூவரையுங் கொ**ன்று** முப்புரம் எய்த வரலாறு.

எய்தமை அறிதலாவது, மலமாதி முப்புரங்**கள்** இன்றும் எம்முயிரைப் பந்தித்து நிற்கின்றன; யா**ன்** அன்பு அசய்கின்றேன்; அரன் அவற்றை அழிந்தருளு கின்றுன் என்று உணர்தல், இவ்வரலாறு திருவதிகை யில் நிகழ்ந்தது

முத்தீக் கொளுளி முழங்கெரி வேள்வியுள் அத்தி யுரியர ளுவ தறிகலர் சத்தி கருதிய தாம்பல தேவரும் அத்தீயின் உள்ளெழுந் தன்று கொலேயே. 344

இம் – எனின், இறைவன் யா*க*னையை உரித்**துப்** போர்த்தியதை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : முத்தீயிண் எழுப்பி முனிவர்கள்செய்த முழங்குகின்ற எரியிண்யுடைய யாகத்தில் எழுந்த யாண்யின்தோல் சிவபெருமானுக்கு ஆவ்தை யாவரும் அறிந்திலர்; தங்கள் வன்மையே பெரி தென்று கருதிய தேவர்கள் பலரும் எண்ணியது போல அந்த வேள்வித் தீயுள், கொஃயாகிய ஆபிசாரம் எழுந்தது அன்று என்றவாறு.

முத்தீ – ஆகவனீயம்; காரு கபத் தியம். தட்சிணுக்கினி என்பன. தாருதாவனத்தில் கன்மமே பிரமமென் றெண்ணிய எண்ணுயிரம் முனிவர்கள் இறைவணப் போற்ருது \* இருந்தவம் இயற்றினர், ஆகவே அவர்களுக்கு உண்மை உணர்த்தியவாறு.

அத்தி உரி அரன் ஆவது – யாணயின் தோல் சிவபெருமானுக்கு உகந்த போர்வையாவதை. யாணத் தோஃப் போர்த்தும் அழியாமையால் இறைவனுடைய நித்யத்துவம் பெறப்பட்டது என்ற தக்கயாகப்பரணியுரைக் குறிப்பையும் சுண்டுக்கருதுக.

முலத் துவாரத்து மூளும் ஒருவணே மேஸேத் துவாரத்து மேலுற நோக்கிமுற் காலுற்றுக் காலணேக் காய்ந்தங்கி யோகமாய் ஞாலக் கடவூர் நலமாய் இருந்ததே. 345

இம் – எனின், காலனே வென்றதன் தத்துவம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: மூலா தாரத்துள் மூண்டெழுகின்ற சோதியாகிய தஃவேண், பிரமரந்திரமாகிய மேஃ த் துவாரத்து மேல் பன்னீரங்குலம் உயரத்துள் தரிசித்து. பிராணஞுகிய முதற்காற்றையும் நிறுத்தி, யமீன வென்று, அந்த மேஃத்தலத் திலேயே ஆன்மாவாகிய மார்க்கண்டரும் சிவமும் சேர்ந்து, உலகத்தில் கடவூர் என்னுந்தலத்துள் நலம்பொருந்த இருந்த உண்மை இதுவாம் என்றவாறு.

<sup>\*</sup>இரும் + தவம்,\*இருந்து + அவம் எனப்பிரித்து நயங்காண்க.

மூலத்துவாரத்து மூளும் ஒருவணே: மூலா தாரத்தில் உள்ள வழியில். துவாரம்-வழி. மூளும் என்ற குறிப்பால் ஒருவன் என்றுருவகித்தது சோதிவடிவாய சிவத்திண என்க.

மேஃத்துவாரம் – ஆக மேலுள்ள வழி. அது பிரமரந்திரம். அங்கும், அதற்குமேல் துவாத சாந்தம் வரையும், அதற்குமேலும் தியானிக்க என்பார் மேஃத் துவாரத்தும், மேலும் உறநோக்கி என வேண்டிய வழியும் உம்மை அமைய அருளிய வாறு காண்க.

தசவாயுக்களுள் பிராணன் முதலாவதாகலின் 'முற்கால்' எனப்பட்டது. பிராணணே நடுநாடி யின் வழியாகக் குண்டலினியோடு பிரமரந்திர**ம்** வரை ஏற்றின் காலணே வெல்லலாம் ஆதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

அங்கு யோகம் குற்றியலிகரம் பெற்றது. அங்கியோகம் எனக் கொண்டு சிவமாகிய சோதி யோடு கலந்து அவனேதானேயாகிய அந்நெறியில் ஏகணுகி நிற்றல் எனலுமாம்.

மார்க்கண்டேயராகிய உயிர் சிவத்தோடு யோக மாக இருந்தமையே காலணே வென்ற வரலாரும் என்ப துணர்த்தியவரறு.

இருந்த மனத்தை இசைய இருத்திப் பொருந்தி இலிங்க வழியது போக்கித் திருந்திய காமன் செயலழித் தங்கண் அருந்தவ யோகங் கொறுக்கை அம்ரிந்ததே. 346 இம் — எனின், இறைவன் காமணக் கொறுக்கை யில் அழித்த வரலாற்றின் குறிப்பு அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: இறைவன் திருவடிக்கண்ணே வைத்த மனத்தை அங்கேயே அசையாமல் என்றும் இசைய இருத்தி, இலக்கின்வழியே பொருந்தி மேற்போகச் செய்து திருத்தமுற்ற மன்மதன் செயலாகிற இச்சைகள இத்தையும் அழித்தமையே சிவபெரு மான் யாரும் செய்தற்கரிய தவயோகமாகக் கொறுக் கைத் தலத்தில் விரும்பிச் செய்தது என்றவாறு.

இருந்த மனமாவது அஃயாது ஒரு பொருளிடமே உறைத்திருந்தமனம். அதண் இசைய இருத்து தலாவது பொருந்திய இடத்திலேயே பொருந்தவிடாது ஆதாரங்களின் வழியே மேற் போதற்குத் தகுதியாக இருத்து தல் இலிங்கம் -குறி: அஃதாவது இலக்கு; சுண்டு ஆக்ஞைய்ல் செல்லு தஃ உணர்த்திற்று.

இச்சைக்கெல்லாம் அதிதெய்வம் காமன்; அவண் செயீல அழித்தலாவது சென்று பற்றும் சிந்தையை நிறுத்துதல்; இதுவே யோகம், இந்த யோகமூர்த்தி யாகவே இறைவன் கொறுக்கை என்னும் தலத்தில் இருந்தார் என்பது கருத்து

# 3, இலிங்க புராணம்

அஃதாவது திருவருளால் அருட்குறியாகிய திருமேனியைத்தாங்கி எழுந்தருளிய இறைவனது வரலாறு கூறுதல், புதாணமாவது தொன்மையாய வரலாறு. இலிங்கம் - அருட்குறி, பதிவலிபோல,

347

இதுவும் இறைவனுடைய வரலாறு கூறுதலின் அதன்பின் வைக்கப் பெற்றது.

அடிசேர்வன் என்னஎம் ஆதியை நோக்கி முடிசேர் மலேமக ஞர்மக ளாகித் திடமாத வஞ்செய்து தேவர் அறியப் படியார அர்ச்சித்துப் பத்திசெய் தாளே.

இம் – எனின், திருவருட்சத்தி இறைவணேப் பூசித்தவரலாறு உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: சத்தியானவள், எம் மு தற்கடவுளாகிய சிவபெருமானின் திருவடியைச் சேருவேன் என்று அவரையே நோக்கி. கொடுமுடிகள் பலவுடைய இமய மஃயரசன் மகளாராகி, உறுதியான தவஞ் செய்து தேவர்கள் அணவரும் தரிசித்து உய்யப் பூமியில் மனமாரப் பூசித்து அன்புசெய்தாள் என்றவாறு.

இறைவஞேடு ஒன்றுயுள்ள சத்தி பூமிக்கண் ணுள்ளார் பூசண் செய்யுமாற்றையும் அதன் பயணயும் கண்டு உய்யத் தாம் மஃமகளாகி, அவரையே நோக்கித் தவஞ்செய்து, பூமியில்வந்து பூசித்து அன்பு பூண்டாள் என்பது கருத்து

இது, காஞ்சியில் பாலியாற்றங்கரையில் காமாட்சியம்மை மணலால் சிவலிங்கம்செய்து வழிபட்டமையையும், இமயமஃவயில் கௌரி சிருங்கம் என்ற உச்சியில் இரைவணேயே மணுளுக அடையுவேண்டித் கடுந்தவம் செய்தமையையும் உணர்த்துவுது. திடமா தவம் என்றது இறைவனே கிழவேதிய ஞைகவந்து, சிவபெருமானுடைய பல வரலாற்றைக் குறைத்துக் கூறியும் கலங்காத உறுதியுடன் இருந் தமையை உணர்த்துவது.

தேவரறிய என்றது. காமியப் பூசையையன்றி அடிசேர் ஞானம் அடையப் பூசீண செய்ய வறியாத தேவர்களும் அறிய என்றவாறு.

படி ஆர அர்ச்சித்து - பூமியில் எல்லாவகை களும் நிரம்பப் பூசித்து ; என்றது இவள்செய்த பூசணேயிலேயே உலகம் எல்லா மேன்மையையும் எய்திற்று என்பதாம்.

அடிசேர்வன் என்னப் பத்தி செய்தாள் என்ற இயைபு அடிசேர் ஞானத்தை அடைவிப்பது பத்தி நெறியொன்றே என்று உணர்த்தியவாறு.

திரிகின்ற மூப்புரஞ் செற்ற பிராணே அரியனென் றெண்ணி அயர்வுற வேண்டா புரிவுடை யாளர்க்குப் பொய்யலன் ஈசன் பரிவொடு நின்று பரிசறி வானே.

348

இம் – எனின், திரிபுரத்தை எரித்த இறைவன் பரிவொடு நின்று அருளும்செய்வார் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ-ள்: எல்லா அண்டங்களிலும் சுற்றிவரு கின்ற முப்புரங்களேயழித்த இறைவணே, அடை தற்கு அரியன் என்று எண்ணி அயர்ச்சியுற வேண்டா; அன்பு உடையவர்கட்கு அவண் பொய்த்தல் இலன்; கருணேயோடு வெளிப்பட்டு அவர்கள் பரிபாகத்தை உணர்ந்து ஆட்கொள்வன் என்றவாறு.

பகைவெர்க்கு அரியതுடினும் அன்பெர்க்கு எளியென் என்பேது உணர்த்தியவாறு. புரிவு - அன்பு. பெரிவு — கரு2ீண, பரிசு — தன்மை.

ஆழி வலங்கொண் டயன்மால் இருவரும் ஊழி வலஞ்செய்ய ஒண்சுட ராதியும் ஆழி கொடுத்தனன் அச்சுதற் கவ்வழி வாழிப் பிரமற்கும் வாள்கொடுத் தானே.

349

இம் - எளின், இறைவன் அரிபிரமாதியர்**கட்கு** அருள் செய்தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மஃயை வலம்வந்து பிரமனும், திரு மாலும் முறையாக வலம்வர, தீப்பிழம்பாய் நின்ற சிவபெருமான், அவ்விடத்துத் திருமாலுக்குச் சக்கரம் அளித்தார் ; பிரமனுக்கு ஒளியைக் கொடுத் தருளிஞர் என்றவாறு.

ஆழி – அரியும் அயனும் தாமே பெரியர் எனப் பொருதகாலத்து இரு வரி டையே நின்ற அண்ணும‰.

ஊழி - முறைமை. ஒண்சுடர் ஆதி — ஒளி பொருந்திய தீப்பிழம்பாகிய இறைவன். அச்சு தற்கு ஆழி கொடுத்தனன் என்பது, திருவீழிமிழஃ யில் திருமால் நாடோறும் ஆயிரம் தாமரைப்பூக் கொண்டு அர்சிக்க, இறைவன் இவர் உறுதியை உலகினர் கண்டுய்ய ஒரு நாள் ஒருமலர் குறையச் செய்தார்; திருமால் கவன்று தாமரையை ஒத்த தன் கண்களில் ஒன்றைப் பறித்துத் திருவடியில் சாத்திஞர்; மகிழ்ந்து இறைவன் ஆழியளித்தார் என்ற வரலாற்றை அடக்கி நிற்கின்றது.

வாள் - ஒளி. அந்தணைஞகிய பிரமற்கு, அவன் வழிபாட்டிற்கு இரங்கி, பிரமதேசு அருளிச்செய் தார் என்பதாம். இதணக் கருவியாகக்கொண்டு மயங்குவாரும் உளர்.

தாங்கி இருபது தோளுந் தடவரை ஓங்க எடுத்தவன் ஒப்பில் பெருவலி ஆங்த நெரித்தம ராவென் றழைத்தபின் நீங்கா அருள்செய்தான் நின்மலன் தானே 350

இம் – எனின், இராவணற்கு அருள் செய்த மையை இயம்புதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இருபதுதோள்களாலும் சுமந்து கயில மலேயைத்தூக்கிய இராவணனது பெரிய வன்மையை, காற்பெருவிரல் நுனியால் நெரித்து, அவன் அமரா என்று அலறியபின், அநாதி மலரகி தஞ்கிய இறைவன் அவனுக்கு அருள்வழங்கினுன் என்றவாறு.

தாங்கி என்றது கயிஃமஃ இவஞல் தாங்கக் கூடாததாக இருந்தது என்ற உண்மையை உணர்த்தி நின்றது. அமரா – தேவா! நீங்கா அருள் – என்றும் பிரியாத கருணே. உறுவ தறிதண்டி ஒண்மணற் கூட்டி அறுவகை ஆன்ஐந்தும் ஆட்டத்தன் தாதை செறுவகை செய்து சிதைப்ப முனிந்து மறுமழு வால்வெட்டி மாஃபெற்ருனே.

351

இம் – எனின், சண்டேசற்கு அருள்செய்தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மேல்வரக் கடவ தாகிய சிவப் பேற்றை அறிந்த தண்டிசஞர், ஒள்ளிய மண ஃக்கூட்டிச் சிவலிங்கமாக்கித் தம் பிறப்பறும் வகையில் பசு வினிடமிருந்து பெறும் ஐந்து பொருள்களால் நீராட்ட, அதணக் கண்ட தமப்பஞைய எச்சதத் தன் அழிக்கும் வகையில் அதண அழிக்க, அதற் காகச் சினந்து வேற்று மழுவால் அவண் காஃ வெட்டி. இறைவன் சாத்தியிருந்த மாஃயைப் பெற்ருன் என்றவாறு.

திருச்சேய்ஞ லூரிலே வாழ்ந்த எச்சதத்தன் என்னும் அந்தணர்க்கு மகனுகிய விசாரசருமர், பிரமசரிய நிஃயில் அந்தணர் ஆன்களே மேய்த் குங்கால், ஆவின் பாஃக்கறந்து மண்ணியாற்றங் கரையில் உள்ள ஆத்தியின்கீழ் மணலால் சிவலிங்கம் தாபித்து வழிபட்டு வந்தனர். ஆ பயன் குன்று தஃல அறிந்த அந்தணர்கள். எச்சதத்தனுக்கு அறிவித் தனர். எச்சதத்தன், மறைந்திருந்து தனது மகன் பூசைக்கு வைத்திருந்த பாற்குடக்தைக் காலால் இடறனன். அதுகண்ட விசாரசருமர் கோபித்துப் பக்கத்தில் இருந்த பசுவோட்டுங்கோஃல எடுத்து ஒச்ச அது மழுவாய்த் தந்தையின் காஃத் தடிந்தது. அதுகண்ட இறைவன் அவருடைய இணேயீடற்ற அன்பைத் திருவுளங்கொண்டு அவருக்குச் சண்டேசுரபதவி ஈந்து. 'நாம் சாத்திய மாஃயும் நாம் உண்ட அமுதும் பெறுக' என அருள் செய்தனர் என்பது வரலாறு.

மறுமழு - கோலாயிருந்து மாறிய மழு. மாஃ -இறைவன் திருமுடிக்கண் சூடியமாஃ.

ஓடிவந் தெல்லாம் ஒருங்கிய தேவர்கள் வாடி முகம் வருத்தத்துத் தாஞ்சென்று நாடி இறைவா நமஎன்று கும்பிட ஈடில் புகழோன் எழுகவென் ருனே.

352 -

இம் – எனின், தேவர்கள் வருத்தத்துடன் வந்து விண்ணப்பிக்க, இறைவன் அருள்செய்தமையை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; தன்முனேப்படங்கிய தேவர்கள் ஓடி வந்து முகமும் வாடி வருத்தத்தோடு தேடிச் சென்று, இறைவா! வணக்கம் என்று கும்பிட, ஒப்பற்ற புகழோஞ்கிய இறைவன் 'எழுக ' என்று ஆசிவழங்கிணுன் என்றவாறு.

ஓடிவந்து நாடிச்சென்று எனக் கூட்டுக. ஓடி வந்து – தமக்கு அரணுவார் யாருமின்மையின் விரைந்து வந்து. எல்லாம் ஓருங்கிய தேவர்கள் – கருவிகரணங்களின் செயற்பாடும், யாம் தேவர் என்னும் இறுமாப்பும் ஒடுங்கிய தேவர்கள். விஷயங்களிற் சென்று பற்றும் பொறிகளேல்லாம் ஒன்றுபட்ட தேவர்கள் எனலும் ஆம். உறுதற் கேரியன உற்றகாலத்து முஃனப்பு அடங்கி, சிவனன்றி வேறு கதியில்ஃ என்று எண்ணுவது யாவர்க்கும் இயல்பாதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

வருத்தத்து முகமும் வாடி எனக் கூட்டுக. நெஞ்சங்கடுத்தது முகம் காட்டுமாகலின் மனவருத் தத்தால் முகம் வாடிற்று என்பதாம். துன்பம் மேலெழுந்த காலத்து, தேடப்படும் பொருள் எதிரில் இருந்தாலும் தெரியாமல் தேடச் செய்யு மாதலின் நாடி என்று அருளினர். இறைவா நம சிவாய நம. கும்பிடும் வணக்கமும் தன்முனேப்பு அடங்கியவிடத்தே நிகழ்வதாகலின் கும்பிட்ட தேவர்கள்முன்னே சிவம் வெளிப்பட்டது.

## 4. தக்கன் கேவள்வி

ஆஃதாவது, தேவர்கள் து2ணக்கொண்டு தக்கன் செய்த வேள்வியைச் சிவபெருமான் அழித்து அவற்கு ஞானம் நல்கியதை அறிவிப்பது. அதிகார இயைபும், இதஞனே விளங்கும்.

தந்தைபி ரான்வெகுண் டான்தக்கன் வேள்வியை வெந்தழல் ஊடே புறப்பட விண்ணவர் முந்திய பூசை முடியார் முறைகெட்டுச் சிந்தினர் அண்ணல் சினஞ்செய்த போதே. 353

இம் – எனின், இறைவன் சினத்தின் பெருமை உணர்த்து தல் நுதலிற்று இ - ள் : அனேவர்க்கும் தந்தையும் பிரானுமாய் உள்ள சிவபெருமான் தக்கன் செய்த வேள்வியை வெகுண்டவளுய் யாகத் தீயினின்றும் வெளிப்பட, தேவர்கள் தாங்கள் செய்யமுற்பட்ட பூசையை முடிக்கா தவராயினர். அம்மட்டோ ! அவர் சினந்த பொழுதே தடுமாறிச் சிதைந்தும் ஓடினர் என்றவாறு

எல்லாருக்கும் தந்தையாதலின் தந்தை என்றுர். பிரான் – வள்ளன்மை உடையவன். தந்தை பிரான் வெகுண்டான் என்றது கொல்ல அல்ல பொல்லாவினே போக்கிப் புனிதஞானம் வழங்க என்றவாறு. வீரபத்திரக்கடவுள் யாகத் தீயினின்று தோன்றியவுடன் தேவர்கள் பூசையை முடிக்காமல் தெறிகெட்டு ஓடினர் என்பது வரலாறு.

அடித்துத் திருத்தி அறிவுபுகட்டவரும் ஆசாணக் கண்டு அஞ்சியோடும் மாணவன் என்ன பெற்றுன் ? அதணமே அமரரும் பெற்றுர்கள். என்னே ! இவர் அறிவு இருந்தபடி ! என்று எள்ளியவாறு.

சந்தி செயக்கண் டெழுகின் றரிதானும் எந்தை யிவனல்ல யாமே உலகினிற் பந்தஞ்செய் பாசத்து வீழ்ந்து தவஞ்செய்ய அந்தமி லானும் அருள்புரிந் தானே.

354

இம் – எனின், மால் தாமே முதலென்று மயங்க அவனுக்கு அடிஞானம் அருளியதை அறிவித்தல் நுதலிற்று

À

யாகத்திற்கு சமாதானஞ்செய்ய அறிந்து எழுகின்ற திருமால், '' எமக்கெல்லா**ம்** இவனல்லன்; யாமே இறைவளுகிய அனேவருக்கும் தஃவென்'' (அதனுல்) என்ன. அணேவரையும் பந்தித்து நிற்கும் உலகத்தில் பாசத்தில் அகப்பட்டு வருந்திப் பின் அறிவு வந்**து** தவஞ்செய்ய, ஈறில்லா தவஞ்கிய இறைவனும் வழங்கினன் அருள் அவன் பரிபாகங்கண்டு என்றவாறு.

'சந்திசெய் கண்டெழு கின்றரிதானும்' என்று பாடங்கொண்டு. சந்தி செய்த‰க்கண்டு திரு மாலும் எனப்பொருள் கொள்வாரும் உளர் சந்தி — சமாதானம், எழுகின்ற அரி என்ற பெயரெச்சத்து அகரம் விகாரத்தாற்ரெக்கது.

எந்தை இவனல்ல யாமே என்றது மூலமல முனேப்பால் தானே முதல்வன் என்று தருக்கியது. அதணுலேயே அவதாரம் என்ற பெயர் புணந்து ஊர்வன முதல் தேவர் ஈருன பிறவிகளே எடுத்தான்; அந்தந்தப் பிறவிக்கேற்ற பாசத்துள் அழுந்திணன்; பல்காலும் பயின்றரணப் பூசித்த பண்பாட்டினைல், நல்லறிவு சற்றே நக, நம்பன நோக்கி நற்றவம் செய்தான்: அவனும் அருள்புரிந்தான் என்பது உணர்த்தப் பெறுக்ன்றது.

எல்லார்க்கும் ஈறுவினேத்து தனக்கோரீறு இல்லாதவளுகையால் அந்தமிலான் என்ருர். '' அந்தமிலான் வரக்கூவாய '' என்ற மணிவாசகமு மது, அண்மை தகுதி முதலிய ஏதுக்களின்றி அந்த மிலான் என்பது இறைவணேயே உணர்த்**தும்** பெய ராதல்தெளிவு, இக்கருத்தை வரலாறு**கள்** கொண் டும் துணாக.

அப்பரி சேயய ஞர்பதி வேள்வியுள் அப்பரி சேயங்கி அதிசய மாகிலும் அப்பரி சேயது நீர்மையை யுள்கலந் தப்பரி சேசிவன் ஆவிக்கின் ருனே.

355

இம் - எனின், தக்கஞர் செய்த வேள்வியிலும் அங்கியாயிருந்து ஆவிக்கின்றவன் சிவனே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: அவ்வண்ணமே, தட்சப்பிரசாபதி செய்த யாகத்துள் அத்தன்மையாக வளர்ந்த தீ , வியத்தக்கதாயிருப்பினும் அத்தீயினுள் வெம்மை யாகக் கலந்து நின்றே சிவபெருமான் அங்ஙனம் இயங்குகின்றுன் என்றவாறு.

அயஞர் — ஆர் விகுதி இழிவு குறிக்கு நின்றது. நரியார் சென்ருர் என்புழிப்போல. தக்கன் உபபிர மாக்களில் ஒருவஞதலின் இங்ஙனம் அருளிஞர். முதற்கண் உள்ள 'அப்பரிசே' என்ற நெஞ்சறி சுட்டு முதல்வனே மதியாது தன்ணயே மதித்துத் தருக்கிச்செய்த வேள்வி என்ற பொருள் விளக்கி நின்றது.

அங்கி, இறைவனுடைய அட்டமூர்த்தி சொரு பங்களில் ஒன்ருக இருப்பினும் அதணே ஆணவத் தால் அறியாத தக்கனுக்கு வியத்தகு பொருளாய் வேருய் இருந்தது என்பார் 'அங்கி அப்பரிசு அதிசயமாகிலும், என்ருர்.

அது நீர்மையை உள் கலந்து – அவ்வங்கியின் தன்மையுட்கலந்து தீயுள் வெம்மைபோல முழுதும் வியாபகமாய் உள்ளும் புறம்பும் செறிந்து, ஆவிக் கின்ருன் – தோன்றுகின்ருன், ஆவ என்னும் பெயர்ச் விணேமுற்று சொல்லடியாகப் பிறந்த உயிரோடு கூடிக் காணப்படுகின்றுன் என்பது பொருளாய் உயிரோடு பொருள், உள்ளுணர் ஒற்றித்து நிற்கின்றுன் என்பது கருத்து. 'அப்பரிசே அயனுதி, எனப்பாடங் கொண்டு இப்பொருளே கொள்வாரும் உளர்.

அப்பரி சேஅயன் மால்முதல் தேவர்கள் அப்பரி சேயவ ராகிய காரணம் அப்பரி சங்கி யுளநாளும் உள்ளிட் டப்பரி சாகி அலர்ந்திருந் தானே.

356

இம் – எனின், இறைவன் அங்கியுள் விளக்கம் பெற்றிருத்தலாலேயே அமரர் அணேவரும் ஆக்கத்தை எய்தினர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அவ்வண்ணமே பிரமன் திருமால் முதலிய தேவர்கள் அவ்வவர்கட்கு உரிய பதவிகளில் அவ்வவ்வண்ணம் அவரவர்கள் அமர்தற்குக் காரணம், அங்ஙனமே அங்கி அழியா திருக்கிற காலம் வரையில் அங்கியினுள்ளாக இறைவன் நீக்கமற நிறைந்து மகிழ்ந்திருந்தான் ஆதலின் என்க என்றவாறு. அப்பரிசே என்றது அங்ஙனம் சிவன் தமக்குள் ஆவிக்காவியாய் ஆவித்திருத்தஃ அறிந்த அயன் மால் முதலிய தேவர்கள் எனக் கூட்டிப் பொருள் கொள்க. அவர் அப்பரிசேயாகிய காரணமென இயைத்து, பிரம விட்டுணுக்கள் அவரவர்கட்கு உரிய தன்மையாகிய படைத்தலாதி தொழிஃயும், அதற்குரிய குணங்களேயும், மலங்களேயும் பெற்ற மைக்குக் காரணம் எனப் பொருள்கொள்க.

அங்கியுளநாளும் என்றது இறைவனது அட்ட மூர்த்தங்களுள் ஒன்றுகிய அக்கினியும், அத்தீயினுள் இறைவன் கலந்திருத்தலும் நித்தியமானது என்று அறிவித்தவாறு.

அலர்ந்திருந் தானென் றமரர் துதிப்பக் குலந்தரும் கீழங்கி கோளுற நோக்கிச் சிவந்த பரமிது சென்று கதுவ உவந்த பெருவழி யோடிவந் தானே.

357

இம் — எனின், சுழுமுசுத்தியானம் உடை யார்க்கு, சிவம் வெளிப்படுமாறு உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ — ள்: அமரர்கள் இங்ஙனம் மகிழ்ந்திருந்தான் என்று தோத்திரிக்க, மூலா தாரமாகிய இடத்தி லுள்ள அக்கினியானது சூரியன் சந்திரன் ஆகிய இருநாடிகளும் இருபாலுற நடுவே சிவந்த மேலிடத்தை நோக்கிச் சென்று பற்றிக்கொள்ள, மகிழ்ச்சியாகிய பெருவழியிலே இறைவன் ஓடி வந்தருளினை என்றவாறு.

ħ

து தித்த அமரர்கள் மூலத்தீயை சுழுமுனே வழியாக மேலேற்ற, பிரமரந்திரத்தைச் சென்று பற்றச் செய்ய பிரமரந்திரவழியாகப் பெருமான் ஓடிவந்தான் என்பது கருத்து. தக்கன் மூலாதார மாகிய யாககுண்டத்தில் இறைவணே நிணயாமல் நிணத்து அங்கியை வழிபட, அது மேல்நோக்கிச் சென்று பரவெளியைப் பற்ற, இறைவன் வெளிப் பட்டான் என்பதை இப்புராண வரலாறு உணர்த்துகிறது.

கீழ் குலந்தரு மங்கி என மாற்றி, ஆருதாரங் களிற் கீழான மூலாதாரமான இடத்திலிருந்து மூனேத்து எழுந்த குண்டலினி எனக்கொள்க. கோளுறநோக்கு தலாவது அதற்கு மேலுள்ள ஆதாரங்களில் முறையே சென்று பற்ற வளர்தல். சிவந்தபரம் - சிவந்த மேலிடமாகிய பிரமரந்தரத் தானம். மூலத்தீ உச்சியைச் சென்று பற்ற அமுதம் பெருகி உடல்முழுதும் வியாபித்து உவப்பை உண்டு பண்ணும்; அந்த இன்ப வழியாக இறைவன் ஓடிவந்து அருள்செய்தான் என்பதாம்.

இங்ஙனமன்றி, சிவந்தபரம் என்பதற்குக் கோபித்த பெருமையுள்ள அன்பின் வழியிலே என்று உரைப்பாருமுளர். அது தக்கன் வரலாற் ரேடு இயையாமை உணர்ந்து இனியனகொள்க

அரிபிர மன்தக்கன் அருக்க னுடனே வருமதி வாலே வன்னிநல் இந்திரன் சிரமுக நாசி சிறந்தகை தோள்தான் அரனருள் இன்றி அழிந்தநல் லோரே.

359

இம் – எளின், தக்கஞர் வேள்வியுள் அங்கம் இழந்த அமரர்கள் இவரிவர் என்றல் நுதலிற்று

இ – ள் : திருமாலும், பிரமனும், தக்கனும், சூரிய சந்திரர்களும், வாஃயும், அங்கியும் இந்திரனும், சிரம், முகம், நாசி, கை, தோள் இவற்றைச் சிவனருள் பொருந்தாமையால் இழந்த நல்லவர்கள் என்றவாறு.

தக்கன் சிரத்தையும், பிரமன் முகத்தையும், அக்கினி நாவையும், இந்திரன் தோஃாயும், ஏஃனய தேவர்கள் ஏஃனய உறுப்புக்கஃளயும் இழந்தனர் என்பதைப் புராண வரலாறுகொண்டு அறிக.

நல்லோர் என்றது குறிப்பு மொழி. நல் இந்திரன் என்றதுமது. வாஃ – கன்னி; யாக சாஃயின் காவல் தெய்வம். இளம்பெண் எனப் பொருள் கொண்டு தக்கன் மீனவி என்பாரும், வால் ஐ வன்னி எனச் சொற்சிதைத்து, தூய்மை யான காருகபத்தியம், தட்சிணுக்கினி ஆகவனீயம், சம்ஸப்யம்,, ஆவசத்தியம் என்ற ஐந்து அக்கினி என்பாரும் ஆகப் பலவாறு உரைகூறுவர். இயைவன கொள்க. தோள்தான் என்ற பாடத்தினும் தோள் தாள் என்ற பாடம் சிறந்தது.

செவிமந் திரஞ்சொல்லுஞ் செய்தவத் தேவர் அவிமந் திரத்தின் அடுக்கணே கோலிச் செவிமந் திரஞ்செய்து தாமுற நோக்கும் குவிமந் திரம்கொல் கெரடியது வாமே. இம் – எனின், தேவர்கள் செடிக்கத்தக்க மந்திரம் இது வென்று உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: செபிக்கத்தக்க மந்திரங்களேச் சொல்லும் தவத்திணச்செய்த தேவர்கள், வாயவிந்த மந்திர மாகிய ஊமை யெழுத்தால் மூலாதாரத்தில் உள்ள அடுப்புக் கூட்டைக்கட்டி, செவிபோன்ற மந்திர மாகிய பிரணவத்தைச் செபித்து, தாம் பொருந்த நோக்குகின்ற மன மொருங்கு தற்குக் காரணமாகிய அசபாமந்திரமோ கொடியது ஆகும் ! நல்லதேயாம் என்பது கருத்து.

செவிமந்திரம்-செபிக்குமந்திரம். அவிமந்திரம் -பேசா எழுத்காகிய பிரணவம். பிரணவத் தியானத் தால் அடுப்புக்கோலி, அதில் மூண்டெழு கனலே அசபையால் மேலேற்றினுல் எத்தீமையும் இயை யாது என்று உண்மை உணர்த்தியவாரும். 'கால் கொண்டு கட்டிக் கனல்கொண்டு மேலேற்றி' என்றதும் ஈண்டு இயைத்துக்காண்க. குவிமந்திரம். மனங்குவிதற்குக் காரணமாகிய அசபை. கொல்; ஐயப்பொருளது.

நல்லார் நவகுண்டம் ஒன்பதும் இன்புறப் பல்லார் அமரர் பரிந்தருள் செய்கென வில்லாற் புரத்தை விளங்கெரி கோத்தவன் பொல்லா அசுரர்கள் பொன்றும் படிக்கே. 360

இம் – எனின், அமரர்கள் வேண்ட அசுரரைக் கொன்று இறைவன் அருள்வழங்கினன் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று. இ – ள்: நன்மை அமைந்த ஒன்பது குண்டங் களும் இன்பமெய்தப் பலதேவர்கள் 'அடியேங் கட்கு இரங்கி அருள்செய்யவேண்டும்' என்று வேண்டிக் கொள்ள, கொடிய அரக்கர்கள் அழியும் வண்ணம் மேருமஃயாகிய வில்ஸினுல் முப்புரங் கீளேயும் தீக் கொளுவச் செய்தனன் என்றவாறு.

நல் ஆர் நவகுண்டம் : வேள்விக்கு ஏற்ப நவ குண்டம் என நவத்துவாரங்களேயும் குறிப்பித்த வாரும். அவைகள் ஒன்பதும் தத்தம் தொழிஃச் செய்து முறைபிறழாது இன்புற்றிருக்க அருள் செய்க எனத் தேவர்கள் வேண்டிக் கொண்டனர்; இறைவன் அதற்கிடையூருக இருந்த அசுரர்களே யழித்து அருள் வழங்கிஞர் என்பது கருத்து.

தெளிந்தார் கலங்கனும் நீகலங் காதே அளிந்தாங் கடைவதெம் ஆதிப் பிராண வீளிந்தா னதுதக்கன் வேள்வியை வீயச் சுளிந்தாங் கருள்செய்த தூய்மொழி யானே. 361

இம் – எனின், சரணமாக அடையத் தக்கவிண அடைகை என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : தக்கன் அழிந்தான் ; அவன் செய்த வேள்வியைக் கோபித்து அழித்துப் பின்னர். அநா நி நித்திய சுத்தஞ்கிய இறைவன் அருள் வழங்கிஞன். இதணேயறிந்து மகனே ! தெளிந்தவர்கள் கலங்கினும் நீ கலங்காதே! அண்புகூர்ந்து நீயடைவது முழுமுதற் கடவுளாகிய சிவணேயே யாம் என்றவாறு. தெளிந்தார் என்றது குறிப்புமொழி. வேதங் கீள யோதித் தெளிந்தவர்கள் என்று தம்மைத் தாமே எண்ணிக்கொண்டு அகங்கரித்திருக்கும் பிரமன் தக்கன் முதலியோர் என்பது.

அளிந்து ஆங்கு அடைவது — இறைவன் அளிபவர் உள்ளத்து ஆனந்தக் கனியாய் அடைய வருதலின் நீ மனம் கனிந்து அடைய வேண்டுவது அவணேயே என்க.

தக்கன் விளிந்தான் எனக் கூட்டி அது அசை யாக்குக. அன்றி விளிந்தான் தக்கனது வேள்வி யென உருபு பிரித்துக் கூட்டுதலும் ஆம்.

தூய்மொழியான் - வேதமொழியன். "வேத மொழியினர் அன்னேயென்னும்'' என்னு**ம்** மணிவாசகம். சுளிதல் - சினத்தல்.

#### 5. பீரளயம்

அஃதாவது, ஆன்மாக்**கள் அணே**வரும் கறங்கு**ம்** சகடமும்போன்ற சுழல்கின்ற நிஃயிலிருந்து சற்றே இளேப்பாறச் சர்வசங்கார கிருத்தியம் செய்வதா**ம்** 

கருவரை மூடிக் கலந்தெழும் வெள்ளத் திருவருங் கோவென் றிகல இறைவன் ஒருவனும் நீருற ஓங்கொளி யாகி அருவரை யாய்நின் றருள்புரிந் தானே

362

இம் – எனின், பிரளயகாலத்து இறைவன் ஒரு வனே சேட்மாய் நின்றமை உணர்த்து தல் நுதலிற்று இடள்; கரிய மஃகளும் மூழ்க எங்கும் பரந் தெழுகின்ற பேரூழிவெள்ளத்தில், மாலும் அயனு மாகிய தேவரிருவரும் கோ என்று மாறுபட்டுக்கதற. சிவபெருமா இரைவனே ஊழிவெள்ளத்தில் மிக வுயர்ந் தோங்கிய ஒளிவடிவாகி மஃயாய் நின்று அருள் வழங்கினன் என்றவாறு.

கருவரை மூடிக் கலந்தெழும் வெள்ளம்: ''பார் கொண்டு மூடிக் கடல்கொண்ட ஞான்றி நின்பாதமெல்லாம்'' என்ற சீகாழித் திருவிருத் தத்தை நிணேவூட்டுதல் காண்க.

இருவரும் கோ என்று இகல - படைத்தோன் காப்போன் என்று அதிகாரத்தான் மயக்குற்ற இருவரும் கோவென்று மாறிமாறிக்கத்த, இகலு தல்-மாறி ஒலித்தல், கோ: அச்சத்தால் விஃாயும் ஒலிக் குறிப்பு, அதுவும் நாங்கள் தஃவேரல்லர் கோவொரு வன் உளன் என்ற உண்மை உணர்ந்து கத்திஞர் என்று கொள்ளுதலுமாம்.

ஒருவனும் என்றது இரண்டாமவன் இல்ஃ என்று வலியுறுத்தியவாறு. நீர் உற ஓங்கொளியாகி-நீரும் ஒளியும் தம்முள் மாறுபட்டவையாயினும் இறைவனே எல்லாப் பூதமுமாயிருத்தலின் இரண்டு மாய் இயைந்து நின்றனன் என்க.

அமேகடல் ஊடறுத் தண்டத்து வானேர் தமேவன் எனும்பெயர் தான்றமே மேற்கொண் டுலகார் அழற்கண் டுள்வீழா தோடி அ**மேவாயில் வீழாமல் அ**ஞ்சலென் ருனே. 30 இம் – எளின், ஊழிக்காலத்து எஞ்சி நின்று அபயம் அளிப்பவன் இறைவன் ஒருவனே என்பது நுதலிற்று

இ - ள் : அஃகளோடு கூடியதான கடஃயும் ஊடறுத்து உயர்ந்து வானவர்கள் தஃவன் என்னும் சிறப்புப்பெயரைத்தாங்கிநின்று. உலகம் முழுதும் நிறைந்து நிற்கின்ற ஊழித்தீயைக் கண்டு அதனுள் தாமும் வீழ்ந்து ஒழியாதபடி, எஞ்சிநின்ற ஏனேயோரையும் அவரவர்கள் காலவெல்ஃக்குத் தக துன்பக் கடலில் வீழாவண்ணம் அபயம் அளித்தான் இறைவன் என்றவாறு.

இம்மந்திரம் தீயூழியினும் இறைவனே காப்பன் என்றது. அஃ - துன்பம்.

தண்கடல் விட்ட தமரருந் தேவரும் எண்கடல் சூழெம் பிரானென் றிறைஞ்சுவர் விண்கடல் செய்தவர் மேலெழுந் தப்புறங் கண்கடல் செய்யுங் கருத்தறி யாரே.

364

இம் – எனின், அமராின் அறியாமை இருந்தபடி என்னே ! என்று வியந்துரைத்தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: அமரர்களுந் தேவர்களும் எண்ண மாகிற கடலாற் சூழப்பட்ட எம்பிராண. குளிர்ந்த கடல் தன் எல்லேயை விட்டதாகப் பொங்கிற்றே என்செய்வோ மென்று இறைஞ்சுவார்கள், விண்ணளவும் கடல் மேலெழுந்து வரச்செய்த இறைவணே அதன்பிறகு எண்ணிக் கண்களேக், கடல்போல அவர்மேற் செலுத்தும் கருத்தை அறியாராயிஞர்; இவர் அறிவு இருந்தபடி என்னே! என்றவாறு.

கடல் பொங்கித் துன்பம் வந்தகாலத்திறைஞ்சு தின்ற தேவர்கள் அங்ஙனம் வரச்செய்த இறைவணே அப்புறம் காணும் கருத்து அறியாராயிஞர் என்பது கருத்து. எண் கடல் - அன்பர் எண்ணமாகிற கடல். அதஞற் சூழப்பட்ட பெருமான் என்றபடி.

கண் கடல் செய்தல் காதலாடுக் கசிந்து கண்ணிலிருந்து நீரைக் கடல்போலப் பெருக்குதல். நோய்க்கு மருந்துண்டல்போல, துன்பமானது வந்தகாலத்துத் தோத்திரித்து உண்மை அன்பு செய்யும் உபாயம் அறியகில்லார் என்றலாறு.

அமரர் - இறவாமையைப் பெற்றவர்கள். தேவர் - தெய்வத்தன்மை உடையார். இருவரும் வானுலகத்து வசிப்பவராயினும் வேருவர். அமர் அரும் தேவர் எனப் பிரித்து கடல் கரைகடந்தமை யால் இருத்தற்கு முடியாத தேவர்கள் எனலும் ஆம்.

சமைக்கவல் லாளேச் சயம்புடுவன் றேந்தி அமைக்கவல் லாரிவ் வுலகத்து ளாரே திகைத்ததெண் ணீரிற் கடலொலி ஓசை மிகைக்கொள அங்கி மிகாமைவைத் தானே 36\$

இம் – எளின். இறைவஃன உள்ளவாறுணார்ந்து போற்றுவார் உலகத்தாள் யாவர் ? என்று வினவு தல் நோதேவிற்று: இ - ள்: அணேத்துயிரையும் பரிபாகப்படுத்த வல்ல இறைவணேத் தோற்றமில்லாதவன் என்று தோத்திரித்து மனத்துள் மன்னிய பொருளாக அமைத்துக்கொள்ள வல்லவர்கள் இவ்வுலகத்துள் யார்? அணேவரும் திகைப்பதற்கு ஏதுவாகிய தெளிந்த நீரை உடைய கடலில் ஒலியும் ஓசையும் மிக எல்லே கடவாதபடி வடவைத்தீயை அதனுள் வைத்தான்; அவன் அருள் இருந்தபடி இது என்றவாறு.

சமைக்கவல்லான் – சிருட்டிக்க வல்லான் என லும் ஆம். இறைவன் ஆன்மாக்கள் அணேத்தை யும் ஒருசேரப் பரிபாகப்படுத்த மேற்கொள்ளுந் தொழில் சங்கார கிருத்தியமாதலின், அதணேச் செய்யவல்லவன் தோற்றமும் ஈறுமில்லாத் தொல்லோளுக இருத்தல் வேண்டும் என்பார் சயம்பு என்றுர்.

சயம்பு – சுயம்பு என்பதன் திரிபு, ஏனே யோரைப் போல விணவயத்தான் தோன்ருது தமது சங்கற்பத்தின்படி தானே தோன்றியவன் எனச் சிவபரத்துவம் குறித்தவாறு. ஒலி, எழுத் தொலிபோலப் பொருள் விளங்கக் காரணமா யிருப்பது, ஓசை அதற்கு மாருயது. 'ஓசை ஒலியெலாம் ஆனுப் நீர்ய' என்ற அப்பர்சுவாடிகள் திருவாக்கையும் சுண்டு இணேத்து நோக்குக

கடல்தன் எல்லே கடவாமலிருக்கப் பெண் குதிரையின் முகத்திலிருந்து உண்டான பெருந் தீயைக் (வடவாமுக அக்கினியை) கடலுக்குள் அமைத்தான் அரன் என்றவாறு.

பண்பழி செய்வழி பாடுசென் றப்புறங் கண்பழி யாத கமலத் திருக்கின்ற நண்பழி யாளணே நாடிச்சென் றச்சிரம் விண்பழி யாத விருத்திகொண் டானே.

366

இம் – எளின், அயனூழியில் அயஃஎ அழித்து அவன் சிரத்தை அங்கை ஏற்றமை உணர்த்துதல் நுதேலிற்று.

இ – ள் : பண்பழிந்ததும் செய்யப்படுவது மாகிற வழிபாட்டால் அப்புறம்போய், கண்ணப் பழியாத கமலமாகிய வெண்டாமரையிலிருக்கிற நண்பு கெட்டவளுகிய பிரமணத் தேடிச்சென்று, அவனுடைய அந்தத்தலேயை விண்ணவர்யாரும் பழித்துக்கூருத சீவனேபாயமாகத் தமது திருக் கையில் கொண்டான் இறைவன் என்றவாறு.

பண்பு அழி செய் வழிபாடு - விதிமுறையாகிய பண்பை அழி த்தஃச் செய்கின்ற வழிபாடு என்றது மாம். 'செய்தப்புறம்' எனவும் பாடம், செந்தா மரை யாவர் கண்ணுக்கும் ஒப்பாய் அதஃனப் பழிக்கும் இயல்பிற்ருதலின் பிரமனிருக்கும் வெண்டாமரை கண்பழியாத கமலமாயிற்று-

நண்பு அழியாளன் – நட்பிணக் கொல்லும் நன்றியிலாளன், சிரம் விருத்திகொண்டாண் என்பது பிரம கபாலத்தைப் பிச்சைப்பாத்திர மாகக் கொண்டான் என்ற வரலாற்றை அடக்கியது. விருத்தி - பிழைப்பு.

#### 6 சக்கரப்பேறு

அஃதாவது, திருமாலுக்குச் சக்கரம் அருளிச் செய்ததை உணர்த்துவது, அயனுக்கு அருள் புரிந்ததை அறிவித்தபின் அரிக்கு அருள்புரிவதை அறிவித்தலின் மேலத©ைடு இது இயைபுடைத் தாயிற்று

மால்போ தகனென்னும் வண்மைக்கிங் காங்காரம் கால்போதங் கையினே டந்தரச் சக்கரம் மேல்போக வெள்ளி மஃஅம ராபதி பார்போக மேழும் படைத்துடை யானே. 367

இம் – எனின், திருமாஃ அகங்காரம் அடக்கி ஆட்கொண்டமை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : திருமால், குரு என்னும் வண்மையால் அகங்காரத்தை வெளிப்படுத்திய காலத்து, அவர் திருக்கரத்திலுள்ள மே லா கிய சக்கரமானது மேலெழுந்து போகவும் உலகமேழினும் செல்லவும் பணித்தான் வெள்ளிம‰க்கண் அமர் ந் த தீலவைதைய சிவபெருமான் என்றவாறு

போதகன் - உபதேச குரு. திருமால் உபதேச குரு எழுவரில் ஒருவஞ்தூ, '' திருமாலிந் திரன் பிரமன் உபமனியன் தபனநந்தி செவ்வேளாகித், தருமமுது குரவருக்கும் தனதருளா லாசிரியத் தூமை நல்கி '' எனவருஞ் செய்யுளானறிக்.

368

369

ஆங்காரம் கால்போது • அகங்காரத்தை வெளிப் படுத்தியபோது. கா லு தல் - வெளிப்படுத்தல். அங்கையினேடு அந் தரச் சக்கரம் – என்றும் அங்கையை விட்டுப்பிரியாத மேலான சக்கரம். அந்தரம் - மேல் சக்கரம் மேல்போக, ஏழ்பாரும் போக ஆபதிப்படைத் துடையான் எனக்கூட்டுக. ஆபதி - ஆன்மாக்கட்குத் தீலேவன்; பசுபதி என்க.

சக்கரம் பெற்றுநல் தாமோ தரன்தானும் சக்கரந் தன்னேத் தரிக்கஒண் ணுமையால் மிக்கரன் தன்னே விருப்புடன் அர்ச்சிக்கத் தக்கநற் சத்தியைத் தான்கூறு செய்ததே.

இம் – எனின், சக்கரத்தைத் காங்கும் வன்மையும் இறைவஞற் பெற்றதேயென்று அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : திருமாலும் சக்கரத்தைப் பெற்று அதீனத் தரிக்கமாட்டாமையால் இறைவனே அன்போடு அருச்சிக்க, இறைவன், தன் வல்லமை யைத் தான் பகிர்ந்து கொடுத்தான் என்றவாறு.

கூறது வாகக் குறித்துநற் சக்கரம் கூறது செய்து கொடுத்தனன் மாலுக்குக் கூறது செய்து கொடுத்தனன் சத்திக்குக் கூறது செய்து தரித்தனன் கோலமே.

இம் - எனின், *மாலுக்கும் சத்*திக்கும் கூறுசெய்*து* கொடுத்தமையை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

Ĕ,

இ — ள் : திருமாலுக்கு, நல்ல சக்கரத்தைத் தனது அம்சமாகப் படைத்துக் கொடுத்து அதனேத் தாங்க வல்லமையையும் கூறுசெய்து கொடுத்தார், தமது சத்தியாகிய உமாதேவிக்கு, தனது திருமேனி யைப் பங்கிட்டுக் கொடுத்தார். தனது அபின்ன மாகிய சத்தியை வேருகப்பிரித்து அதற்கு வடிவமும் தந்தருளினர் என்றவாறு.

சக்கரம் சங்காரத்தைச் செய்வதாகலின் தண் துடைய கு*றுகத்* திருவுளத்தில் எண்ணி அத**ீ**னப் படைத்து அரிக்கு அளித்தார். அத‱த் தாங்கும் பிரி த் **து** அவனுக்கே தன்னிற் ஆற்றஃயும் அளித்தார். அங்ஙனமே உமாதேவியாருக்கு, தன் கூறுசெய்து இடப்பாகத்தைக் திருமேனியைக் கொடுத்தார். சத்தியை வேருகப் பிரித்து, வடிவுந் தாங்கிஞார் என்பது கருத்து. சத்தியையும் மாஃயும் கூறியது திருமால் இறைவற்குப் இணே த்துக் சத்தியாதலின். " அரியலால் புருஷாகாரமான தேவியில்ஃ '' என்பதுமது.

தக்கன்றன் வேள்வி தகர்த்தநல் வீரர்பால் தக்கன்றன் வேள்வியில் தாமோ தரன்தானும் சக்கரந் தன்ணேச் சசிமுடி மேல்விட வக்கி உமிழ்ந்தது வாயுக் கரத்திலே. 370

இம் — எனின், சக்கரமும் சங்கரனின் திருமுன்பு வலியற்றமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : தக்கன் யாகத்தை அழித்த நல்வீரரும். சந்திரணேச் சூடியவருமாகிய வீரபத்திரரது முடியிண் மேல் தாமோதரன் சக்கரத்தைச் செலுத்த. அது அவருடைய திருவாயினின்று பிறந்த உங்காரத் தாலேயே நாணித் தனது வலிமையைக் கக்கியது என்றவாறு.

வேள்வி தகர்த்த சகியாகிய நல்வீரர்பால் முடிமேல் சக்கரந்தன் ஊவிட என இயைத்துப் பொருள்காண்க. உக்கரம் - உங்காரம்; அதட் டொலி, அஸ்திரமந்திரத்தின் பீ ஜம் உங்கார மா தலாலும், அது அகோரமந்திரத்தின் பீ ஜமா த லாலும் எந்த மற்றப் படையையும் . வெல்லும் வலியை உடைத்தாயிற்று. வக்கி - வட்கி; நாணி.

### 7. எலும்பும் கபாலமும்

அஃதாவது, சிவனே தேவதேவன் என்பதை விளக்க. அழிந்த அயன் அரி முதலிய தேவர் களுடைய எலும்பு முதலியவற்றை அணிந்திருக் திருன் என்று தெரிவிக்கின்றது.

எலும்பும் கபாலமும் ஏந்தி எழுந்த வலம்பன் மணிமுடி வானவ ராதி எலும்பும் கபாலமும் ஏந்தில ஞிகல் எலும்பும் கபாலமும் இற்றுமண் ணுமே.

371

இம் – எனின், இறைவன் என்புமாஃ அணிந்த தன் பயன் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எலும்பையும் கபாலத்தையும் அணிந்து தோன்றிய வீரருள் வீரனும், மணி முடியை அணிந்த தேவர்க்கெல்லாம் முதல்வனும்

ஆகிய இறைவன் எலும்பையும் கபாலத்தையும் மண்ணுகிப் **அ**ணி ந் திலனுகில் இற்று அவை போயிருக்கும் என்றவாறு.

அணிந்தமையால் அவையேனும். சிவன் அழியாமலிருந்து ஊழுழிக்காலத்தும் அயனரியாதி<sup>,</sup> இருந்தனர் என அறிவிப்பதோடன்றி, யோர் இப்போது இருக்கிற தேவர்கட்கும் நிஃயாமையை உணார்த்தி, தஃவேண உணார்ந்து தொள் தேஃப்பட்டு உய்ந்துபோங்கள் என உணர்ச்சி ஊட்டியும் நிற்கிறது.

## 8. அடிமுடிதேடல்

அஃதாவது, இவ்வண்ணம் எல்லோருடைய என்பையும் கபாலத்தையும் அணிந்து ஈறிலான் தான் ஒருவனேயென்று இறைவன் காட்டி நின்றும், மாலும் அவனுடைய அடியையு**ம்** அயனும் தேட முற்பட்ட அறியாமையை**ப்** முடியையும் பற்றிக் கூறுவது, அதிகார முறைமையும் இதனுனே லிளங்கும்,

பிரமனும் மாலும் பிரானேநான் என்னப் பிரமன்மால் தங்கள்தம் பேதமை யாலே பரமன் அனலாய்ப் பரந்துமுன் நிற்க அரனடி தேடி அரற்றுகின் ருரே.

372

இம் – எளின், நானே முதல் என்ற மாலுக்கும் அயனுக்கும் இறைவன் உண்மை உணர்த்துதல் நு தலிற்று.

இ – ள் : பிரமனும் திருமா தும் நானே தஃவன் என்று தமது அறியாமையால் தம்முள் மாறுபட, பரமன் அனல் மஃயோய் எங்கும் பரவி இவர்களுக்கு முன்னிற்க; அதஃனயும் உணர்ந்து போற்ருது இறைவன் திருவடியைத் தேடிப் புலம்புகின்றனரே; என்னே அறியாமை என்றவாறு.

அடிதேடி எனவே உபலக்கணத்தால் முடியும் கொள்ளப்படும். முடியாத செய‰ மேற்கொண்டது அவர்களுக்கு இருத்த ஆணவமலத்தின் ஆற்றலால் என்பது.

ஆமே ழுலகுற நின்றஎம் அண்ணலும் தாமே ழுலகில் தழற்பிழம் பாய்நிற்கும் வானே ழுலகுறும் மாமணி கண்டீண நானே அறிந்தேன் அவணு்மை யாலே.

373

இம் – எனின், எல்லா உலகும் வியாபித்துநின்ற இறைவேண் அவனருளாலே காணலாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்; ஆகிய வானமாகிய மேல் ஏழுலகங் களிலும் தீமஃயாய் நின்ற எமது இறைவண் அடியேன் அவன் தந்த அருளாண்மையால் அறிந் தேன் என்றவாறு.

மால் அயன் முதலிய வர்கள் தமகு அவ்வாண்மையிலாமை அறியமாட்டார் ஆயினர். " காண்பார் ஆர் கண்ணுதலாய் காட்டாக்கானே'' என்பதும் ஓர்க. சர்வவியாபியாய்நின்ற இறைவனே அவனருட்கண்ணுல் காணலாம் பேறு எம்டோன்று பக்குவான்மாக்களுக்கே உளதாவதாம் என்பது கருத்து.

ஊஞய் உயிராய் உணர்வங்கி யாய்முன்னம் சேணுய்வா ஞேங்கித் திருவுரு வாய்அண்டத் தாணுவும் ஞாயிறும் தண்மதி யுங்கடந் தாண்முழு தண்டமு மாகிநின் ருனே 374

இம் – எனின், அங்ஙனம் எல்லா உலகும் தானே யாய் நின்ற பெருமானே, ஊஞியும் உயிராயும் உணர்வாயும் இப்பிணடத்துள்ளும் இருப்பவண் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள்: மாலும் அயனும் மாறுபட்ட அந்தக் காலத்தே தூரத்திலுள்ள பொருளாய் ஆகாய மளாவி அண்ணுமஃயாய் நின்ற அப்பெருமானே. அண்டங்கள் எல்லாம் நிஃபெறுதற்கேற்ற தம்பமாயும், அதணச் சுற்றிவருகின்ற சூரியன் சந்திரன் இவர்களக் கடந்து எல்லா அண்டங் களேயும் ஒருசேர ஒருகாலத்தே ஆளும் பொருளாயும் உடலாயும், அவ்வுடலுள் உயிராயும், உயிர்க்குள் உணர்ச்சியாயும் தீயாயும் நின்றுன் என்றவாறு.

தாணு - ஸ்தோணு என்பதன் திரிபு. தண்டவடி வான அவியக்த வடிவை.

இம்மந்திரம் முதல் 'ஊழி வலஞ்செய் ' என்னும் மந்திரம் வரையிலுள்ள பகுதியைச் சர்வோபதானம் எனச்சில பிரதிகள் தெரிவிக் கின்றன.

நின்முன் நிலமுழு தண்டத்துள் நீளியன் அன்றே யவன்வடி வஞ்சின ராய்ந்தது சென்முர் இருவர் திருமுடி மேற்செல நன்முங் கழலடி நாடஒண் ணதே.

375

இம் – எனின், திருவடிகளும் திருமுடியும் தேடத் தேடச் சேணுயின என்றல் நுதலிற்று.

இ — ள் : நிலமுதலான அண்டங்கள் முழுதிலும் நீண்டு நின்ருன் இறைவன்; அன்றே அவன் திரு மேனி யிருந்தபடியைக் கண்டு அஞ்சியவர்களாக, அதண ஆராய்ந்து சென்றனர் மால் அயனுகிய இருவரும்; அப்போது திருமடி மேன்மேற்செல்ல, திருவடியும் அவர்களால் காண வொண்ணுத தாயிற்று என்றவாறு.

தற்போத முணப்பால் அவ்விருவரும் இடந்தும் பறந்தும் செல்ல, அடிகளும் முடியும் அப்பாஃக் கப்பால் ஆயின என்பதாம்.

சேவடி ஏத்துஞ் செறிவுடை வானவர் மூவடி தாவென் ருனும் முனிவரும் பாவடி யாலே பதஞ்செய் பிரமனும் தாவடி மிட்டுத் தீலப்பெய்து மாறே.

376

இம் – எளிள், தேவர் முனிவர் முதலானேரும் தேடிக் காணவொண்ணுச் சீர்த்தியது எனத் திருவடிப் பெருமை தெரிவித்தல் நுதலிற்று, இ – ள் : சிவந்த திருவடியைத் தோத்திரிக்கும் கூட்டமான தேவர்களும், மாவலிபாற் சென்று மூவடி மண் இரந்த திருமாலும், முனிவர்களும், வே தமாகிய பாக்களின் அடியாலே பதமந்திரங் கீளச் சொல்கின்ற பிரமனும், தம்முள் தாம் பெரியர் எனப் பொருதும் அவரைக் கூட முடியு மோ ! முடியாது என்றவாறு.

பசுபோத முணப்பொழிந்து அருள் வெள்ளத்துப் புணேபோல அவசமானுலன்றிச் சண்டையால் அண்ட முடியாதவன்அண்ணுமஃல யான் என்றபடி. தாவடி – ஆயிரம் மக்கள் தாவடி போயினுர் என்புழிப்போலப் போர் என்னும் பொருளது.

தானக் கமலத் திருந்த சதுமுகன் தானக் கருங்கட லூழித் தஃவனும் ஊனத்தின் உள்ளே உயிர்போல் உணர்கின்ற தானப் பெரும்பொருள் தன்மைய தாமே. 377

இம் – எனின், முத்தேவர் தேவர்களும் முதல் வன் தன்மையர் ஆவரோ என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிறந்த இடமாகிய தாமரையிலிருந்து விளங்குகின்ற நான்முகனும், செருக்கோடு கூடிய கருங்கட்ஃப் படுக்கையாகக் கொண்ட நாராயணனும், ஊழிகட்கெல்லாம் தஃவனுகிய உருத்திரனும், ஊனுய் அதனுள் உயிராய் உயிருள் உணர்வாய் ஒன்ருயும் வேருயும் உடனையும் நிற்கின்ற அந்தப் பரம் பொருளின் தன்மையர் ஆவரோ ? ஆகார் என்றவாறு. தானம் - சிறப்புமாம். கருங்கடல் தஃவனும் ஊழித்தஃவனும் எனப் பிரித்துக் கூட்டுக. ஊனத் துள்ளே உயிர், ஒன்ருய் நிற்றற்கும். உயிருள் உணர்வு, உடனுய் நிற்றற்கும் ஓதப்பெற்றது. தான்; அசை. ஆமே - ஏகாரம் எதிர்மறை; அங்ஙன மன்றி ஈற்றசையாகக் கொண்டு, பரம்பொருளின் தன்மையதன்றித் தனக்கென்ற தனித்தன்மை உடையவரல்லர் எனவும் பொருள் கொள்ளலாம்.

ஆலிங் கனஞ்செய் தெழுந்த பரஞ்சுடர் மேலிங்ஙன் வைத்ததோர் மெய்ந்நெறி முன்கண் டாலிங் கனஞ்செய் துலகம் வலம்வரும் கோலிங் கமைஞ்சருள் கூடலு மாமே. 378

இம் — எனின், உண்மை நெறியை உணரின் அவ னருகோக் கூடலாம் என்பதறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அண்டங்கள் அணேத்தையும் தழுவி நிற்கும் தனிவடி வாகிய பரம்பொருள், ஆன்மாக் களுக்காக இவ்வண்ணம் அருளிவைத்த உண்மை நெறியை ஆராய்ந்தறிந்தால், உலகமணேத்தினும் கலந்து உலாவி வருகின்ற பிருதிவியாதி பஞ்சபூத இலிங்களின் அருணேக கூடலாம் என்றவாறு

இங்ஙன் வைத்ததோர் மெய்ந்நெறி என்றது தன் அநுபவததில் கைவந்த இன்பத்தை உட்டுகாண்டு உரைத்தது கோலிங்கம் ஐஞ்சு – பிருதிவிலிங்கமாகிய வன்மீகலிங்கமும், அப்புலிங்க மாகிய ஆணேக்காவலண்ணலும். தேயுலிங்கமாகிய அண்ணும‰யும், வாயுவிங்கமாகிய காளத்தியப் பரும், ஆகாயலிங்கமாகிய திருமூலத்தானரும் ஆகிய ஐந்து இலிங்கங்கள். அன்றி ஈசாஞதி பஞ்சப்பிரம லிங்கங்களுமாம்

வாள்கொடுத் தாணே வழிபட்ட தேவர்கள் ஆள்கொடுத் தெம்போல் அரணே அறிகிலர் ஆள்கொடுத் தின்பங் கொடுத்துக் கோளாகத் தாள்கொடுத் தானடி சாரகி லாரே. 379

இம் — எனின், தேவர்கள் எம்போல் சிறப்பிலர் என்றறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தமக்கு ஒளிதந்த இறைவணே வழிபட்ட தேவர்கள். அடிமையாக அளித்த எம்மைப்போல இறைவணே அறியமாட்டார்கள். தன்ணயே எமக்கு ஆளாகவும் கொடுத்து, சிவபோகத்தையும் அளித்து. நாங்கள் அறிந்து கடைத்தேறப் பற்றுக்கோடாகத் திருவடியையும் கொடுத்த இறைவன் திருவடியைச் சாரமாட்டார் ஆயிஞர் என்றவாறு.

வாள் - ஒளி, தேவர் என்பதற்கே ஒளியான் திருமேனியுடையவர்கள் என்பது பொருள். அங்ஙனம் அவர்கள் ஒளிமேனி படைத்தது அவனரு ளால்தான் என்பதை மறந்து முறையறியாது முணேப்படங்காது வழிபட்ட தேவர்கள் என்பதாம்.

ஆள்கொடுத்து - அடிமையாக ஆத்மார்ப்பணம் செய்து, எம்போல்- 'மீளாவடிமை உமக்கேயாளாய்' சூன்றே நிணேயில் முணப்செருழிந்த எம்போல், அரணே ஆன்மாக்களாகிய நாங்கள் அறியுமாறு தனி முதல்வன் அவன் ஆணேவழி நடப்பவர்கள் நாங்கள். அவன் உணர்த்த உணர்கிரும். ஊட்ட உண்கி ரும் என்று உணர்தல். தேவர்கள் அறியுமுறை தம்முள் ஒருவளுகத்தருக்கித் தஃவணேயுணர்தல். மீளா ஆளான அடியேங்களுக்கு அவன், தன்ன ஆளாகவும் கொடுத்து இன்பமும் எய்தவைக்கிறுன். அடியார்க் கெளியனுதலின் அங்ஙனம் இன்பங் கொடுத்தபோது ஆன்மாக்கள் இன்பக்களியால் 'எங்கே காரணராகிய தன்னே மறந்து தடுமாறு வரோ; வாசணதாக்கி வலிகுன்றுவரோ ' என்ற எதிர்நோக்கால் பற்றுக் கோடாகத் திருவடியையும் தந்து தவினுன் என்ற வள்ளன்மை அறிந்து இன்புறு தற்குரியது.

ஊழி வலஞ்செய்தங் கோரும் ஒருவற்கு வாழி சதுமுகன் வந்து வெளிப்படும் வீழித் தஃலநீர் விதித்தது தாவென ஊழிக் கதிரோன் ஒளியைவென் ருனே.

380

இம் – எனின், ஊழிகண்ட முதல்வற்குப் பிரம இதியர் தோன்றுவர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : ஊழியை உண்டாக்கி வெற்றிகண்ட ஒருவகைய இறைவற்கு, நான்முககுகிய பிரமன் வந்து வெளிப்படுவன். அங்ஙனம் வெளிப்பட்ட அவன் விரும்பப்படுகின்ற இந்தத்தஃயில் தேவரீர் அடியேன் ஆற்றவேண்டிய பணிகளே விதித்துத் தருக், என்று வேண்ட, பேரூழிக்காலத்துத் தீப்போலும் ஒளியுடையவஞிகய இறைவன் பிற எல்லா ஒளிகளேயும் வென்று விளங்கிஞன் என்றவாறு.

ஊழி - முறைமையுமாம் வலஞ்செய்தல் – வென்றி காணல் வாழி; முன்னிஃயேசை, எல்லா வற்றையும் ஒடுக்கிநிற்கின்ற இறைவன் சிருஷ்டி பைத் திருவுளங் கொண்டகாலத்து சிருஷ்டிகர்த்தா வாகிய பிரமன் வந்து முதற்கண் பிறப்பன் என்பதாம்.

வீழ் இ த‰ நீர் விதித்து இது தா என - விரும் பத்தக்க இந்தத்த‰ யில் தேவரீர் இன்னபடியென்று எழுதி, இந்தச் சிருஷ்டித்தொழி‰த் தருக என வேண்டிக்கொள்ள, வீழ்தல் - விரும்புதல்; '' தாம் வீழ்வார் மென்ரேள்'' என்புழிப்போல.

## **ஒ. சர்வசிருஷ்**ழ

சர்வசங்காரகாலத்து எல்லா வற்றையும் தன்னகத் தொடுக்கிய இறைவன், மீண்டும் அந்த உயிர்களின் மலகன்மங்களேப் பரிபாகப்படுத்தற் பொருட்டு அவ்வுயிர்கள் புனருற்பவம் பொருந்துக எனத் திருவுளம் பற்றுவன்; அதுவே சர்வசிருஷ்டி எனப்படுவது, இவ்வண்ணம் சர்வசங்காரஞ் செய்து சர்வசிருஷ்டி செய்பவனே முதற்கடவுள் என்றுணர்க என்கின்றமையின், மாலும் அயனும் அடிமுடி தேடித் தமக்குத் தஃவெணெருவன் உளன் என உணர்ந்ததைக் கூறும் முன்னதனேடு இது இயைபுடைத்தாயிற்று ஆதியோடந்தம் இலாத பராபரம் போதம தாகப் புணரும் பராபரை சோதி யதனிற் பரந்தோன்றத் தோன்றுமாந் தீதில் பரையதன் பால்திகழ் நாதமே. 381

இ**ம் — எனின், அ**ருவம் நான்கில் முதல்மூன்றி<mark>ன்</mark> தோற்ற**ம்** உரைத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தனக்குத் தோற்றக்கேடுகள் இல்லாத பராபரவஸ்துவாகிய சிவத்தோடு ஞானமே வடிவாகப் பராபரையாகிய பராசத்தி புணருவள். ஒளிவடிவான பராபரசிவத்தினின்று பரசிவமானது தோன்ற. குற்றமற்ற பராசத்தியினிடமாக விளங்கு கின்ற நாதம் தோன்றும் என்றவாறு.

பராபரம்: பராத்பரம் என்பதன் சிதைவு, மேலான வற்றிற்கெல்லாம் மேலானது என்பது பொருள். இதன் இலக்கண**ம்.** 

நிலவுமரு வுருவின்றி குணங்குறிகள் இன்றி நின்மலமாய் ஏகமாய் நித்த மாகி அலகிலுயிர்க் குணர்வாகி அகல மாகி அகண்டிதமாய் ஆனந்த வுருவாய் அன்றிச் செலவரிதாய்ச் செல்கதியாய்ச் சிறிதாகிப் பெரிதாய்த் திகழ்வதுதற் சிவமென்பர் தெளிந்து ளோரே.

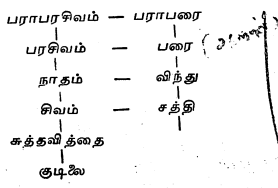
எனும் சிவப்பிரகாசத் திருவிருத்தத்தால் உணர்க. இத்தகைய பரமசிவம் உயிர்கட்கு அனுக்கிரக மாத்திரங் குறித்துப் பொதுவகையான் அறிந்தும், அறிவித்தும் நிற்கென்றபோது அதனது ஆற்றல் பரையாகிறது. புணரும் என்றது உபசார**ம்.** பரையைப் புணரும்போது சிவம் பரமாகிறது. பரம் கண்ணுடி, பரை அதிற்ருேன்றும் நிழல். இங்ஙனம் காணப்படுகின்ற பராசத்தியினிட மிருந்து நாதமூர்த்தி உண்டாம்.

நாதத்தில் விந்துவும் நாதவிந் துக்களில் தீதற் றகம்வந்த சிவன்சத்தி என்னவே பேதித்து ஞானங் கிரியை பிறத்தலால் வாதித்த விச்சையில் வந்தெழும் விந்துவே. 382

இம் – எனின், நாதத்திலிருந்து விந்து முதலியன தோன்றும் முறைமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: நாத தத்துவத்திலிருந்து விந்துவு**ம்.** அந்த நாத விந்துக்களில் ஞானமே ஆனபோது சிவமும், கிரியையே யானபோது சத்தியும் என்ன, சொல்லப் பட்டசுத்த வித்தையிலிருந்து குடிஃவையு**ம்** தோன்றும் என்றவாறு.

இவ்விரு மந்திரங்களில் கூறப்பட்ட தத்துவத் தோற்றமாவது :—



தீற்ற அகம் வந்த சிவன் – மலக்கோண் அற்ற மனத்தில் எழுந்த சிவன். பேதித்து - வேறுபட்டு, வாதித்த விச்சை - பேசப்படுகின்ற சுத்தவித்தை, விந்து – குடிஃயொகிய பிரணவம்.

இல்லது சத்தி இடந்தனில் உண்டாகிக் கல்லொளி போலக் கலந்துள் இருந்திடும் வல்லது ஆக வழிசெய்த அப்பொருள் சொல்லது சொல்லிடில் நூராதி தூரமே.

383

இ**ம் — எனின்,** விந்து சத்தியிலிருந்து தோன்று வேன உ**ண**ர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: விந்துசத்தியிலிருந்து சுத்தமாயை தோன்றி மணியுள் ஒளிபோலக் கலந்து எங்கும் வியாபகமாய் இருக்கும். வல்லமை உடைய அம்மாயையின் மூலமாகச் சிருஷ்டிக்கப்பட்ட பொருள்களேச் சொல்லால் சொல்லப்புகின் எல்ஃல கடந்ததாம் என்றவாறு.

இல்லது - மாயை, சத்தி - முற்கூறிய விந்து சத்தி. கல்லொளிபோலக் கலந்து - மணியின்கண் ஒளிபோல முற்றும் வியாபகமாய் ஆன்மாவினிடம் கலந்துநிற்கும். வல்லது - மாயைக்கு மற்ருரு பெயர். எல்லாவற்றிற்குப் முதற்காரணமாய் வெவ்வேறு வடிவாய் நிற்றலின் எல்லாம் வல்லது மாயை ஆயிற்று. கந்தபுராணத்து, சூரபன் மனுடைய தாயாகிய மாயை என்பாள், மாயா மலத்தின் வடிவாய் எல்லாம் வல்லளாதஃ ஈண்டு இணேத்து எண்ணுக். மாயை அனேக சத்திகளே உடையதாய் மூவகை ஆன்மாக்களிடத்தும் உள்ளதாய். அனேவரையும் பந்திப்பதாய், தம்மில் ஒன்றையொன்றுெவ்வாத தனு கரண புவனபோகங்களே த்தோற்றுவிப்பதாய், சங்கார காலத்திலும் ஆணவமலம் முற்றும் வலி ஒடுங்காத உயிர்கட்கு இருப்பிடமாய் இருத்தலின் வல்லது எனப்பட்டது.

தூரத்திற் சோதி ொட்ர்ந்தொரு சத்தியாய் ஆர்வத்து நாதம் அணேந்தொரு விந்துவாய் பாரச் சதாசிவம் பார்முதல் ஐந்துக்கும் சார்வத்துச் சத்நிஓர் சாத்துமா <mark>னமே. 384</mark>

இ**ம் – எனின், சத்தியே சத்**திமானத**ீ**லை உண**ர்த்து** தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சேய்மைக்கண் காட்சி அளிக்கும் ஒளி யைப்பற்றிச் சத்தியாயும், காதன்மையோடு நாத தத்துவத்தைச் சார்ந்தபோது ஒப்பற்ற விந்து வாயும், பெருமையையுடைய சதாசிவ முதலான ஐந்துக்கும் பிருதிவி முதலான பூதங்கள் ஐந்துக்கும் சார்பிடமாகிய பொருளாகிய சத்தியே சத்திமான கவும் விளங்கும் என்றவாறு.

தூரத்திற்சோதி; பராபரத்தோடு ஒன்றி யுள்ள பராபரையாகிய சோதி. சத்தி என்றது பராசத்தியை.

பாரச்சதாசிவம் ஐந்துக்கும், பார் முதல் ஐந்துக்கும் எனத் தனித்தனிக் கூட்டுக. சதாசிவ**ம்**  ஐந்து - சதாசிவம், மகேச்சுவரம், உருத்திரன், விஷ்ணு, பிரமன் என்ற ஐந்து, பரசிவமுதல் சதா சிவமீருன ஐந்துமாம். குணகுணிகளுக்குள் அபேதம்பற்றிச் சத்திமானும் என்றது.

மானின்கண் வாகுகி வாயு வளர்ந்திடும் கானின்கண் நீரும் கலந்து கடினமாய்த் தேனின்கண் ஐந்துஞ் செறிந்தைந்து பூதமாய்ப் பூவின்கண் நின்று பொருந்தும் புவனமே. 385

இம் - எனின், வான் முதலிய பூதங்கள் ஐந்தின் தோற்றம் புகலுதல் நுதலிற்று.

இ – ள்; அசுத்தமாயையிலிருந்து ஆகாயமாகிக் காற்றுத்தோன்றி வளர்ந்து, அனல் தோன்றி, நீருங்கலந்து, கடினமாகிய பூமியும்தோன்றி, மாயா சத்தியின், இடமாக சூட்சும பூதங்களாகிய தன் மாத்திரைகள் ஐந்தும் செறிந்து, ஜம்பெரும் பூதங்களாய் பூ: என்னும் வியாகிருதியிலிருந்து இவ்வுலகந்தோன்றும் என்றவாறு.

மான் — அசத்தமாயை. வான் வாயு அனல் நீர் மண் என்னும் பருப்பூதங்கள் ஐந்தும், சுவை ஒளி ஊறு ஓசை நாற்றம் என்ற ஐந்து தன்மாத்திரை களின் செறிவால் விசுந்தவை என்பது கருத்து.

புவனம் படைப்பான் ஒருவன் ஒருத்தி புவனம் படைப்பார்க்குப் புத்திரர் ஐவர் புவனம் படைப்பானும் பூமிசை யாஞய் புவனம் படைப்பானப் புண்ணியன் தானே. 386இம் — எளின், உலகத்தைப் படைப்பவரின் பரம் பரை உணர்த்துதெல் நுதலிற்று

இ - ள்: உலகத்தைப் படைப்பவர் சிவமும் சத்தியும்; அவர்கட்குப் புதல்வர் ஐவர்: புவனத் தைப் படைக்கின்றவனுகிய அப்புண்ணியனும் தாமரைமலரின் மேலனும் இருந்து, புவனங்களேப் படைப்பான் என்றவாறு.

சிவமும் சத்தியும் பஞ்ச கிருத்தியங்களேச் செய்ய. ஞானமும் கிரியையும் சமமாய் ஒத்த அவசரத்தில் சதாசிவனும், கிரியை மிகுந்து ஞானம் குறைந்த அவசரத்தில் மகேசுரனும், ஞானம் மிகுந்து கிரியை குறைந்த அவசரத்தில் உருத் திரனும், மகேசுரர்பால் தோன்றிய விட்டுணுவும், பிரமாவும் ஆக ஐவர் தோன்றுவர் என்பதாம்

இவர்கணப்புத்திரர் என்றது உபசாரம். இவர்கள் ஐந்தொழில் ஆற்றுகின்றபோது சிவன் ஆணேவழி நின்று அவன் சந்நிதிமாத்திரையில் செய்வர். பிரமன் படைக்கின்றபோது சிருட்டி உன்முகமாகிய சிவம் 'பவமலி தொழிலது நிண்டுவாடு பதுமநன் மலரது மருவி'யிருந்து திருவுளம் பற்றுகிருர் என்ற திருஞான சம்பந்தரின் சிவபுரம் திருவாக்கைக்கொண்டு தெளிக. இதணேயே ஆசிரியர் 'பூமிசையானுய்' என்று குறிப்பித் தருளியது.

புண்ணியன் நந்தி பொருந்தி உலகெங்கும் தண்ணிய மானே வளர்த்திடுஞ் சத்தியும் கண்ணியல் பாகக் கலவி முழுதுமாய் மண்ணியல் பாக மலர்ந்தெழு பூவிலே.

387

இம் – எனின், சிவமும் சத்தியும், நிலமும் நீரும் போலக் கலந்து, பிரபஞ்சமாக விரிந்திருக்கின்றனர் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: புண்ணியஞுகிய சிவம் பொருந்திய உலகமெங்கும் மண்ணின் தன்மையை உடைய தாகி வளர்ந்திருக்கும், சத்தியும் நீரினியல்பாகிப் பூமிமுழுதும் கலந்திருக்கும். இங்ஙனம் சிவமும் சத்தியும் எண்ணப்படு மியல்பிற்ருக இப்பிரபஞ் சத்தில் கலந்து விளங்கும் என்றவாறு.

மண், கடினமாய்த் தரிக்கும் இயல்பிற்று. வாரி குளிர்ந்து பதமாம் இயல்பிற்று. ஆதலின் கடின மாய்த் தாங்கும் வல்லமையையுடைய சிவத்தைக் குளிர்ந்து பதமாக்கும் சத்தி எய்து தலின் பிரபஞ்சம் விரிந்து காணப்படுகிறது என்பது.

கண்இயல்பு – எண்ணப்படுகின்ற தன்மை, கண்ணுதல் – எண்ணுதல்.

நீரகத் தின்பம் பிறக்கும் நெருப்பிடை காயத்திற் சோதி பிறக்கும்அக் காற்றிடை ஓர்வுடை நல்லுயிர்ப் பாதம் ஒலிசத்தி நீரிடை மண்ணின் நிஃப்பிறப் பாமே.

388

இம் – எனின், முறையே பூதங்கள் ஒன்றி இென்றை தோன்றும் முறைமை கூறுதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : நெருப்பின்கண் குளிர்ச்சியாகிய இன்ப வடிவுடைய நீர் பிறக்கும். ஆகாயத்தில் தோன்றிய உணர்தலுடைய நல்ல ஆன்மாவை அடியாகவும், ஒவியைச் சத்தியாகவும் கொண்ட ஆகாயத்தி லிருந்து காற்றில் ஒளிவடிவாகிய தீப்பிறக்கும். நீரில், எல்லாவற்றையும் தாங்குந் தன்மையுடைய பூடியின் பிறப்பு உண்டாம் என்றவாறு.

நெருப்பிடை அகத்தின்பம் நீர் பிறக்கும் எனக் கூட்டி, தியிலிருந்து நீர் தோன்றும்; அந்நீர் குளிர்ச்சியாகிய இன்பத்தை அகத்திலுடையது என்பது பொருளாகக் கொள்க.

ஒர்வு உடை நல் உயிர் பாதம் - உணர்வுடைய நல்ல ஆன்மாவை அடியாகவும், ஒலி சக்தி – ஒஸியைச் சத்தியாகவும் கொண்ட காயம் என ஆகா யத்திற்கு அடையாக்குக. காயம் - ஆகாயம். அக் காற்றிடை சோதி பிறக்கும் எனக்கூட்டிப் பொருள் கொள்க.

நீரிடை நிலே மண்ணின் பிறப்பாம்; நீரிலிருந்**து** நிற்றஃயடைய பூமியின் தோற்றமாம் என்பது.

இங்ஙனம் ஆன்மாவினிடமாக ஆகாயமும், ஆகாயத் திலி ரு ந் து வாயு. தேயு, அப்பு, பிருதிவி முதலியவை ஒன்றிலிருந்து ஒன்று தோன்றும் என்றது காரியத்தின் குணம் காரணத் தில் இருக்க வேண்டும் என்ற நியாயத்தால் பிருதிவிக்குள்ள கந்தாதி குணங்கள் ஆகாயத்திற்கும் அமைதல் வேண்டும். அங்ஙனம் அமையின் அவை இரண்டற்கும் வேறுபாடில்ஃயாம். அங்ஙனம் ஆகாமையானும், ஆன்மாவாகிய சித்துப் பொருளி னின்று ஆகாயமாகிய சடம் தோன்றுமென்றல் அமையாமையானும், விண்ணுதி பூதங்கள் ஒன்

னின்று ஒன்று தோன்றும் என்றல் பொருந்தா தெனின், இக்கூற்றிற்கு ஒன்றன்பின் ஒன்றும். ஒருபூதத்தின் ஏகதேசத்தின் தன்மை ஏனேய பூதங்களிலும் சிறிது வியாபித்திருக்கத் தோன்றும் என்ற அவ்வளவிற்கொள்க. இவற்றின் விரிவையும் விளக்கத்தையும் அமைதியையும் சிவ ஞான போத மாபாடியத்திற் காண்க.

உண்டுல கேழும் உமிழ்ந்தான் உடனுகி அண்டத் தமரர் தலேவனும் ஆதியும் கண்டச் சதுமுகக் காரணன் தன்ெடும் பண்டிவ் வுலகம் படைக்கும் பொருளே.

389

இம் – எனின், இந்த உலகம் காரியமே என்று உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எல்லா அண்டங்களிலும் உள்ள தேவர்களுக்குத் தேவணுகிய உருத்திரனும், ஆதி சத்தியும், உலகம் ஏழீனயும் உண்டு உமிழ்ந்த வணுகிய திருமாலோடு, ஒரு கண்டமும் நான்கு முகமும் உடைய பிரமனும் கூடி முன்னே படைக்கப் பட்ட பொருளே இப்பிரபஞ்சம் என்றவாறு.

அண்டத்தமரர் தஃவனும், ஆதியும். உலகேழும் உண்டு உமிழ்ந்தான் உடகுகி, கண்டச் சதுமுகக் காரணன் தன்ெடும் பண்டு படைக்கும் பொருளே இவ்வுலகம் எனக்கூட்டுக.

உலகம் படைக்கப்பட்ட பொருள் எனவே, மாலுடனுகிக் காக்கப்பட்ட பொருள். உருத்திரன்

3

தாஞய் நின்று சங்கரிக்கப்பட்ட பொரு**ள்** என்பனவும் உபலக்கணத்தாற் கொ**ள்**க.

கண்டச்சதுமுகன்; இறைவன் திருக்கரத்தால் கிள்ளிக் கண்டிக்கப்பட்டமையால் நான் முகஞனை வன் எனலுமாம்.

இம்மந்திரம் அயணுதியர் அவரவர்கள் தொழில்கள. ற்றுவதும் ஆதிசத்தியோடு சங்கார காரணணுகிய அரன் அருளா ணேயின் வியாபகத் தாலேயே என்பதும் உணர்த்துகிறது.

ஓங்கு பெருங்கடல் உள்ளுறு வானுெடும் பாங்கார் கயிஸேப் பராபரன் தானும் வீங்குங் கமல மலர்மிசை மேலயன் ஆங்குயிர் வைக்கும் அதுவுணர்ந் தானே. 390

இம் – எனின், சிவன், அரியயஞ்தியர் தொழி லாற்றத் திருவுளம்பற்றியமை தெரிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: அழகிய திருக்கயிலேயில் வீற்றிருக்கின்ற பராபர வஸ்துவாகிய சிவன், அஃகள் உயர்ந்துவரு கின்ற கடலில் உறைகிறவளுகிய திருமாலும், சிறந்த தாமரைமலர் மேலவளுகிய பிரமனும் ஆகிய அவ்விருவரிடத்தும், உயிரை உடலோடு கூட்டி நிஃபெறுத்தும் செயஃ நிகழ்த்தத் திருவுளம் பற்றினுன் என்றவாறு.

உயிர் வைத்தல் - ஆன்மாக்களே அவரவர் விணக் டோகத் தனுகரண புவனபோகங்களேத் தந்து படைத்தலும் நிஃபெறுத்தலும், உணர்ந்தான் எனவே தானே விகாரியாகி இயற்ருமை தெளிவிக்கப்பெற்றது.

காரணன் அன்பிற் கலந்தெங்கும் நி<mark>ன்ற</mark>வன் நாரணன் நின்ற நடுவுட லாய்நிற்கும் பாரணன் அன்பிற் பதஞ்செய்யும் நா<mark>ன்மு</mark>கன் ஆரண மாய்உல காயமர்ந் தானே. 391

இம் – எளின், பிண்டத்தில் மூவரின் நிஃாயும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : காரணஞகவுள்ள சர்வேசுவரன், திரு வருளால் தாம் எல்லாவற்றிலும் கலந்து எங்குமாய் வியாபித்திருப்பவன். நாராயணன், நின் ற நடுவுடம்பாய் இருப்பவன். அன்பினுல் நான்முகன் பூமியை அண்ணியவனுகப் பாதத்தை இடமாகச் செய்வன். இவ்வண்ணம் இறைவன் வேதரூபமான சொற் பிரபஞ்சமாயும் பொருட் பிரபஞ்சமாயும் விரும்பி எழுந்தருளியிருந்தனன் என்றவாறு.

நிமித்தகாரண இகிய இறைவன் ஆன்மாக்கள் மீது வைத்த கருணேயே ஏதுவாக உருத்திரஞகவும், மகேசஞைகவும், சதாசிவஞகவும் வித்தியாகஃமுதல், சாந்தியதீத கஃவேரை கலந்து வியாபித்திருந்தான் என்பார், 'காரணன் அன்பிற்கலந்து எங்கும் நின்றவன்' என்று அருளினர். எங்கும் நின்றவன்' எங்கும் – மூன்று கஃகளிலும்.

நின்ற நடுவுடல்; மனித உடலில் இந்தக் க‰களே அமைத்து நோக்கும்போது முழங்காலுக்கு

392

மேல், தொப்பூழ் வரையுள்ள பகுதி நடுவுடல், இது அப்பு மண்டலமாகிய பிரதிஷ்டாகஃ. இதற்கு அதிபதி விஷ்ணு, ஆதலின் 'நாரணன் நின்ற நடுவுடலாய் நிற்கும்' என்றுர்

நான்முகன் அன்பின் பார் அணன் (ஆகி) பதம் செய்யும்; பிரமன், அன்பினுலே பிருதிவிதத்துவத் தைக் கொண்ட நிவிருத்தி கஃயில் அதிபதியாகி நின்ற உடலில் பாதமே இடமாகக்கொண்டு விளங்குவன்.

இங்ஙனம் இறைவன் சொற்பிரபஞ்சமும் பொருட் பிரபஞ்சமுமான பிரபஞ்சத்தைப் படைத்து அவற்றுட் கலந்து காரியப்படுத்து கின்றுன் என்பது கருத்து. உலகா யமர்ந்தான் என்பதற்கு விராட்சொரூபமாக இருந்தான் எனறு பொருள் கோடலுமாம்.

பயன்எளி தாம்பரு மாமணி செய்ய நயன்எளி தாகிய நம்பன்ஒன் றுண்டு அயன்ஒளி யாயிருந் தங்கே படைக்கும் பயனெளி தாம்வய ணந்தெளிந் தேனே.

இம் — எனின், பிரமன் படைப்பதன் எளிமைக் காரணம் இதுவா**ம்** எனல் நுதலிற்று

இ - ள்: பிரமன் சிருட்டிக்கேதுவாகிய ஞானத் தைப்பொருந்தி, அங்குப் படைக்கும் பயனுக்கு எளிதான காரணம், அணேவருக்கும் பயனளிப்பதில், எளிமையான, பருத்த மாமணிபோற் சிவந்த, நேர்மையில் எளிய நம்பப்படத்தக்கவஞிகய சர்<sup>இவ</sup> சுவரஞிகிய ஒரு பொருள் உண்டு என்று தெளிந் தேன் என்றவாறு.

செய்ய நம்பன், எளிதாகியநம்பன் எனக் கூட்டுக. நம்பணப் பொருள் என்றதற்கேற்ப உண்டு என அஃநிணுப்பயனிலே அளித்தார். நம்பன் ஒன்று - நம்ப ைகிய ஒருபொருள், உண்டு; ஐம்பால் மூவிடத்திற்கும் பொதுவாகிய விணேயு மாம். இது பின்னூல் வழக்கு.

ஒளி - ஞானம், ஈண்டு அவனுக்குரிய சிருஷ்டி ஞோனம். படைக்கும் பயன் - படைத்தலாதிய பயன், வயணம் – காரணம். தனக்கு ஒரு முதல் வனிருந்து நடத்துவிக்கத் தான் படைத்தலின் படைப்பு அவனுக்கு எளிதாயிற்று என்பதாம்.

போக்கும் வரவும் புனிதன் அருள்புரிந்(து) ஆக்கமுஞ் சிந்தைய தாகின்ற காலத்து மேக்கு மிசுநின்ற எட்டுத் திசையொடுந் தாக்குங் கலக்குந் தயாபரன் தானே.

**393** 

இம் – எனின். புனருற்பவம் செய்விக்கத் திரு வுளப்பற்றிய காலத்துச் சிவன் உலகத்தோடு பொருந்திக் கலந்து நிற்கின்றுன் என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : புனிதனுகிய சிவம் சங்காரத்தையு**ம்.** படைப்பையும், அருளஃயும் காத்தஃ யு**ம்** திருவுளத் **தடைக்கின்**றகாலத்து, விண்ணும் ( மண்ணும் ) எட்டுத் திசைகளுமாகிய பிரபஞ்சத் தோடு கருணேயே வடிவாக விளங்கும் கடவுள் ஒன்*ரு*யும் உடனுயும் இருப்பன் என்றவாறு

அருள்புரிந்து ஆக்கமும் - அருளலும் காத்தலு**ம்** என இருதொழிஸ் உணர்த்தி நின்றது. நான்கு தொழில் கூறவே மறைத்தலாகிய ஒன்று**ம்** கொள்ளப்படும்.

மேக்கு - மேல் ஆகாயம். மேக்கு மிக நின்ற -உயர்ந்து நின்ற எனலுமாம்.

வேருய் நின்று பிரபஞ்சத்தைக் காரியப்படுத்**து** கின்ரு**ன்** அல்லன் ; கலந்தும் பொருந்தியும் நின்றே இறைவன் காரியப்படுத்துகின்**ருன்** என்பதாம்.

நின்றுயி ராக்கு நிமலன்என் ஞருயிர் ஒன்றுயி ராக்கும் அளவை உடலுற முன்துய ராக்கும் உடற்குத் து‱யதா நன்றுயிர்ப் பானே நடுவுநின் ருனே.

394

இம் – எனின், இறைவன் ஆன்மாக்களுக்குச் செய்யும் உபகாரம் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: நிஃபெற்று நின்று ஆன்மாக்களுக்கு ஆக்கத்தை அளிக்கின்ற அநாதியே மலரகிதனுகிய அரன் எனது உயிர் என்பதொன்று உண்டென்னும் அளவையன்றி நேரே அறிதற்கரிய உயிரைத் தேகத் தோடுஒன்றி அறியப்படு பொருளாக்குகின்ற காலத்து, முற்பிறவிகளில்செய்த துன்ப இன்பங் களுக்கு ஈடாகவே படைப்பன். தான் பட்சபாத மின்றி நடுவுநிற்றில யுடையவனுகி, கொடுத்த உடம்பிற்குத் துணேயாகப் பிராணஞயும் இயங்குவன் என்றவாறு.

உயிர் ஆக்குதல் ; குற்றம் கஃனந்து, அரிசியைப் பதப்படுத்து தஃச் சோறு ஆக்கிணுன் என்பது போல. உயிர்கட்கு அநாதியேயுள்ள மலக் குற்றத்தை வாட்டி உயிர்களேப் பரிபாகப் படுத்து தல். அங்ஙனம் பரிபாகப் படுத்து பவன் தாமும் மலக்கட்டுடையணுயின், குருடு குருட்டிண நீக்க முற்பட்ட கதையாக முடிதலின் அது பொருந்தாது என்பார் இறைவன் அநாதிமல ரகிதன் என்பது தோன்ற 'நிமலன்' என்ருர்.

உயிர் உடலுற உயிர் ஆக்கும் அளவை : உயிர் காணப்படாத ஒன்று ஆதலாலே பல மதவாதிகள் '' உளதில தென்றலின் '' என்ற மூன்ருஞ் சூத்திரத்தில் மெய்கண்டதேவ நாயஞர் அறிவித்த வண்ணம் மாறுபடச் சாதிக்க வேண்டிய இன்றி யமையாதநிலே ஏற்பட்டது. உடலொடு கூடிய வழியே இயக்கங்கொண்டு உயிரிருப்பு உணரப்படும் என்பதறிக.

இறைவன் உட்ஃக்கொடுப்பது தன் விருப்பப் படியன்று ; அவரவர்செய்த விணப் பரிபாகத்திற்கு ஏற்ப என்பார் 'முன்துயர் ஆக்கும் உயிர்க்கும்' என்ருர். ஆக்கும் : ஆக்கப்படும் எனச் செயப்பாட்டு விணயாக்குக.

் என்னுளே உயிர்ப்பாய்ப் புறம்போந்து புக்கு என்னுளே நிற்கும் இன்னம்பர் ஈசனே''

என்பவாகலின், உடற்குத் து‱யாகி நின்று உயிர்ப் பான் என்றெருளிஞார். ஆகன்ற தன்மையில் அக்கணி கொன்றையன் வேகின்ற செம்பொனின் மேலணி மேனியன் போகின்ற சிவன் புகுந்துட வாய்உளன் ஆகின்ற தன்மைசெய் ஆண்டகை யானே 395

இம் - எனின், உயிர்க்கு உயிராயும் உடலாயும் இருக்த&ல உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எலும்பு மா ஃ யா கி ய அணி, கொன்றைப் பூமாஃ ஆகிய இவற்றை உடைய வனும் உருக்கி ஓடவிடப்பட்ட செம்பொன்னக் காட்டிலும் மேலாக அணிசெய்கிற மேனியை உடையவனும், பிரபஞ்சத்தை உண்டாக்க வேண்டு மென்ற பெ ரு வி ரு ப் பி ண உடையவனுமான இறைவன். பிரபஞ்சங்கள் உண்டாக வேண்டு மென்ற திருவுள்ளக் குறிப்போடு சிருட்டித்தவே யன்றி ஒடுங்குகின்ற உயிர்கள் அனேத்திற்கும் உடலாயுமுள்ளான் என்றவாறு.

ஆகின்ற தன்மையில், படைக்கவேண்டுமென்ற திருவருட் குறிப்போடு பிரமணுதியோர், இறைவன் திருவருள் நோக்கம் தம்மீதுவிழத் தத்தம் தொழிஃ இயற்றுகின்றனராதலின் அக்கு றிப்போடு இறைவன் இருந்தருள்கின்றுன், உடலாயிருத் தலாவது எல்லாம் ஒடுங்குதற்கு இடந்தந்து நிற்றல், ஆண்டகையான் - ஆடவருள் தகுதி பெற்றவன்.

ஒருவன் ஒருத்தி விளேயாடல் உற்றுர் இருவர் விள்யாட்டும் எல்லாம் விளக்கும் பருவங்கள் தோறும் பயன்பல வான இருவொன்றிற் செய்கை செகமுற்று மாமே, 396 இப் – எளின், இறைவன் மாயையைக் கொண்டு உலகைப் படைகின்றுன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : சிவமும் சத்தியும் திருவினோயாடிஃச் சிந்தை கொண்டார்கள். அவர்களிருவரின் விளே யாட்டு எல்லாவற்றையும் படைக்கும். பரிபாகத் தால் வேறுபட்டுப் பலவான மாயா சத்தியோடு இறைவன் பொருந்திய காலத்து உலகமுற்றும் செயற்படும் என்றவாறு.

படைப்பாதி ஐந்து தொழில்களும் இறைவற்கு வின்யாட்டேயன்றி அவண விகாரியாக்கும் வின் யன்று ஆதலின் 'வின்யாட்டு' என்றருளினர். பருவங்கள்தோறும் பயன் பலவான திரு - பரிபாக நிலேக்கு ஏற்பப் பயனுல் வேறுபட்ட சத்தம் அசுத்தம் பிரகிருதி என்று மூன்ருன மாயை, இதன் இயல்பை '' நித்தமாய் அரு வா யூ'' என்றி தொடங்கும் கிவஞானசித்தியார் திருவிருத்தத்தால் உணரலாம்.

பு தந்தறி வான்புவ ஞபதி அண்ணல் புகுந்தறி வான்புரி சக்கரத் தண்ணல் புகுந்தறி வான்மலர் மேலுறை புத்தேள் புகுந்தறி யும்முழக் காகிநின் ருரே.

397

இம் – எளின், உருத்திரணுதியரும் கருவியாவரே யன்றிக் கருத்தாவாகார் என்பது உணர்த்துதல் நூத்கிற்று. இ – ள்: புவளுபதியாகிய புவனேசுவரிக்குத் தலேவளுகிய உருத்திரனிடம் புகுந்து உலகத்தை அழித்தஃச் செய்வான். சக்கரத்தையேந்திய திருமாலிடம் புகுந்து காத்தஃச் செய்வான். தாமரைமலர்மேல் எழுந்தருளியிருக்கின்ற பிரமனி டம் புகுந்து படைத்தஃச் செய்வான். ஆதலால், இறைவன் புகுதலால் தொழில் செய்யும் அந்த மூவரும் உழக்குப்போல் சுதந்திரம் அற்றவர் களாவர் என்றவாறு.

அறிவான் என்பன மூன்றும் அறிந்தியற்று வான் என்னும் பொருள்மேனின்றன. அண்ணலே. புத்தேன் என இரண்டாவது விரிக்க. உழக்கு ஆகி நின்ருர் என்றது இறைவஞிய கொள்பொருளக் கொள்கின்ற முகத்தற்கருவியாஞர்கள் என்ற அவர்களது முதன்மை யின்மையை மொழிந் தவாறு.

ஆணவச் சத்தியும் ஆம்அதில் ஐவரும் காரிய காரண ஈசர் கடைமுறை பேணிய ஐந்தொழி லால்விந்து விற்பிறந்(து) ஆணவம் நீங்கா தவரென லாகுமே. 398

இம் – எனின் ஆணவமலமொன்றே உடைய ஆன்மாக்களியல்பு உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; ஆணமலமாகிய சத்தியொன்றனுடன் உதித்தவர்களான ஐவகை ஆன்மாக்களும், காரண சசரும் காரிய ஈசருமாவர். இறுதியில் பரசிவம் திரு வுள்ங்கொண்ட பஞ்சகிருத்தியத்தால், சுத்தமாயை யிற்ருேன்றி ஆணவச்சத்தி நீங்கப்பெருதவர்கள் எனலாம் என்றவாறு.

ஐவராவார் அணுசதாசிவரும், அஷ்டவித்தி யேசுரரும், சப்தகோடி மகாமந்திரர்களில் இரு வகையரும், அபக்குவமலரான ஆன் மாக்களும் ஆவார்கள்.

அணுசதாசிவராவார் அன்பே வடிவாய், அதி கார சிவனுடைய அனுக்கிரகத்கைப் பெற்று, பிரளயா கலருக்கு அருள்வழங்கிக்கொண்டு, சாதாக் கியதத்துவத்திலே போகங்களே நுகர்ந்து, சதா சிவணேச் சூழ்ந்து இருப்பவர்களாகிய பிரணவர், சுதர், சுதீப்தர், காரணர், சுசிவர், ஈசர், சூக்குமர், காலர், அம்பு, தசேசர் என்ற பதின்மரும் ஆவர். அணுசதாசிவர் என்பது குழுஉப்பெயர்.

அஷ்டவித்தியேசுரராவார் அசுத்தமாயா கிருத் தியங்களுக்கு அதிகாரிகளாய், அதிகாரமலம் மாத்திரம் உடையவர்களாய், ஈச்சுரதத்துவத் திலுள்ள புவனங்களுக்கு அதிபதிகளாய், அங்கு வசிப்பவர்களாகிய அனந்தர், சூக்குமர், சிவோத் தமர், ஏகநேத்திரர், ஏகவுருத்திரர், திரிமூர்த்தி, சீகண்டர், சேகண்டி என்ற எண்மரும் ஆவர்.

சப்தகேரடி மகாமந்திரராவார் நம: சுவாஹா, சுவகா, வௌஷட், வஷட், பட், ஹும் என்ற ஏழு இறுதிகளுடைய மந்திரங்களுக்கு அதிபதி களாய், அஷ்டவித்தியேசுரர்களால் பிரேரிக்கபட்டு, சுத்த வித்தியர் தத்துவத்தில் வசிப்பவர்களாய், திலன் நிராதாரமாய் நின்று அனுக்கிரகிக்குமிடத்து அதற்குக் காரணமாயிருந்து அதிகாரத்தில் வைராக் கியம் பிறந்த போது சிருட்டிக்குப் பின்பு மோட் சத்தில் சேர்க்கப்படுகின்ற மூன்றரைக்கோடி பேர்கள்.

மற்ற மூன்றரைக்கோடி பேர்களாவார். சிவண் குருமூர்த்தத்தை அதிட்டித்து நின்று, சகலான்மாக் குளேக் காத்தருளும்போது அதற்குக் காரணர்களாக இருந்து மகாப்பிரளயத்திலே வீடுபெற இருப் பவர்கள்.

அபக்குவமலராவார் சுத்த வித்தைக்குக் கீழே மாயைக்கு மேல் வசிப்பவர்களாய், வடிவற்று, ஆணவமலமே வடிவாய், சுத்தமாயையிலே தோற் றம் ஒடுக்க முடையவர்களாய், ஆணவம் பரிபாகம் பெறுமளவும் பெத்தர்களாய், விஞ்ஞானத்தாலும் அநுபவத்தாலும் யோகத்தாலும் சந்நியாசத் தாலும் தீட்சையினுலும் மாயை கண்மங்கள் நீங்கப்பெற்றவர்களாய், அசுத்த மாயைக்கு மேலுள்ள புவனங்களிலுள்ள போகங்கட்கு ஏதுவாய் இருப்பவர்கள். இவர்களில், மந்திரபதம் பெறுபவரும். மந்திரேசபதம் பெறுபவருமாகப் பரிபாகத்தால் இருவகையர் உளர்.

இவர்களில் ஒவ்வொருவரும் தமக்கு மேலுள்ள வர்களே நோக்கக் காரிய ஈசர்களாகவும் கீழுள்ளவர் கட்குக் காரணர்களாகவும் இருப்பதால் 'காரிய காரண ஈசர்' என்றருளப்பட்டது. அதிலும் காரியத்தன்மை மிகுதலின் சிறப்பும் மிகுதியும் பற்றி முற்கூறப்பட்டது. இவர்கள் ஐவரும் பரசிவத்தின் அருளால் விந்து சத்தியினின்று தோன்றிய தனு கரண புவன போகங்குளயுடையவர்கள். ஆதலின் 'பேணிய ஐந்தொழிலால் விந்துவிற் பிறந்து ' என்றருளப் பெற்றது. பேணிய - இறைவன் திருவுளத் தெண்ணிய.

ஆணவம் நீங்காதவர் என்றது என்றுமே நீங்காதவர் என்பதன்று; சிவபெருமான் உண் ணின்று உணர்த்தும் பரிபாகம் பெறும்வரையில் நீங்காதவர் என்பதே பொருளாம்.

உற்றமுப் பாலொன்று மாயாள் உதயமாம் மற்றைய மூன்று மாயோ தயம்விந்து பெற்றவள் நாதம் பரையிற் பிறத்தலால் துற்ற பரசிவன் தொல்விளே யாட்டிதே. 399

இம் – எனின், மாயை முத்திறப்படும் என்பதும் அம்மாயையின் பரம்பரையும் உணர்த்துதல் நுதேலிற்று.

இ – ள்: பொருந்திய மாயையிலிருந்து சுத்தம் அசுத்தம் பிரகிருதி என்ற மூன்று பகுதிகள் தோற்றமாகப்பொருந்தும். இங்ஙனம் கூறிய மூன்ருன மாயைக்குத் தோற்றுமிடனுயுள்ளது விந்துசத்தியாகும். அவ்விந்துவிஃவப் பெற்றவள் நாதசத்தி; அவள் பராசத்தியிலிருந்து பிறத்தலால் இங்ஙனம் தோற்றுவிக்கின்ற செயலெல்லாம் புரையைத் தனது சத்தியாக உற்ற பரசிவத்தினு டையு படைமையான வினேயாட்டுக்களாம், என்றவாறு.

400-

மாயை ஒன்றே மல கன்மங்களோடு விரவாது இருப்பதும், விரவி நிற்பதும், விரவித் தூலபரிணும மாய்த் தோன்றுவதுமாகிய முப்பகுதியை உடைமை யின் ' ஒன்று மாயாள் உற்ற முப்பால் உதயமாம் ' என்றருளினர். இதீன்,

'' விந்துவின் மாயையாகி மாயையின் அவ்வியத்தம் வந்திடும் விந்துத்தன்பால் வைகரியாதி மாயை முந்திடும் அராக மாதி முக்குண மாதி மூலம் தந்திடுஞ்சிவனவன்றன் சன்னிதிதன்னின் நின்றே''

எனவரும் சிவஞான சித்தித் திருவிருத்தத்தானும், ஞானுவரண விளக்கத்தானும், அதன் உரையானும் சுத்தமாயை அசுத்தமாயை பிரகிருதிமாயை என முத்திறப்படுதல் தெளிக.

மாயோதயம் மற்றைய மூன்றும் என்றது மாயையானது விந்துசத்தியிலிருந்து தோன்றும் என்பது பற்றி முறையே பரசிவன், பரை, நாதம். விந்து மாயை எனத் தோற்றமுறைமை சொல்லப் பெற்றது. துற்ற – பொருந்திய. பரையைச் சத்தியாகப் பொருந்திய என்பதாம்.

ஆகாய மாதி சதாசிவ ராதியென் போகாத சத்தியுட் போந்துடன் போந்தனர் மாகாய ஈசன் அரன்மால் பிரமனும் ஆகாயம் பூமி காண அளித்தலே.

இம் – எனின். சதாசிவன் முதலியோர் சிருஷ் டிப்பர் என்பது உணர்த்ததெல் நதெலிற்று. இ - ள்: ஆகாய முதலான பஞ்சபூதங்கள் என்ன? சதாசிவர் முதலான பஞ்சமூர்த்திகள் என்ன? எனின், இவர்கள் என்றும் அழிவில்லாத மாயா சத்தியுள் தோன்றி விரைந்து வந்தவர்கள். மகேசன். உருத்திரன், மால், பிரமன் இவர்களால் ஆகாயமுதல் மண்ணீருன பூதங்கள் புலஞம்படிப் படைத்தல் ஆம் என்றவாறு.

ஆகாயமாதியென் சதாசிவராதி என் என்றது. இப்பூதங்கட்கும் சதாசிவர் முதலிய பஞ்சமூர்த்தி கட்கும் உள்ள இயைபு என்ன என்று அறிய விரும்பும் மாணவன் வினுவைக் கொண்டு கூறியது.

போகாத சத்தி - நித்தியமாகிய மாயாசத்தி, சதாசிவன் சத்தி மஞேன்மணி. மகேஸ்வரன் சத்தி கௌரி. உருத்திரன் சத்தி உமை. மால் லட்சுமி, அயன் சத்தி சரஸ்வதி, சதாகவெஞ்தியர் தோன்றுமுறையாவது ஞானமும் கிரியையும் சமமாய் ஒத்த சதாசிவர் ; அவரிலிருந்து மகேசர் ; அவரிலிருந்து உருத்திரர்: அவரிலிருந்து திருமால்; அவரிலிருந்து அயன் எனத் தோன்றுதல், இவர்கள் உருத்திரன் முதலியோர் மகேசர் ஐவருள் இறைவனுடைய நவந்தரு பேதங்களில் சகள ∞ வடிவம் நான்கனுட்பட்டு, சுத்தவித்தியா தத்துவங் களில் வைகும் காரணேஸ்வரர்களாவர். சகலரில் தவவிசேடத்தால் `அதிகாரம் பெற்ற காரியேஸ் வரர்களல்லர் என்பது தெளிக

மாகாய ஈசன் - மகேசன், மா கு ஆய ஈசன், கு சாரியை ; தவிர்வழிவந்தது, மா ஆய ஈசண் -மகேசன், அரன் - உருத்திரன், காண அளித்தல் - காணுதலும் அளித்தலும், எனவே ஏணய முத்தொழிலும் உபலக்கணத்தால் கொள்ளப் பட்டன.

அளியார் முக்கோணம் வயிந்தவந் தன்னில் அளியார் திரிபுரை யாம்அவள் தானே அளியார் சதாசிவ மாக அமைவாள் அளியார் கருமங்கள் ஐந்துசெய் வாளே. 401

இம் – எளின், பஞ்சகிருத்தியமும் பராசத்தியி**ன்** செயலே எனல் நுதலிற்று.

இ – ள் : கருணேநிறைந்த முக்கோண வடிவான விந்து சத்தியில் திரபுரையாகிய மனேன்மணி தோன்றுவள். அவளே சதாசிவமாகி அமைவாள் ; ஆன்மாக்கள் மீது வைத்த கரு‱யால் பஞ்ச கிருத்தியங்களேப் பண்ணுவள் என்றவாறு.

இது சத்திசிருஷ்டி கூறியது.

வாரணி கொங்கை மஞேன்மணி மங்கலி காரண காரிய மாகக் கலத்தவள் வாரணி ஆரணி யான அம் மோகினி பூரணி போதாதி போதமு மாமே.

402

இம் – எளின், அவளே பரஞானமாகவும் அபர ஞானமாகவுமிருப்பள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: கச்சணிந்த திருத்தனபாரத்தையுடைய மனேஸ்மணியும், நித்திய சுமங்கலியும், காரணேஸ் வரர் காரியேஸ்வரர்களிடத்து அவரவர்கள் நிஃயிற் கலந்தவளும், கணேசையும், வேதரூபியும் அந்த மோகினியும் ஆகிய பூரணி அறிவும் பேரறிவும் ஆவள் என்றவாறு,

காரண காரியமாகக் கலத்தலாவது காரணேஸ் வரர்களுக்கு அவர்கள் சத்தியாயும், காரியேஸ்வரர் களுக்கு அவர்கள் சத்தியாயும் கலந்து நின்றி பஞ்சகிருத்தியம் பண்ணுதலாம்.

வாரணம் — யானே. வா ரணி — கணேசை. ஆரணம் - வேதம்.ஆரணி - வேதவடிவினள். ஆரணி யான மோகினி என்றது, வேதம் அவரவர்கள் ஞான பரிபாகத்திற்கு ஏற்ப உண்மை விளக்கஞ்செய்து மயக்கி நிற்றஃப்போல இவளும் அங்ஙனம் உண்மை ஞானம் பயப்பித்தலின் கூறியதாம்.

போத அதிபோதம் - அறிவும் பேரறிவும் ஆவர் என்றவாறு. அறிவு பாச பசுஞானங்கள். பேரறிவு பதிஞானம்.

நின்றது தாஞய் நிறைந்த மகேசுரன் சென்றங் கியங்கி அரன்திரு மாலவன் மன்றது செய்யும் மலர்மிசை மேலயன் என்றிவ ராக இசைந்திருந் தானே.

403

இம் — எனின், முக்கோரன், உருத்திரன், திருமால் அயன் என்னும் இவர்களோக எழுந்தருளியுள்ளமை உணர்த்துதெல் நாதலிற்று.

இ–ள்: தற்சிவமாய் நின்று நிறைந்த மக்கேரன், கத்தமாலையுயிற்சென்றை கலக்கி, உருத்திரண், திருமால் மணம் வீசுகின்ற தாமரைமலர்மேல் உள்ள அயன் என்ற முத்தொழில் செய்யும் மூர்த்திகளாகப் பொருந்தியிருந்தான் என்றவாறு.

மும்மூர்த்திகளாகப் பொருந்தியிருந்தான் என்றது அவர்களாகவே திருமேனிகொண்டான் என்பதன்று; அவர்களே அதிட்டித்து நின்ருன் என்பதே கருத்து.

் அங்கு சென்று இயங்கி எனப் பிரித்துக்கூட்டுக. மன்று என்பது மன்றல் என்பதன் திரிபு; மண**ம்** என்பது பொருள்.

ஒருவனு மேஉல கேழும் படைத்தான் ஒருவனு மேஉல கேழும் அளந்தான் ஒருவனு மேஉல கேழும் கடந்தான் ஒருவனு மேஉட லோடுயிர் தானே.

404

இம் – எளின், இறைவனே எல்லாமாயிருப்பவ<del>ன்</del> என்பது உணர்த்துதல் நாதலிற்று.

இ – ள் : இறைவன் ஒருவனே உலகு ஏழையும் படைத்தவன்; அளந்தவன்: அழித்தவ**ன்**: உயிரு**ம்** உடலுமாக இருப்பவன் என்றவாறு.

அளந்தான் - திருமால். அளத்தல் விணப் போகங்களே அவரவர் நுகருமாறு அளந்தூட்டிக் காத்தல்.

் கடந்தான் – அழித்தவன், உடலோடு உயிர் – உடலோடு கூடிய உயிர் ; , சீவவர்க்கும். செந்தா மரைவண்ணன் தீவண்ணன் எம்இறை மஞ்சார் முகில்வண்ணன் மாயஞ்செய் பாசத்துக் கொந்தார் குழலியர் கூடிய கூட்டத்து மைந்தார் பிறவி அமைத்துநின் ருனே. 405

இம் – எளின், இறைவன், மாயையால் ஆடவர் மகளிர் கூடப் பிறவியை அமைத்தமை உணர்த் துதெல் நுதலிற்று

. இ – ள்: செந்தாமரைபோன்ற நிறத்தையுடைய தீவண்ணஞிய இறைவனும் மேகவண்ணஞிய திருமாலும் கூடி விளேத்த் மாயாகாரியமாகிய காதலால், மைந்தர்கள் பூங்கொத்தை அணிந்த கூந்தீலயுடைய மகளிரோடு கூடிய கூட்டத்தால், உலகத்தில் பிறவியை அமைத்து நின்றனர் என்ற வாறு.

மைந்தார் குழலியர் கூடிய கூட்டம் என இயைக்க மைந்தர் என்பது மைந்தார் என எதுகை நோக்கி நீண்டது.

செந்தாமரைவண்ணஞய தீவண்ணன் எம் இறை என இயைத்துச் செந்தாமரை நிறப்பண் பையும், தீ ஒளிப்பண்பையும் உணர்த்தியமை அறிக. மஞ்சார் முகில் - வெண்முகிலும் கருமுகி லும். திருமாலே மஞ்சார் முகில்வண்ணன் எனக் கூறியது, ஆலகால விஷம் தாக்குவதற்கு முன்பு செந்நிறமும், தாக்கிய பின் கருநிறமும் பெற்ற வரலாற்றினே உட்கொண்டு. 'மைந்தார் முகில் வண்ணன், எனப் பாடங்கொண்டு வலிமை நிறைந்த திருமால் என உரைப்பாருமுளர். இவர்கள் ஈற்றடியை 'அந்தார் பிறவி அறுத்து நின் ருனே ' என்று பாடங்கொள்வர். இப்பாடத்திற்கு, அழகிய மாஃபோல் தொடுத்து வருகின்ற பிறவியை அறத்து நின்ருன் என்பது பொருளாதல் காண்க. அதிகாரம் சர்வசிருஷ்டி கூறுவதாகலின், 'அறுத்து நின்ருன்' என்பது அமையுமாறு யாங்ஙனம்?

தேடும் திசைஎட்டுஞ் சீவன் உடலுயிர் கூடும் பிறவிக் குணஞ்செய்த மாநந்தி ஊடும் அவர்தம துள்ளத்தி னுள்நின்று நாடும் வழக்கமும் நான்அறிந் தேனே.

406

இய் – எனின், இறைவன் உயிர்களுக்குப் போ**கி** யாக இருந்து விருப்பம் வி*கோவித்த*ஃ உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: தேடப்படுகின்ற திசையெட்டிலும் உடலோடு உயிர் கூடுதலாகிய பிறத்தற்ருழிஃ அதற்குக் குணமாக அமைத்த சிவபெருமான், கன்னியரும் காஃளயருமாக இருந்து ஊடுகின்ற வருள்ளத்தில், உள்பொருளாக எழுந்தருளி நின்று விருப்பஞ்செய்யும் வழக்கத்தையும் நான், அறிந்தேன் என்றவாறு.

தேடுந்திசை எட்டும் என்றது எட்டுத்திசைக் குள் அகப்பட்ட எல்லா அண்டங்களிலும் என்ற வாறு. உடலுயிர் கூடும் பிறவிச் சீவன் குணம் எனத் கூட்டி உடலோடு உயிர் கூடுதலாகிய பிறவியை உயிரின் குணமாக அமைத்த சிவபெருமான் எனு பதப் பொருள் கொள்க. ஊடுமவர் - புணர்ச்சி இன்பின் மீதூர்ச்சிக் காகப் புலவிகொள்ளுகின்ற கன்னியர் காஃபயர். உள்ள தின் உள் நின்று நாடும் வழக்கம் - உயிர்க்கு யிராய் நின்று விருப்பத்தை விஃபுவிக்கின்ற வழக்கத்தை; என்றது போகியாயிருந்து உயிர்க்குப் போகத்தை நல்கு தஃ உணர்த்திற்று, கந்த புராணத்து, இறைவன் யோகியாயிருப்ப இஃண விழைச்சியற்கை கூடாது அவரவர் இருந்தமை காமதகனப் படலத்தில் காணலாம்

ஓராய மேஉல கேழும் படைப்பதும் ஓராய மேஉல கேழும் அளிப்பதும் ஓராய மேஉல கேழும் துடைப்பதும் ஓராய மேஉட லோடுஉயிர் தானே.

407

இம் — எனின், சிவசத்திகளின் சேர்க்கையே முத்தொழில்புரிவது என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இடள்: ஒப்பற்ற சிவசத்திகளின் கூட்டமே, ஏழுலகங்களேயும் படைப்பதும் காப்பதும் அழிப் பதும் உடலோடு உயிராய் ஒன்ருயிருப்பதுமாம் என்றவாறு.

ஆயம் – கூட்டம், படைத்தது. நடப்பது, இறப்பது எனப் பாடங்கொள்வாருமுளர். சிவத்தின் கூறு உயிரும், சத்தியின் கூறு உடலு மாதலின் உடலோடு உயிர்தா ஃன என்றருளினர். இந்த நிஃயைப் பிருங்கி முனிவர் சத்தியின் மறக் கருணேயால் உடல்வலி இழந்ததும். சிவனருளால் திவீன் வழிபட்டதும் ஆகிய வரலாறு கொண்டு தெளிக. நாதன் ஒருவனும் நல்ல இருவரும் கோது குலத்தொடுங் கூட்டிக் குழைத்தனர் ஏது பணியென் றிசையும் இருவருக்(கு) ஆதி இவனே அருளுக்ன் முனே.

408

இம் – எனிவ், சிவமே முதற்கருத்தாவாக நின்று ஏணேயோரை இயக்கித் தொழில் நிகழ்த்துகின்ற தெனல் நுதலிற்று.

இ — ள்: சிவமும், சதாசிவமும், மகேச்சுரனும் சுத்தம் அசுத்தமாகிய மாயைகளேக் கலக்கினர். அப்போது, எங்களுக்குரிய பணி ஏது என்று வினவும் அரி அயற்குச் சிவமே அவரவர்க்குரிய தொழில்களே அருளிச்செய்கிறுன் என்றவாறு

நாதன் ஒருவன் - சிவன், நல்ல இருவர் - ஞான கிரியாசத்<u>தியு</u> மாகிய தா தான்மி**ய** சத்தியும், இருவர். ஆக மூவரும், கோதுகுலத் சத்திகள் கூட்டமாகிய கூட்டி – அசுத்தமாயா ·தோடும் குழைத்தனர் 🗕 தனுவாதிகளோடு கூடச்செய்**து**. பரிபாகப்படுத்தினர் என்பாரும் உளர். நல்ல இருவர் என்ப தற்கு அவ்விருவரும் எனப் பொருள் கோடல் பொருந்தாது என்பதைச் சிவஞான மாபாடியத்து முடிபின் இற்திப் பகுதியால் முதற்காரண தெளிக.

அப்பரி செண்பத்து நான்குநூ ருயிரம் மெய்ப்பரி செய்தி விரிந்துயி ராய்நிற்கும் அப்பரி சேதென்று புடலும் மனிதர்கள் அப்பரி சேஇருள் மூடிநின் ரூரே.

இப் – எளின், உயிர்கள் எண்ணிலவாய், பல கோடி யோனிபே தமுடையனவாய் விரிந்தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்றை.

இ – ள் : அவ்வண்ணம், எண்பத்துநான்கு நூருயிரம் யோனி பேதங்களேப் பொருந்தி. விரிந்து, உயிராயும் இறைவன் நிற்குமது யாங்ஙனம் ? என்று வினவும் உலகாயதர் அங்ஙனமே ஆணவமலத்துள் **அ**ழுந்திக் கி**டந்தவர் ஆவர் என்**றவாறு.

எண்பத்து நான்கு நூருயிரம் பேதத்தை,

🕶 ஊர்வ பதினென்ரும் ஒன்பது மானுடம நீர்பறவை நாற்காலோர் பப்பத்து - சீரிய பந்தமாந் தேவர் பதிஞ லயன்படைத்த அந்தமில்சீர்த் தாவரநா ஃந்து ''

என்ற வெண்பாக்கொண்டு தெளிக. இறைவன் விரிந்தும் அவற்றிற்கு உள்ளுணர் இங்ஙனம் போருளாயும் (உயிராயும்) இருத்த‰ அறியா தவர் ஆணவமலத்துளழுந்திய அறிவிலிகளேயாவர் '<mark>என்பது கருத்து. 'மனிதர்கள்' என்</mark>ற சொற் பயன் மனமிருந்தும் அதன் பயன் கொண்டிலர் என்றை குறிப்புணரே நின்றது.

ஆதித்தன் சந்திரன் அங்கி எனப்பலர் போதித்த வரணெலி பொங்கெரி நீர்புவி வாதித்த சத்தாதி வரக்கு மனுதிகள் ஓதுற்ற மானியயின் விந்துவின் உற்றதே . 410 இம் – எனின், சுத்தமாயையினின்று தோன்றிய னவே அணத்துலகும் என்பேது உணர்த்துதல் நுத லிற்று.

இ - ள் : சூரியன் சந்திரன் அக்கினி எனப் பல தேவர்களும், அறிபொருளாகக் காட்டிய வான், காற்று, தீ. நீர், நிலம் என்ற பஞ்சபூதங்களும், பேசப்படுகிற சத்தம் முதலிய தன்மாத்திரைகளும், வாக்கு முதலிய கன்மேந்திரியங்களும், மனம் முதலான அந்தக்கரணங்களும் ஆகச் சொல்லப் பெற்ற இவை அணத்தும் அசுத்தமாயை சுத்த மாயை இவற்றினின்று தோன்றியனவே என்ற வாறு

போதித்த வான் – அறிவுருவாகிய ஆகாயம்.

## 10. **6**56

இவ்வண்ணம் சர்வசிருஷ்டி யுரைத்த தம்பிரான் மூலர் பத்துத் திருமந்திரங்களால், நிஃபெருகிய திதியை உணர்த்துவான் எடுத்துக்கொண்டார். திதியாவது முன் படைக்கப்பட்டன யாவும் தத்தம் விணப்போகங்களே நுகரச்செய்து காத்தல். இத்தொழில் ஊட்டிக் கழிக்கும் உபாயமாதலின் உடலளிப்பாய சிருட்டியின் பின்னர் வைக்கப் பட்டது

புகுந்துநின் ருன்வெளி யாய்இரு ளாகிப் புகுந்துநின் ருன்புகழ் வாய்இகழ் வாகிப் புகுந்துநின் ருன்உடலாய்உயி ராகிப் புகுந்துநின் ருன்புந்தி மன்னிநின் ருனே. இம் — எளின், இறைவனே எங்கும் வியாபியாய் நின்று காக்கின்றுன் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : புத்தியுள் நிறைந்து நிற்கின்ற இறைவன், வெளியுள் விளங்கும் ஒளியாயும், அதற்கு மறையாகிய இருளாயும் புகழ்ச்சியாயும். இகழ்ச்சியாயும், உடலாயும், உயிராயும் கலந்து நின்றனன் என்றவாறு.

வெளி – ஆகாயம் ; பரவெளியாகிய ஞானம். இருள் - அஞ்ஞானம், புகழ்வு - ஞானகாரியம். இகழ்வு – அஞ்ஞான காரியம். உடல் சடமாய் இடந்தந்துநிற்பது. உயிர் வியாபகமாய் இடத்துள் எங்குமாய் நிறைந்து நிற்பது. புந்தி - அறிவு.

தானே திசையொடு தேவரு மாய்நிற்கும் தானே உடலுயிர் தத்துவ மாய் நிற்கும் தானே கடல்மஸ் யாதியு மாய்நிற்கும் தானே உலகில் தஸ்வனு மாமே.

412

இம் — எனின், இறைவென் எல்லாமாய் நிற்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இறைவனே திசைகளும், அவற்றில் உறைகின்ற தேவர்களுமாய் நிற்பன் ; உடலாயும், அதனுள் தங்கும் உயிராயும், தத்துவங்களாயும் நிற்பன்; கடல், மஃ முதலானவையாயும் நிற்பன்; உலகிற்குத் தஃவேனுமாவான் என்றவாறு.

எல்லாமாய் நிற்றலாவது உடனுய் நிற்றல், தூவேனுமாமே என்றது வேருய் நிற்றல்.

3)

உடலாய் உயிராய் உலகம தூகிக் கடலாய்க் கார்முகில் நீர்பொழி வாஞய் இடையாய் உலப்பிலி எங்குந்தா ஞி அடையார் பெருவிழி அண்ணல்நின் ருனே. 413

இம் – எனின், இறைவன் காண்பானும் காட்சி**ப்** பொருளுமாய் நிற்றல் உணர்த்துதல் நு*த*லிற்று.

இ – ள் : உடலாயும், உயிராயும், உலகமாயும் கடலாயும், கரியமேகம் நீரைப் பொழிகின்ற வானம் ஆகிய இவையாயும் இவற்றின் உள்ளுறைபவணுயும் எங்கும் கேடற்ற பொருளாயும், எங்கும்சர்வவியாபி யாயும் சென்று பற்று தஃப் பொருந்திய பெரிய கண் கஃ யுடைய அண்ணலாகிய பரமேசுவரன் நின்ருன் என்றவாறு.

ஆகவே கண்ணுயும், கண் ஊயுடையவனுகியு**ம்,** கடல் மஃ முகில் முதலிய காட்சிப்பொருளாயு**ம்** இறைவன் எழுந்தருளிக் காக்கின்றுன் என்ப**து** கருத்து.

தேடுந் திசைஎட்டுஞ் சிவன் உடலுயிர் கூடு மரபிற் <sub>கு</sub>ணஞ்செய்து மாநந்தி ஊடும் அவர்தம துள்ளத்து ளேநின்று நாடும் வழக்கமும் நான்அறிந் தேனே.

414

இம் – எனின், இறைவன் உள்ளத்துள் நின்று தேடப்படும் பொருளாதஃ உணர்த்து தெல் நுதலிற்று. இ - ள் : சிவபெருமான், தேடப் பெறு கிற எட்டுத் திசைகளிலும், சீவைடுகிய உயிர் உடலோடு கூடும் வகையில் குணங்களே உண்டாக்கி, மாறு பட்ட அவ்வான்மாக்களின் உள்ளத்துள்ளே நின்று, அவர்களேக் காத்தருளும் வழக்கத்தையும் நான் அறிந்தேன் என்றவாறு.

் இத்திருமந்திரமும். சர்வசிருஷ்டியில் வரும் (406) திருமந்திரமும் ஒன்றுபோலக்காணப்படினும் பாட வேற்றுமையுடைமையும் அதிகார இயைபிற்கு ஏற்பப் பொருள் மாற்றமுடைமையும் கூர்ந்து தெனிக.

நாடுதல் - விரும்பிக்காத்தல். குணபேதத்தால் மாறுபட்ட உயிர்களின் உள்ளத்தே நின்று அவரவர் கள் பரிபாகத்திற்கேற்பப் பாதுகாக்கின்றுன் இறைவன் என்றவாறு. ஊடுதல் – பிணங்குதல்.

தானேரு காலந் தனிச்சுட ராய்நிற்கும் தானேரு கால்சண்ட மாருத மாய்நிற்கும்<sub>.</sub> தானெரு காலந் தண்மழை யாய்நிற்கும் தானெரு காலந்தண் மாயனு மாமே.

415

இம் – எனின், இறைவன் சுடர், மாருதம் முதலி யனவாய் நிற்றஃ உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இறைவன் தாஞெருகாலம் ஒப்பற்ற ஒளிப்பொருளாயும், சண்டமாருதமாயும், குளிர்ந்த மழையாயும், தண்ணிய திருமாலாயும் இருப்பன் என்றவாறு ் தனிச்சுடர் – சூரியன், சண்டமாருதம் – வேக் மான காற்று.

அன்பும் அறிவும் அடக்கமு மாய்நிற்கும் இன்பமும் இன்பக் கலவியு மாய்நிற்கும் முன்புறு காலமும் ஊழியு மாய்நிற்கும் அன்புற ஐந்தில் அமர்ந்துநின் ருனே.

416

இம் – எனின், இறைவெண் இருப்பு இப்படி எ**ண்றல்** நாதலிற்று.

இ - ள்; பஞ்சபூதங்களினும் அன்புடன் எழுந் தருளியிருக்கும் இறைவன், அன்பு; அறிவு; அடக்கம்; இன்பம், இன்பம் விஃாக்கும் புணர்ச்சி ஆகிய எல்லாமாய் நிற்பன்; மேலும் தோற்றக் காலமும், இறுதிக் காலமுமான ஊழியுமாக இருப்பன் என்றவாறு.

இறைவன் அன்பு முதலிய உயிர்க்குண மாகியும் புணர்ச்சி முதலாகிய தொழிலாகியும், பொழுதாகி யும் இருப்பன் என்பது கருத்து.

உற்று வணவான் அவனே உலகி**ணப்** பெற்று வணவான் அவனே பிறவியைச் சுற்றிய சாலும் குடமுஞ் சிறுதூதை மற்றும் அவனே வணயவல் லானே.

417

இம் – எளின், இறைவனே உலகிற்கு நிமித்த காரணன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இந்தப் பிரபஞ்சத்தைப் பொருந்து சிருஷ்டிப்பவனும். உயிர்களேப் பெற்றுப்பி றவியைக் கொடுப்பவனும் சால் குடம் தூதை மற்றுமுள்ள எல்லாவற்றையும் வணயவல்லவனும் இறைவனே என்றவாறு.

உற்று – அசுத்தமாயையைக் கலக்கி. பெற்று – உயிர்களேப்பெற்றுத் தாம் அம்மையப்பராக இருந்து, சுற்றிய சால் - திரிகையைக் சுற்றியதால் ஆன சால், சால் - பெரிய மிடா. தூதை - கலயம். சால் குடம் முதலியன சிறியவும் பெரியவுமாகிய உடற்பேதங்களே உணர்த்தி நின்றன.

உள்ளுயிர்ப் பாயுட லாகிநின் முன்நந்தி வெள்ளுயி ராகும் வெளியான் இலங்கொளி உள்ளுயிர்க் கும்உணர் வேயுட லுட்பரந்து தள்ளுயி ராவண்ணந் தாங்கிநின் முனே. 418

இம் — எனின், உடலினுள்ளே உயிர் தள்ளப் - பெருது தங்கி நிற்கும்வண்ணம் தாங்கி நிற்பவன் சர்வேஸ்வரனே என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள்: உள்ளே பூரிக்கப்பெறும் பூரகமாயும் உடலாகியும் நின்று நிறைந்துள்ளவனும், அநாதியே மலமொன்று அம் பற்றப்பெறுத சுத்தான்மாலாக வீற்றிருக்கும் பரவெளி வடிவானவனும் ஆகிய சவகை, விளங்குகின்ற ஒளியுடன் சுவாசிக்கும் உணர்வோடு இயைந்த உடலுட் பரவி நின்று உயிரானது தங்கால வெல்ஃ க்குள் தள்ளப்படா வண்ணம் காத்து நின்றுன் என்றவாறு.

'உள்ளுயிர்ப்பாய்' என்றது '' என்னுளே உயிர்ப்பாய்ப் புறம்போந்து புக்கு '' என்ற அப்பர் திருக்குறுந் தொகையை நிணவூட்டுகிறது.

419

வெள்ளுயிர் - சுத்தான்மா. ஆன்மாக்களாகிய நாம் கேவலநிஃயிலும் மலத்துள்ளே அழுந்திக் கிடக்கின்ற அசுத்த ஆன்மாக்கள்; இறைவஞே என்றும் மலம் பற்றுத சுத்தான்மா; ஆதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். வெளி - பரவெளி; பூதாகாய மன்று

உள் உயிர்க்கும் உணர்வு ஏய் உடலுள் பரந்து உயிர் தள்ளாவண்ணம் தாங்கிநின்றுன் எனக் கூட்டி, திதிக்கேற்பப் பொருள்கொள்க உடலில் உயிர் தங்கி நிற்பதும் இறைவன் கருணேயால் என்றபடி.

தாங்கருந் தன்மையுந் தானவை பல்லுயிர் வாங்கிய காலத்து மற்றுேர் பிறிதில்லே ஓங்கி எழுமைக்கும் யோகாந்த மவ்வழி தாங்கிநின் முனும்அத் தாரணி தானே.

இப் – எளின், இறைவனே சங்காரகாரணனைப் எல்லாவற்றையும் தாங்கிநிற்பவன் என்பதுணர்த் தேதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அங்ஙனந்தாங்கிய அரியதன்மையும், தான் பல்லுயிர்களாகிய அவைகளே ஒருசேரச் சங்கரித்த காலத்து வேறெவரும் எஞ்சிநின்ருர் களில்லே யாதலால் ஆருதாரங்களேயும் கடந்து ஒங்கிநின்ற துவரதசாந்தமாகிய யோகாந்தத் தானத்து தாரணி முதல் எல்லாவற்றையும் தாங்கி நின்றுணும் அவனே என்றவாறு தாங்கு அருந்தன்மை எனப் பிரித்துத் தாங்கிய அருமை எனப் - பொருள்கொள்க. இது மேல் மந்திரத்துக் கூறியதணே அநுவதித்து நின்றது.

வாங்கிய காலம் – சர்வசங்காரகாலம். மற்ரோர் பிறிதில்லே – மற்ரேரும் பிறிதும் இல்லே என்பதாம். "வேறு இல்லே உண்டு ஐம்பால் மூவிடத்தன" ஆதலின் மற்றோர் பிறிதில்லே என முடிந்தது.

எயுமைக்கும் – ஏழுநிஃலகளுக்கும் அணியாவன மூலாதாரமுதல் ஆறும், கடந்த துவாதசாந்தமு மாம். யோகாந்தம் - யோகத்தின் முடிந்த இடம். யோகம் ஆதாரங்களேப் பற்றி நிற்பது. அந்தம் அதணேக் கடந்த ஏழாவது நிலம்.

அத்தாரணி தாங்கி நின்றுனும் தானே எனக் கூட்டுக. தாரணி - உலகம்.

அணுகனுஞ் சேயவன் அங்கியிற் கூடி நணுகினும் ஞானக் கொழுந்தொன்று நல்கும் பணியினும் பார்மிசைப் பல்லுயி ராகித் தணியினும் மண்ணுடல் அண்ணல்செய் வானே. 420

இம் – எனின், இதுவுமது.

இ – ள் ; ஆன்மபோதத்தால் அணுகுவார் அணு தினும் அவர்களுக்குத் தூரத்திலுள்ளவணுகிய சிவன், தீயைப்போலச் சேர்ந்து அணுகிணுலும் ஒப்பற்ற சிவஞானத்தைக் கொடுப்பான். இவ்வுல கத்துப் பல உயிர்களாகி வணங்கினும் அவ்வுயிர் கட்கு நிஃபெறுடைய உடஃ அண்ணல் செய்வா**ன்** என்றவாறு.

அணு இனும் நணு இனும் என்பன அண்மையிற் போதல் என்பதை உணர்த்தின். அருள் து ஊயால் அணுகு இன்றேம் என்பதன்றி ஆணவத் தால் அணுகுவார்க்குச் சேயவன். அங்கியிற்கூடி நணுகு தலாவது தியினிடம்போல அகலாது அணுகாதிருத் தல். தீயைக்காண இருள் விலகிப் பொருள் புலப் படுமாறுபோல ஞான ஒளிபோலும் இறைவண அணுகிஞல் சிவஞானம் வெளிப்படும். பணிதல் -விழுந்து வணங்குதல், தணிதல் – தன்முணப்பு அடங்குதல்.

## 11. சங்காரம்

அங்ஙனம் போகநுகர்ச்சியின் காறும் ஆன்மாக் கீனப் பாதுகாத்துவந்த இறைவன், அவர்கள் இனேப்பாறற் பொருட்டாகச் சங்கரித்தஃச் சொல்லுகின்றது. "அழிப்பு இளேப்பாற்றல் '' என்னும், சித்தித்திருவிருத்தப் பகுதியையும்`ஈண்டு இணேத்து எண்ணுக.

அங்கிசெய் நீசன் அகலிடஞ் சுட்டது அங்கிசெய் நீசன் அஃகடற் சுட்டது அங்கிசெய் நீசன் அசுரரைச் சுட்டது அங்கியவ் வீசற்குக் கைஅம்பு தானே.

421

இம் – எனின், அக்னிப்பிரளயம் அறிவித்தல், நுதலிற்று. இ – ள்: இறைவன் நிலத்தையும், அஃகளோடு கூடிய கட்ஃயும். அசுரர்களேயும் சுட்டனன். அந்த அக்கினி அந்த இறைவற்குக் கையம்பாக விளங் குவது என்றவாறு.

ஈசனுல் அக<sup>ு</sup>டம் சுடப்பட்டது எனற்பாலது செயப்படுபொருளேச் செய்தது போலச் சொல்லியது.

இலயங்கள் மூன்றினும் ஒன்றுகற் பாந்த நிலேயன் றிழிந்தமை நின்றுணர்ந் தேஞல் உலேதந்த மெல்லரி போலும் உலகம் மலேதந்த மாநிலம் தான்வெந் ததுவே. 422

இம் – எளின், டிரளய வகையும், தன்மையும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: முடிவான பிரளயங்கள் மூன்றில் ஒன்று கற்பாந்தப்பிரளயம். இவ்வுலகங்களின்நிலே அன்றைக்கு இழிந்த தன்மையை அடியேன் உணர்ந் தேன், மலேகளோடு கூடிய இப்பெரிய நிலவுலகம் உலேயிலிட்ட அரிசிபோன்றது. வெந்து ஒழிவது என்றவாறு.

மூன்ருவன தினப்பிரளயம், கற்பாந்தப்பிரள யம் மகாப்பிரளம் என்பன. மகாப்பிரளயமாகிய பேரூழி தன்னுலறியப்படாத ஒன்று. கற்பாந்தம் வரையில் நான் அறிவேன் என்றருளியது திருமூல தேவைநயனுரது கற்பம் வரையுள்ள வாழ்வைக் காட்டுவதாகலாம். உஃயில்ட்ட அரிசி மேலும் கீழுமாக மோறிச் சுழன்று வேதல்போல இவ்வுலகமும் துன்ப இன்பப் புயலிற்பட்டுச் சுழல்கிறது; இறுதியில் வெந்தொழி யும் என்றவாரும்.

பதஞ்செய்யும் பாரும் பனிவரை எட்டும் உதஞ்செய்யும் ஏழ்கடல் ஓதம் முதலாம் குதஞ்செய்யும் அங்கி கொளுவியா காச விதஞ்செய்யும் நெஞ்சின் வியப்பில்லே தானே. 423

இம் — எனின், யோகிகட்குக்கற்பாந்தப்பிரளயம் ஓர் வியப்பன்றை என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ — ள் : நுகர்தற்கு இடந்தந்து நிற்கும் உலகும், குளிர்ந்த மஃகள் எட்டும், மகிழ்ச்சியை விஃவவிக்கின்ற ஏழு கடல்களின் பெருக்கமும் முதலிய எல்லாவற்றையும் மிகுதியான தீயைக் கொளுத்தி ஆகாயம் போல வெறுவெளியாக்கும் இறைவன் திருவுள்ளத்து வியப்பொன்றுமில்ஃல என்றவாறு.

குதம் - புட்டமுமாம். குதம் செய்யும் அங்கி - மூலாக்கினி; குண்டலினி; அதண எழுப்பி நிலம் முதலாகிய எல்லாவற்றையும் அழிப்பார்க்குப் பிரளயம் ஓர் வியப்புத் தருவதாகாது என்பது உட்கருத்து. பார் என்றது ஆருதாரங்களே, மடு என்றது அவற்றின் சக்கரங்களே. ஆகாசவிதஞ் செய்தலாவது பராகாய தரிசனம் செய்தல். பராகாயதரிசனஞ் செய்வார்க்குப் பார் முதலாயின புலனைகாமையின் இது உண்மையான யோகிகட்குப் பிரளயமென்பது

உணர்த்தப்பெற்றது. "பரமே பார்த்திருப்பார் பதபதார்த்தங்கள் பாரார் '' என்பதும் இ‱த்து எண்ணற்குரியது.

கொண்டல் வரைநின் றிழிந்த குலக்கொடி அண்டத்துள் ஊறி யிருந்தெண் டிசையாதி ஒன்றின் பதஞ்செய்த ஓம்என்ற அப்புறக் குண்டத்தின் மேல்அங்கி கோலிக்கொண் டானே. 424

இம் — எனின், விந்துவும் நாதத்தில் ஒடுங்கிய தேன்மை உணர்த்து தல் நுதலிற்று

இ - ள்: மேகங்கள் சூழ்ந்த மஃயினின்றிழிந்த குலக்கொடியாகிய விந்துசத்தி, பொருட்பிரபஞ்சம் எல்லாவற்றிலும் பரவியிருந்து, திக்குக்காலம் முதலிய வற்றை இடமாகக்கொண்டிருந்த பின்பு, ஓம் என்ற பிரணவமாகிய நாதத்தில் ஒடுங்கி, மூலாதாரத்தில் குணடலினியாக அமைத்தனன் என்றவாறு.

கொண்டல்வரை என்றது அருள் மஃயோகிய சிவத்தை. குலக்கொடி விந்துசத்தி. இழிதலாவது சிவம் சிருஷ்டி யுன்முகரான காலத்து வெளிப்பட்ட பராசத்தியின் பதிஞயிரத்தில் ஒரு கூரு ன ஆதிசத்தியின் கூருன விந்துவாக எளிவந்து இரங்கி என்றவாறு.

அல்ரடத்துள் ஊறியிருத்தல் அதாவது சத்தப் பிரபஞ்<sup>சமாக</sup> வியாபித்திருத்தல்.

எண் திசையாதி ஒன்றின் பதம்செய்த ஒ**ம்** எ**ன்** ற அப்புறம் – பொருட்பிரபஞ்சமாகக் காரியப்

425

À

பட்டுப் புவனபோகங்களாக விரிந்து மீட்டு**ம்** நாதத்தில் ஒடுங்கிய பின்பு.

குண்டத்தின்மேல் அங்கி கோலிக்கொண்டான்: எல்லாவற்றையும் தம் மூலாதாரத்தில் கரந்து கொண்டனன் என்று சர்வசங்காரத்தை யோக முறையில அமைத்துக்காட்டியவாறு.

நித்தசங் காரம் உறக்கத்து நீள்மூடம் வைத்தசங் காரமுஞ் சாக்கிரா திதமாம் சுத்தசங் காரத் தொழிலற்ற கேவலம் உய்த்தசங் காரம் பரன்அருள் உண்மையே.

இம் – எனின், தினச்சங்காரத்தின் இயல்டை மொழிதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: தினப்பிரளயம் உறக்கத்தால் ஒன்றையும் உணராதிருக்கின்ற நிஃ. ஆன்மாக்களுக்கு என்று அமைத்த சங்காரம் விழிப்புநிஃயைத் தாண்டி யுள்ள களுநிஃயாம். சுத்தசங்காரமாவது ஆன்மா ஆணவத்துள் அழுந்திக்கிடக்கிற கேவேலநிஃ, இறை வன் நமக்கென்றுய்த்தருளிய சங்காரமாவது காரண சரீரத்தோடு சிவசத்தியில் ஒடுங்கியிருக்கும் நிஃல யாம் என்றவாறு.

தினச்சங்காரம் சொப்பனமும், சுழுத்தியும், துரியமும், துரியாதீதமும் என நால்வகை நிஃத்து. நனவுலகில் விணப்போகங்களேத் துய்த்த ஆன்மா இளப்பாற்ற்பொருட்டாகச் சில கருவிகரணங்கள் மட்டும் முறையேகாரியப்பட, ஏனேயவைசெய்லற்று மடங்கிக் கிடக்க இருப்பதாகிய நிஃகள் நான்கும் தினப்பிரளயமாம் எனத் தெரிவித்தவா*து.* 

நித்தசங் காரம் இரண்டுடல் நீவுதல் வைத்தசங் காரமும் மாயாள்சங் காரமாம் சுத்தசங் காரம் மனுதீதம் தோய்வித்தல் உய்த்தசங் காரஞ் சிவனருள் உண்மையே.

426

இம் – எனின் சங்காரபேதங்கட்குத் தத்துவக் கருத்து உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: நித்தியசங்காரம் தூலமும் சூக்குமமு மாகிய இரண்டுடஃயும் கடத்தல்; வைத்தசங்காரம் மாயையைக்கடந்து நிற்றல்; சுத்தசங்காரம் மனமும் செயலற்று மடங்க இருத்தல்; உய்த்தசங்காரம் துரியா தீதத்தில் சிவசத்தயில் ஒருங்கியிருத்தல் என்றவாறு.

இரண்டு உடலாவன தூல சூக்கும சரீரங்கள். மாயுள்–மாயை. மாயையைக்கடந்து நிற்றலாவது அழுந்தி யணுபவிக்கும் நிஃயினின்று பிரிதல்; விருப்பு வெறுப்பின்றி நுகர்வ நுகர்தல். சிவனருள் உண்மையே என்றது இறைவன் திருவடிக்கண்ணே இரண்டறக் கூடிநிற்கும் நிஃல. இவற்றின் இயல்பை.

இருவிணச் செயல்கள் ஓப்பின் ஈசன்றன் சத்திதோயக் குருவருள் பெற்றுஞான போகத்தைக் குறுகிமுன்ணத் திரிமலமறுத்துப் பண்டைச்சிற்றறி வொழிந்து ஞான**ம்** பெருகிநா யகன்றன் பாதம் பெறுவது சுத்த மாமே

என்னும் சித்தித்திருவிருத்தானும் அறிக.

நித்தசங் காரங் கருவிடர் நீக்கிஞல் ஒத்தசங் காரம் உடலுயிர் நீவுதல் வைத்தசங் காரம் கேவலம் ஆன்மாவுக்(த) உய்த்தசங் காரம் சிவமாகும் உண்மையே.

427

இம் – எனின், இதுவும் சங்காரவகையும் இயல்பும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : நித்தசங்காரம் கருவிகளால் விளேயும் துன்பங்களே நீக்குதலாம். அதனுல் ஒத்ததாகிய சங் காரம் உயிர் உட‰த் துறத்தலாம். வைத்தசங் காரம் ஆன்மாவுக்குள் கேவல நிஃயாம். ஆன்மாக் களுச்கு என்று உய்த்தசங்காரமாவது சிவமாத லாகிய உண்கமைத் தன்மையாம் என்றவாறு.

கருவி இடர் எனற்பாலது கருவிடர் எனத் தொகுத்தல்விகாரம் பெற்றது. கரு இடர் என**ப்** பிரித்து, பிறவித்துன்பம் என்பாரும் உளர்.

நித்தசங் காரமும் நீடிளப் பாற்றுகல் வைத்தசங் காரமும் மன்னும் அஞிையிற் சுத்தசங் காரமுந் தோயாப் பரனருள் வைத்தசங் காரமும் நாலாம் மதிக்கிலே.

428

இ**ம் — எனின்,** சங்காரத்தின் பயன் உணர்த்து**தெல்** நாதெலிற்று.

இ - ள் : நித்தசங்காரம் நீண்ட இனப்பினே ஆறச் செய்தலாம்.வைத்தசங்காரம் மனம் முதலான அந்தக் கரணங்கள் அவிந்தநிஃயில் மன்னுதலாம். சுத்த சங்காரம் பரனருள் தோயாமையாம். வைத்த சங்காரம் அவனருளில் தங்குதலாம். இவ்வண்ணம் சங்காரம் ஆராயும்போது நான்காகும் என்றவாறு.

நித்தசங்காரம் எனத்தொடங்கும் நான்கு திரு மந்திரங்களானும் நித்தசங்காரம், வைத்தசங்காரம், சுத்தசங்காரம், உய்த்தசங்காரம் எனச் சங்காரம் நால்வகைப்படும் எனவும், அவற்றுள் முறையே நித்த சங்காரமாவது, ஆன்மோக்கள் அன்றுடம் நுகர்ந்த விணப்போகத்தான் விளந்த அயர்விண ஒழித்தற் பொருட்டாகவும் கருவிகரணங்களுக் குண்டான துன்பங்களேத் துடைப்பதற்காகவும், தூல சூக்கும் உடல்களே விட்டுக் காரண துடன் உறக்கத்து நீண் மூடமாய், அழுத்தியிடு ்மூலந்தன்னில் துரியாதிதம் அதனிடையே புரு**ட ென்**றி **யமருஞானமா**ய் நிற்கும் நிலே. நீண்மூட மாய் என்றகற்கு ஞானமாய் என்று உரைகண்டத் ஞானம் அறி தற்பாடின்றி அறிவு ஒன்றுய் அடங்கி யிருக்கும் நிஃயில் மூடம் போலிருத்தலின், ஞானியைப் பாலன்போலக் கூறிஞர்.

வைத்தசங்காரமாவது, மனமுதலிய அந்தக் . கரணச் சேட்டைகளும் அடங்கிச் சாக்கிராதீதமான . துரிய நிஃயில், மாயையின் விருத்தியும் அற்றுக் ் கேவலமாய் (தனியாய்) நிற்கும் நிஃ.

சுத்தசங்காரமாவது, தொழிலற்ற கேவலமாய் மனமுதலிய அந்தக் கரணங்களுக்கு அப்பாற் பட்டதாய் பரனிடம் தோயாமல் நின்மலமாய் தேற்கு நிலே. >

உய்த்தசங்காரமாவது, அருளிற்ரேய்ந்து அருகா யன்றி வேருென்றையும் அறியாமல், சிவமாகும் உண்மையில் தோய்ந்திருக்கின்றநிகு.

இந்நான்கு திருமந்திரங்களிலும். இம்முறை மாறிக் கூறிப்பெற்றிருப்பினும், இயல்புகள் ஒத்துள்ளமை நான்கு மந்திரங்களேயும் இயைத்து நோக்கி எண்ணுக.

இறு நியில் 'மதிக்கில் நாலாம்' என்பது தொகுத்துச் சுட்டல் என்னும் உத்தி.

பாழே முதலா எழும்பயிர் அவ்விடம் பாழே அடங்கினும் பண்டைப்பாழ் ஆகாவாம் வாழாச்சங் காரத்தின் மாலயன் செய்தியாம் பாழாம் பயிராய் அடங்கும்அப் பாழிலே. 429

இம் – எனின், பரசிவத்தினின்றும் எல்லா**ம்** தோன்றி மீட்டும் அங்கே ஒடுங்கும் என்றுரைத்**தல்** நாதலிற்று.

இ - ள் : பாழிலிருந்து முதற்கண் தோன்றிய பயிராகிய பிரபஞ்சம், மீட்டும் அப்பாழிலியே அடங்கினும், முன்ணய பாழில் அடங்காமல் வாழ் வைக் கொடாத சங்காரத்தினின்று திருமாலும் அயனுமாகிய இவ்விருவர் செயலுமாகிய காத்தலும் படைத்தலுமாகும். பின்னர் முனேத்தற்குரிய வன்மையற்ற பயிராக நிஷ்கள சிவத்தில் அடங்கும் என்றவாறு.

பாழே முதலா எழும்பயிர் - '' முப்பாழும் பாழாய் முடிவிலொரு சூனியமாய், அப்பாலும் பாழென்றறி'' என்றவண்ணம் விளங்கும் நிஷ்கள .சிவம் பராசத்தியை அதிட்டித்து நின்று ஐந்தொழி லாற்றுதலின், பாழாகிய பரசிவத்தை முதலாகக் கொண்டு எழும் ஆன்மப்பயிர் என்று அறிவித்த வாறு. அங்ஙனம் தனு கரணுதிகளோடு கூட்டப் பட்ட உயிர் திரும்பவும் பரசிவத்துள் ஒடுங்கினு லும் பண்டை நிஃ எய்தாது. மலம் மாயை கன் மங்களின் பந்தம் உடையவாய் வேருயே நிற்கு **மாதலின் பண்டைப்பாழ் ஆகாவாம் என்றும், அந்** நிலேயில் மீண்டும் மலவாதனே நீங்க, பிறந்து இருத் தலின் சங்காரத்தின் மால் செய்தியும் அயன் செய்தி யும் ஆம்என்றும் ஆணவமல வன்மைகெட்டு வறுத்த ், வித்துப்போலப்பாழும் பயிராய் ஆனபோது அப்பர *திவத்*தின் வியாபகத்து அடங்கியிருக்கும் என்பார் பாழாம் பயிராய் அப்பாழிலே அடங்கும் என்றும் அருளிச்செய் தார்.

தியவைத் தார்மின்கள் சேரும் விணேதணே மாயம்வைத் தான்வைத்த வன்பதி ஒன்றுண்டு <sub>கா</sub>யம்வைத் தான்கலந் தெங்கும் நிணேப்பதோர் ஆயம்வைத் தாயுணர் வாரவைத் தானே. 430

இம் – எனின், இறைவன் நமக்குச் செய்த உபகா நத்தை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: விணேகளேப் புசிக்க உடலெடுத்த உயிர் கள், அதணே அழுந்தி நுகர, மாயையோடு கூட்டிய இறைவன் உயிர் தங்குவதற்கு இடமாக உதவிய உடலாகிய வலிய இடம் ஒன்றுண்டு; அங்ஙனம் உடலொடு கூட்டியவஞ்கிய இறைவன் உயிர்களாகிய நம்மொடு கலந்து எவ்விடத்தும் நிணப்பதற்குரிய அடியார் கூட்டத்தையும் அளித்து ஆராய்ந்து உணர்தற்கு உரிய அறிவையும் நிரம்ப அளித்தான், ஆதலால் இனி வரக்கடவனவாய விணேகளே, வன் மையை வாட்டி நுகருங்கள் என்றவாறு.

மாயம் வைத்தான் என்றது ஆடைக்கு உவர் மண்ணழுக்கேற்றிய வண்ணுஃஎப்போல் கன்மங் களே ஈடுபட்டு நுகர மாயா மலத்தோடு கூட்டியவன் என்றவாறு. இதணேயே ''விச்சதின்றியே'' என்னும் மணிவாசகம் ''வச்சு வாங்குவாய்'' என்று கூறுதல் காண்க. வன்பதி என்றது அங்ஙனம் மாயையொடு கூட்டுவதற்கு ஏற்றதாக அளித்த வலிய உடலா இய இடத்தை உணர்த்திற்று. வன்பதி இன்னது என்**ப** திடத்தை உண்பது நாறு. தின்ப் பின்னரும் 'காயம்வைத்தான்' என்றதால் விளக்கியவாறு. ஆயம்-கூட்டம். நிணப்பதோ**ரா** யம்-தியானிக்கின்ற அடியார்கள் கூட்டம். நேய**ம்** யம்-துயானைகையை அடி-மலிந்தவர் கூட்டத்துக் கலந்திருப்பவர்கட்கு மால் மலந்தவா கூட்டத்து இரவைத்தான் என்ருர். அறுமாதலான ஆயுணாவு ஆட்ட கொடுத்த கருவியாகிய ஞானத்தைக் கொண்டு வகாடிய கூட்டி கொடுத்த கருவயானய் ஆகாமிய சஞ்சிகங் இனிச்சேரும் விணேகளாகிய ஆகாமிய சஞ்சிகங் இனிச்சேரும் வணகளாளம் களேக் கெடுத்து, பிராரத்தத்தை மட்டும் நுகர்மி**ன்** கள் என்பதாம்

இந்தத் திருமந்திரம் திருப்பெருகு சிவஞான த் தைக்கொண்டு மலவாதணயகற்றிச் சிவனடிசேர் உ என்பதால் இது உய்த்த சங்காரமாய் இவ்வ தி காரத்துக்கு இயைபுடையதாயிற்று.

## 12. AGnuumin

அஃதாவது, பரம கருணு நிதியாகிய பரசிவம் ஆன்மாக்களுக்குப் போகங்களோப் புசிப்பித்து, கன் மங்களே நீக்குமளவும் தன்டை மறைத்து. உலக போகங்களே உண்மை என்று கருதச்செய்து. கன் மங்களிற் சுவை உண்டாக்கி கன்மபலன்கலாகிய போக்கியப் பொருள்களில் அழுந்தச் செய்யும் அனுக் கிரகமாம் இதனேப் பத்துத் திருமந்திரங்களான் உணர்த்துவான் எடுத்துக்கொண்டார்

உள்ளத் தொருவணே உள்ளுறு சோதியை உள்ளம்விட் டோரடி நீங்கா ஒருவண உள்ளமுந் தானும் உடனே இருக்கினும் உள்ளம் அவணே உருவறி யாதே.

431

இம்-எனின்: இறைவன் உடனுயிருந்தும் உயிர் அவஃோஉணராது என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: உயிர்க்குயிராயுள்ள ஒப்பற்ற தஃவைண, ஒளிவடிவோனவேண், மனத்தைவிட்டு ஓரடியும் நீங்கா தவிண், தற்பரம்பொருளும் உயிரும் உடறையிருக் தெனும் உயிர் அவனுடைய உருவத்தை அறியமாட் டாது என்றவாறு.

உள்ளம் — ஆன்மா; ் காணுங் கண்ணுக்குக் காட்டும் உளம்போல் '' என்புழிப்போல. இறை வன் ஒன்ருயும், தெற்றென விளங்குகின்ற சோதி யாயும் பிரிவற்றும் உடனுயிருக்கினும் அவன் மறைப்புச் சத்தியால் அவன் உருவை அறியாது என்பது கருத்து. அன்புளங் கொண்ட தாய்

432

அருமை மகணுக்கென்று அமைத்த உண வை மறைத்து, அவாவை எழுப்பி, அதனேச் சுவைத்**து** உண்ணச் செய்யுமாறுபோல இறைவ<mark>ன் தன்னே</mark> மறைத்து விணப்போகத்தில் அழுந்தி அனுபவிக் செய்கி*ரு*ன் என்பதாம்.

இன்பப் பிறவி படைத்த இறைவனும் துன்பஞ்செய் பாசத் துயருள் அடைத்தனன் என்பிற் கொளுவி இசைந்துறு தோல்தசை முன்பிற் கொளுவி முடிகுவ தாக்குமே.

இம் — எனின் , இறைவன் உட‰க் கொடுத்து. பாசத்துளழுத்தி, பரிபாகமுறுத்து தஃல உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் ; முத்தியின்பம் பெறுதற்காகப் பிறவி யைத் தந்த இறைவனும் துன்பத்தை விடீக்கின்ற பந்தத்துள் அடைத்தவஞுய் என்போடு சேர்த்தி. பொருந்திய தோலாலும் தசையாலும் வன்மை பொருந்தப் பொருத்தி, இறைவன், உயிரை முடிவு பெறுவதாக்கும் என்றவாறு.

முத்தியின்பம் பெறுதற்கென்று எடுத்த இப் பிறவி பாசத்துளழுந்தி உடலன்பு குன்றுது அழியச் செய்வது அவன் திரோபவ ஆற்றல் என்பது கருத்து. கொளுவி என்பன இரண்டும் சேர்த்தி அல்லது பொருத்தி என்னும் பொருளில் வந்தன. முடிகுவது ஆக்கும் என்பதற்கு, திரோபவம் என்ற எழுவாய் வருவித்து உரைக்க. இறைவனும் அடைந்தனைய் கொளுவி ஆக்கும் என இயைப் பினும் அமையும், இறையவன் மாதவன் இன்பம் படைத்த மறையவன் மூவரும் வந்*து*டன் கூடி இறையவன் செய்த இரும்பொறி யாக்கை மறையவன் வைத்த பரிசறி யாரே.

433

இம் – எனின், மாய்ா இயந்திர தனுவினுள் இறை வென் வைத்த மறையை உயிர்கள் அறியா என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

ஓ – ள் : சீருத்திரன், திருமால், இன்பவாயி லாகப் படைத்த பிரமன் ஆகிய மூவரும் ஒருங்கு கூடி இறைவன் ஆணேயின்வண்ணம் செய்த இந்தப் பெரிய உடலாகிய பொறியுள் அவன் வைத்த இரகசியத்தின் தன்மையை யாரும் அறியார் என்றவாறு.

இரும்பொறி யாக்கை என்பது ''மாயா இயந்திரதனு'' என்ற சிவஞானபோதப் பகுதி யைச் சிந்திக்கச் செய்வது, மறையாவது உடலே தானுய் மாஃயும் மாதரும் முதலிய போகங்களே பரமாய் எண்ணச் செய்த மறை.

காண்கின்ற கண்ணெளி காதல்செய் யீசணே ஆண்பெண் அலியுரு வாய்நின்ற ஆதியைப் பூண்படு நாவுடை நெஞ்சம் உணர்ந்திட்டுச் சேண்படு பொய்கைச் செயலிண யாரே. 434

இம் — எனின். இதுவும் இறைவன் திரோபவத் தால் தன்ணே மறைத்தருள் செய்கையை உணர்த் துதல் நுதலிற்று இ – ள் : காணுகின்ற கண்ணுக்கு உடனுயிருந்து காட்டுகின்ற ஒளியைப்போல உயிர்களேக் காதலிக் கின்ற ஈசனும் ஆணுய்ப் பெண்ணுய் அலியாய் நின்ற முதற்பரம்பொருளும் ஆகிய இறைவணே, பூண்பட்ட நாவோடு கூடிய நெஞ்சத்தால் நிணப் பற நிணந்து, பராகாயத்தின் கண்ணே உண்டாகிற பொய்கையாகிய அமுதத்தடாகத்தோடு உடனுறை தஃப் பொருந்தாராயினர் இவ்வான்மாக்கள் என்றவாறு.

இத்திருமந்திரம் காணும் கண்ணுக்குக் காட்டும் உளம்போல் காண உள்ளத்தைக்கண்டு காட்டலின், அயரா அன்பின் அரன்கழல் செல்ல வேண்டிய ஆன்மா, அதனே மறந்து அயர்கின்றதே என்பதை அறிவித்தவாறு. சேண்பாடு பொய்கை என்ற உருவகம், பராகாயத்திலுள்ள அமுதத்தடாகத்தை உணர்த்திநின்றது. அத னேச் செயலாவது அதிலிருந்து அமுதமானது ஊறி உள்ளங்கால்வரை வியாபித்து இன்பமயமாகச் செய்தல்,

பூண்படு நா – பூணணிந்த நாக்குச் செய லற்று இருப்பதுபோலச் செயலற்ற நாக்கு. இவ் வண்ணம் மந்திரங்களும் தியானங்களும் மானசிக. மாக நிகழ்த்த வேண்டியதை வற்புறுத்தியவா**து**.

தெருளும் உலகிற்கும் தேவர்க்கும் இன்பம் அருளும் வகைசெய்யும் ஆதிப் பிரானும் சுருளுஞ் சுடருறு தூவெஞ் சுடரும் இருளும் அறநின் றிருட்டறை யாமே. இம் – எனின், அணவர்க்கும் திரோபவத்தை ஆக்குபவன் அரனே என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எல்லா உலகங்கட்கும், தேவர்கட்கும், இன்பம் அருளும்வண்ணம் உபகரிக்கும் ஆதிபரமே சுரன், சுருண்டு எரியும் அங்கியும் தூய்மையும் வெம்மையுமுற்ற சுடர்களாகிய சூரிய சந்திரர்களும் இவர்கட்கு மாருகிய இருளும், தன் வன்மையழிய நிஃ பெற்று இருட்டறை போல ஆவர் என்றவாறு.

என்றது திரோபவிப்பர் என்றவாரும்.சுருளுஞ் சுடர் என்றது. மாறிமாறி வரும் சூரிய சந்திரர்கள் எனவும் தூவெஞ்சுடர் — தூயநெருப் பெனவும் உரைப்பாரு முளர். ஒளியையும் இருஃளயும் மறைக் கின்ற பேரிருளாய் இறைவன் மறைப்பர் என்ப தாம்.

அரைக்கின் றருள்தரும் அங்கங்கள் ஓசை உரைக்கின்ற ஆசையும் ஒன்றுெடொன் றுெவ்வாப் பரக்கும் உருவமும் பாரகத் தாஞய்க் கரக்கின் றவைசெய்த காண்டகை யானே. 436

இய் – எளின், இதுவும் தத்துவமாதியவற்றை இறைவன் மறைத்தருளும் வன்மையை உணர்த் துதெல் நுதலிற்று•

இ – ள் : அணவரும் காணத்தக்க பேரழகஞகிய பெருமான் உறுப்புக்களாலும் குரலாலும் சொல்லப் படுகின்ற விருப்பு வெறுப்பு முதலிய குணங் களாலும் ஒன்றேடொன்று ஒவ்வாதனவாக எங்கும் ரவியுள்ள உருவங்களும் உலகமும் தானுப் மறைக் கின்ற தன்மையைச் செய்த, வருத்துகின்ற திரோபவச் சத்தியைத் தருவான் என்றவாறு.

வருத்து கின்ற திரோபவமும் அருளலே என்பார் அரைக்கின்ற அருள் என்ருர். காண்டகை யான் உருவமும் பாரகமும் தானுய் கரக்கின்றமை செய்த அரைக்கின்ற அருள் தரும் எனக்கூட்டிப் பொருள் கொள்க. ஒன்ரேடொன்ரெவ்வாத தனு கரணங்களேயும் புவனங்களேயும் படைத்தன் இறைவ மறைத்து அவற்றை நுகரவும் செய்கின்ருன் என்பதாம். அங்கங்கள் - முகம் தோள் கை கால் முதலிய உறுப்புக்கள். ஓசை - குரல். ஆசை கூறவே உப லக்கணத்தால் வெறுப்பு முதலிய உயிர்க் குணங்கள் அணத்துங்கொள்க.

ஒளித்துவைத் தென்னுள் ளுறவுணர்ந் திசணே வெளிப்பட்டு நின்றருள் செய்திடும் ஈண்டே களிப்பொடுங் காதன்மை என்னும் பெருமை வெளிப்பட் டிறைஞ்சினும் வேட்சியு மாமே. 437

இம் - எனின், அங்ஙனம் திரோபவம் செய்யினு**ம்** அவ*ண*க் காதலாற் கசிந்துருக அவன் வெளி**ப்** படுவன் என்பது அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: என்னுள் மறைத்து வைத்து நன்ருகத் தியானிக்கின் அவன் இவ்விடத்திலேயே வெளிப் பட்டு நின்று அருள் செய்வன்; ஆதலால் மண் மகிழ்ச்சியோடு காதன்மை என்னும் தஃவயன்பு வெளிப்பட நீங்கள் வணங்கினுல் உம்முடைய விருப் பமும் நிறை வேறும் என்றவாறு. 47 - 468 James 1 20 1. 1.

உணர்ந்து வெளிப்பட்டு என்னும் செய்தென் எச்சங்களேச் செயவெனெச்சமாக்கிப் பொருள் கொள்க. தந்தை மறைக்கினும் தன்கடமை அறிந்து செய்யும் தனயணே அத்தந்தை பாராட்டுதல் போலத் தன்ணே மறைத்து விணப்போகத்துள் அழுத்தினும் ஆன்மாக்கள் காதலாகிக் கசிந்து வழிபட இறைவன் வெளிப்பட்டு அருளுவன் என்ப தாம். வேட்சி—வேட்கை. சி: பண்புப்பெயர் விகுதி, இறைஞ்சின் நும் வேட்சியும் ஆம் எனக் கண்ணழிவு செய்து பொருள் காண்க.

நின்றது தாஞய் நிறைந்த மகேசுரன் சென்றங் கியங்கும் அயன்திரு மாலவன் நன்றது செய்யும் மலா்மிசை மேலயன் என்றிவ ராகி இசைந்திருந் தானே.

438

இய் – எனின், இறைவனே மூவராய்க் கரந்து நின்று முத்தொழில் இயற்றுபவன் என்பது உணர்த் தேதேல் நுதலிற்று.

இ — ள் : தற்சொருபமாய் நிறைந்து நின்ற சிவமே அதிகாரசிவமாய மகேச்சுரளுகி, தனது ஆணே வழிச் சென்று இயங்குகின்ற பிறப்பில் பெம்மாளுகிய உருத்திரன், திருமால், நன்மையைச் செய்கின்ற தாமரை மேலுள்ள பிரமன் என்ற இவர் களாகியும் பொருந்தி இருந்தான் என்றவாறு.

இறைவனே திரோபவித்து முத்தொழிஃச் செய்யு**ம்** மூவராவன் என்றவாறு. அயன் - பிறப் பிலி ; அஜன் என்றதன் திரிபு. மயன் திருமாலவன் என இயைத்து மாயன் என்பதின் முதல் குறுக்க மாகக் கொண்டு திருமாலுக்கே அடையாக்குவாரும் உளர். அது பொருந்தாமை தெளிக. இறைவன் மூவராய்க் கரந்து நிற்கும் முதன்மையன் என அவனது திரோபவம் உணர்த்தியது இது ஆதலின் இவ்வதிகாரததோடு இயைபுடைமை காண்க,

ஒருங்கிய பாசத்துள் உத்தம சித்தன் இருங்கரை மேலிருந் தின்புற நாடி வருங்கரை ஓரா வகையினிற் கங்கை அருங்கரை பேணு தழுக்கது வாமே.

439

இம் – எளின், திரோபவத்தால் ஆன்மா அஃப் புண்ணுகின்றமை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அடர்ந்த பாசிநிறைந்த குளத்துள் உத்தம சித்தமுடைய ஆன்மா பெரிய கரையின் மேலிருந்து இன்பம் பொருந்த ஆராய்ந்து இனி வரக்கடவ முக்திக் கரையை ஆராயாத தன்மையால் கங்கையாற்றின் அரிய கரையைப் பேணுது அழுக் காகிய மலத்துள் அழுந்துகின்றது என்றவாறு.

உத்தமசித்தன் என ஆன்மாவை விசேடித்த**து** திரோபவத்தைத் தந்தருளிய சிவமே மறைப் பகற்றும் வன்மையையும் உயிர்களுக்கு உதவியிருக் கின்றமையைக் குறித்தது. இருங்கரை என்றது உடு‰.

மேலிருந்து இன்புற நாடலாவது, சுழுமுண யிலும் அதற்கு மேலாகிய ஆக்ஞையிலும் துவாத சாந்தப் பெருவெளியிலும் இருந்து பேரின்பத்தைப் பொருந்த ஆய்தல். அங்ஙனம் ஆய்வதால் வரக் கூடிய பயணத் திருவடி நெடுங்கரை அருள் எனும் நலத்தால் கூட்டி '' திருவடி நெடுங்கரை சேர்த்துமாசெய்யே '' என்னும் பட்டினத்தடிகள் வாக்கைக்கொண்டு தெளிக. கங்கை அருங்கரை பேணுது அழுக்கதுவாம் என்றது கங்கைக் கரையிலிருந்தும் அதணப் போற்றிக் கங்கை யுள்ளே தோய்ந்து அழுக்கைப் போக்கிக் கொள்ளாமல் மேலும் அழுக்கை ஏற்றிக்கொள்ளு கின்றது இந்த ஆன்மா என்பதாம்.

பிராரத்த கன்மத்தை நுகர்வதற்காக உதவிய திரோபவத்தைக் கொண்டு அதணப் போக்கிக் கொள்ளாது, மேலும் ஆகாமிய சஞ்சி தங்களேத் தேடிக் கொள்ளுகின்றனவே ஆன்மாக்கள் என்று இரங்கிக் கூறியவாறு.

மண்ணென்று தான்பல நற்கல மாயிடும் உண்ணின்ற யோனிகள் எல்லாம் ஒருவனே கண்ணென்று தான்பல காணும் தணேக்காண அண்ணலும் அவ்வண்ண மாகிநின் ருனே. 440

இம் – எனின், இறைவனே உயிரோடு ஒன்றி நின்று எல்லாவற்றையும் கண்டு தென்கூக் காட்டா ஞுயிணுன் என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மண் ஒன்றே பலவகையான நல்ல கலங்களாகும்; அதுபோல இறைவன் ஒருவனே ஏல்லா யோனிகளாயும் இருப்பன்; கண் ஒன்றே பலவற்றைக் கண்டும் தன்னேக் காணுது; இறை வனும் அவ்வண்ணமாகியிருந்தான் என்றவாறு.

பல நல் கலம் என்றது குடமும் மண்டையும் தூதையும் போல்வன. யோனிகள் என்றது, யோனி கள் வாய்ப்பட்டுப் பிறக்கும் பிறவிகள் மேல் நின்றன. கண் புறப்பொருசுக் காண உதவியாக இருந்தும் தன்கேக் காட்டாதவாறு போலத் தீஸ்வனும் பிறவற்றைக்காட்ட உபகாரம் செய்தும் தேன்கேக்காட்டானுயினுன் என்பதாம்.

## 13. அநுக்கிரகம்

இனி அநுக்கிரகம் உணர்த்துவான் தொடங் கிஞர் அநுக்கிரகமாவது மலபரிபாகமுற்ற ஆன் மாக்க2னச்சிவபிரான் தன் திருவடிகளிலே சேர்த்துக் கொள்ளுதல்.

எட்டுத் திசையும் அடிக்கின்ற காற்றவன் வட்டத் திரையனல் மாநிலம் ஆகாசம் ஒட்டி உயிர்நிஸே என்னும்இக் காயப்பை கட்டி அவிழ்க்கின்ற கண்ணுதல் காணுமே. 441

இம் – எனின், உடஃப் படைத்துக்கொடுக்கும் அநுக்கிரகத்தை மொழிதல் நுதலிற்று

இ – ள் : எட்டுத்திசைகளிலும் சுற்றியடிக்கின்ற காற்றும், உலகைச்சுற்றியுள்ள வட்டமாகிய கடேலும், அனலும் நிலமும் ஆகாயமும் ஆகிய ஐம்பூதங்களேயும் ஒன்றுசேர்த்து உயர்நிலே என்று பேசேப்பெறும் இவ்வுடலாகிய பையைச் சுருக்கி The state of the s

விரிக்கின் ற இறைவன் இவ்வான்மாக்களுக்கு அநுக்கிரகிப்பன் என்றவாறு,

காற்றவன் – வாயு, அவன் என்பது காற்றை விசேடித்து வந்தது. காற்ருகிய அவன் எனக் கொண்டு இருபெயரொட்டாக்கலுமாம் வட்டத் திரை – வட்டமாகிய அலே இது ஆகுபெயராய்க் கடேஸேயுணர்த்தி, அப்புத்தத்துவத்திற்குப் பெயரா யிற்று. இவ்வுடம்பைக் கட்டிச்சுருக்கி அவிழ்க் கேன்ற இறைவன் என, உடஃப் பை யென்றதற்கேற்பக் கூறியது. காணும் – அநுக்கிரகிக்கும்.

உச்சியில் ஓங்கி ஒளிதிகழ் நாதத்தை நச்சியே இன்பங்கொள் வார்க்கு நமனில்லே விச்சும் விரிசுடர் மூன்றும் உலகுக்கும் தச்சு மவனே சமைக்கவல் லானே.

442

இம் – எளின் , அவனநுக்கிரகங் கொள்ளுமுறை உணர்த்து தல் நுதலிற்று

இ – ள் : பிரமரந்திரத்தில் ஓங்கி பெழுந்து பிரகா சிக்கின்ற பரநாத தரிசனத்தை விரும்பி இன்பங் கொள்ளும் உயிர்கட்கு இறப்பில்ஃ. இவ்வுலகை யாக்குதற்குரிய வித்தும், சோமசூரியாகினியாகிய ஒளிப்பொருள் மூன்றும் உலகுமாகிய இவற்றற்குச் செய்பவகை இருந்து இயற்றவல்லவனும் அவஃன என்றவாறு.

இதனுல், சிருஷ்டித்தலும் அவன் ஆன்மாக்க ளுக்குச் செய்யும் அநுக்கிரகத் தொழிலே ஆதலின் அவன் பரநாதவடிவாய் ஆஞ்ஞாசக்கரத்து விளங்கு கிருன்; அவணத் தரிசித்தலே பேரரூசோப்பெறு தற்கு உபாயமாம் என்பது கருத்து, விச்சு: வித்து என்ப தன்போலி. தச்சு - தச்சுத்தொழில். ஈண்டு இணுப் பிக்கிற செய்பவன் என்னும் பொருளில் வந்தது.

குசவன் திரிகையில் ஏற்றிய மண்ணேக் குசவன் மனத்துற்ற தெல்லாம் வணவன் குசவணப் போல்எங்கள் கோன்நந்தி வேண்டில் அசையில் உலகம் அதுவிது வாமே. 443

இம் – எளின், இறைவ**ன்** திருவுள்ளக் கருத்**துப்** போல இவ்வுலகம் படைக்கப்பெறுகின்றது என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்; குயவன் சக்கரத்தில் வைத்த மண்ணேக் கொண்டு தன் மனத்தெண்ணிய பொருடீனையெல் லாம் இயற்றுவன். அவடேனப்போல எங்கள் இறைவ னும், திருவுள்ளத்து எண்ணிப் புடைபெயரின் இவ்வுலகம் பலவகையாகும் என்றவாறு.

சிவன் சிந்தையின் வண்ணமே மாயையைக் கொண்டு சிருஷ்டிக்கப்பெறுவது இவ்வுலகம் முதலிய பொருளெல்லாம் என்பது கருத்து. ''ஆரியன் குலாலனுப்நின்று ஆக்குவன் அகிலமெல் லாம்'' என்ற சித்தித் திருவிருத்தமும் ஈண்டு எண்ணுக.

விடையுடை யான்விகிர் தன்மிகு பூதப் படையுடை யான்பரி சேஉல காக்கும் கொடையுடை யான்குண மேகுண மாகும் சடையுடை யான்கிந்தை சார்ந்துநின் ருனே. 444 ு இம் — எனின், இதுவுமது.

இ—ள்: இடபவாகனத்தை உடையவனும், விகிர் தனும், மிக்க பூதப்படை உடையவனும் ஆகிய இறைவன் தான் எண்ணியபரிசே இவ்வுலகை ஆக்கும்' லள்ளல் வைத்தகுணமே இவ்வுலகப் பொரு ளின் குணமாகும், ஆதலின் சடையுடையானுகிய சீபரமேசுரன் ஒவ்வோரான்மாக்களுடைய சிற்தை பைச் சார்ந்து நின்றுன் என்றவாறு.

சிந்தை சார்ந்து நின்று அருள்வழங்குகின்றுன்; அதஊயறிந்து உய்யும் ஆன்மாக்களே அவனடி சார்வர் என்பதாம்.

உகந்துநின் றேபடைத் தான்உல கேழும் உகந்துநின் றேபடைத் தான்பல ஊழி உகந்துநின் றேபடைத் தான்ஐந்து பூதம் உகந்துநின் றேஉயிர் ஊன்படைத் தானே. 445

இம் – எனின், இறைவன் விரும்பியே இவ்வுல கைப் படைத்து அளித்து அழித்து அருளுவன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விரும்பி இவ்வுலகேழேணயும் இறைவன் படைத்தான்; பல ஊழிகளோயும் படைத்தான்: ஐம் பூதங்களப் படைத்தான்; உயிருக்கு நிஃக்களமாக உடுஃயும் படைத்தான் என்றவாறு

ஊன் - ஆகுபெயராக உடலே உணர்த்திற்று. படைத்தலும் அருளல்வகையுள் ஒன்றுகலின் இவ்வதிகாரத்தோடியை புடைத்தாயிற்று இம்மந் திரம். படைத்துடை யான்பண் டுலகங்கள் ஏழும் படைத்துடை யான்பல தேவரை முன்னே படைத்துடை யான்பல சிவரை முன்னே படைத்துடை யான்பர மாகிநின் ருனே.

446

இம் – எனின் பரசிவமே எல்லாவற்றையும் எல்லா ஒரயும் படைத்தரு ளியது என்றது நுதேலிற்று.

இ - ள்: பண்டே இவ்வுலகங்கள், ஏழையும் உலகத்துள் பல தேவர்களேயும், சீவர்களேயும் படைத்துப் பரம்பொருளாயும் இருந்தான் என்றவாறு.

ஆதி படைத்தனன் ஐம்பெரும் பூதங்கள் ஆதி படைத்தனன் ஆயபல் ஊழிகள் ஆதி படைத்தனன் எண்ணிலி தேவரை ஆதி படைத்தவை தாங்கிநின் ருனே.

447

இம் — எளின், ஆதிபகவன் படைத்தளித்தஃ உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: ஐம்பெரும் பூதங்களேயும், பல பிரள யங்களேயும். எண்ண ற்ற தேவர்களேயும் படைத்தும் அவற்றைக் தாங்கிக் காத்தும் அருள்செய்தான் ஆதி முதல்வன் என்றவாறு.

அகன்றுன் அகலிடம் ஏழுமொன் றுகி இவன்று னெனநின் றெளியனும் அல்லன் சிவன்றுன் பலபல சிவனும் ஆகி நவின்றுன் உலகுறு நம்பனு மாமே.

449

இம் – எளின், இறைவன் எல்லாவற்ரேடும் ஒன் ரூயும் வேருயும் இருந்து, குருவாயும் வந்து அருள் செய்த‰ உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; அகன்ற இடத்தையுடைய இவ்வுலகம் ஏழுடனும் ஒன்ருயிருந்து வேருயும் ஆனவன். இவ்வண்ணம் இருப்பினும் எளியனல்லன். பல வாகிய சீவனிடத்து வியாபியாயிருந்தும். குருவாகத் திருமேனி தாங்கிவந்தும் உபதேசத்தான். உலகங் களுக்கெல்லாம் உற்ற தஃவேனுமாவன் என்றவாறு.

அகன் ருன் - வேருஞன். விரிந்தான் என லு மாம். இவ்வண்ணம் உடனு யிருப்பவன் தானே எனின் எளியனல்லன்; அரியன். சிவனே, சீவஞகித் திருமேனி தாங்கி குருவாய் வந்து உபதேசம் தந்தருளுவன் என்பது கருத்து. நம்பன் - சிவன்.

உண்ணின்ற சோதி உறநின்ற ஓருடல் விண்ணின் றமரர் வீரும்பும் விழுப்பொருள் மண்ணின்ற வானேர் புகழ்திரு மேனியன் கண்ணின்ற மாமணி மாபோ தகமே.

இம் – எளின், இறைவன் உயிர்களோடு ஒன்றி நிற்கும் நிஃுவேறுபாடு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உயிருக்குள் எழுபரஞ்சோ இயாயும், உயிர் பொருந்தி நிற்றற்கு ஏற்ற ஓருடலாயும், விண்ணுலக வாசிகளாகிய தேவர்கள் விரும்பிப் போற்றும் பொருளாயும், பூசுரர் புகழ்கின்ற இருமேனிகொண்டவளையும். கண்ணுட் கருமணி யாயும் இருக்கும் இறைவனே அறியப்படு பொருளாவன் என்றவாறு.

ஆரும் அறியாதவ் வண்டத் திருவுருப் பார்முத லாகப் பயிலுங் கடத்திலே. நீரினிற் பால்போல நிற்கின்ற நேர்மையைச் சோராமற் காணும் சுகம்அறிந் தேனே. 450

இம் – எனின், இறைவன் பாலில் நீர்போ**ல்** எங்குமாய்க் கலந்திருக்கும் நி*ஃ*ல உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : யாவரானும் அறியப்படாத அண்டமே வடிவான அரனுருவைப்பூடி முதலாகச் சொல்லப் படுகின்ற குடத்திலே விளங்கும் நீரிற் பால்போல் நிலவுகின்ற போமையை இடைவிடாது தரிசிக்கும் இன்பத்தை யான் அறிந்தேன் என்றவாறு.

அண்டமெலாம் தானுப் நிற்கும் விசுவ ரூபத்தை எவரும் அறியார்; அடியேனே கடத்து நீரிற் பால் போலக் கலந்து நிற்கின்ற நிலேயை இடைவிடாது அனுபவிக்கிறேன் எனத் தன் மேலிட்டுத் திருவருள் பெறும் உபாயத்தை விளக்கியவாறு

## 14. கர்ப்பக்கிரியை

ஐந்தொழிலாற்ற‰ அறிவித்த திருமூலதேவ நாயஞர் முதற் `ெருழிலாகிய படைப்புக்கு இன்றி யமையாத கருப்பத்தொழில்களே நாற்பத்தொரு திருமந்திரங்களால் விளக்குவான் தொடங்கிஞர். அஃதாவது உயிர்கள் கருப்பத்திற் செயற்படுதல்

ஆக்குகின் முன்முன் பிரிந்த இருபத்தஞ்(சு) ஆக்குகின் முவை ஞதிஎம் ஆருயிர் ஆக்குகின் முன்கர்ப்பக் கோளகை யுள்ளிருந்(து) ஆக்குகின் முன்அவன் ஆவ தறிந்தே. 451

இம் – எனின், உயிர்களின் பரிபாக நிஃக்கு ஏற்ப இறைவன் கருவுள்ளிருந்து ஆக்குமுறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: முற்பிறப்பிலே பிரிந்துபோன இருபத் தைந்து தத்துவங்களேயும் ஆக்குகின்றுன்; எம் முயிரையும் தத்துவத் தொடர்புடையதாகப் படைக் கின்றுன். கருப்பாசயத்திலிருந்து, எவ்வெக் காலத்து எவை எவை இவ்வுடல்வளர்ச்சிக்கு இன்றி யமையாதனவோ அவற்றைப் படைக்கின்றுன் இறைவன் என்றவாறு

முன் பிரிந்த இருபத்தைந்தாவன முற்பிறவி யில் உடல்விட்டுப் பிரிந்தகாலத்து அகன்றுபோன பூதம் ஐந்தும், புலன் ஐந்தும், ஞானேந்திரியம் ஐந்தும் கன்மேந்திரியம் ஐந்தும், அந்தக்கரணம் நான்கும், புருடன் ஒன்றும் ஆம், ஆருயிர் ஆக்கு த லாவது உயிரைப் பற்றிநின்ற மலக்கோண் நீக்கி ஞானம் பெறுவித்தல். ஏணய வெளிப்படை.

அறிகின்ற மூலத்தின் மேல்அங்கி அப்புச் செறிகின்ற ஞானத்துச் செந்தாள் கொளுவிப் பொறைநின்ற இன்னுயிர் போந்துறை நாடப் ் பறிகின்ற யத்தெனும் பாரஞ்செய் தானே. 452 இம் - எனின், கருவினின்று வெளிப்படுக்குங்காலம் இதுவென்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: யோகிகளால் அறியப்படுகின்ற மூலா தாரத்திற்குமேல் அங்கிவடிவான நீர்சூழ நிறைந் திருக்கின்ற கருப்பாசயத்துள், சிவந்த தாகுச் சுருட் டிக்கொண்டு சுமையாயிருந்த இனிய உயிரானது வெளிப்போகுந் துறையை நாட, அக்கருவை விட்டு நீங்குகிற பத்து மாதங்கள் என்னும் கரையை அவ் வுயிர்க்கு அமைத்தான் என்றவாறு.

அங்கி அப்பு-ஜாடராக்கினி என்னும் உணவைச் சீரணிக்கச்செய்யும் பித்தநீர். இந்நீர் வெப்பம் உடையதாகலின், அங்கி அப்பு எனப்பட்டது, கருவிலிருக்கும் குழவிக்குப் பண்டைப் பிறவியின் வாதீன நீங்காதிருக்கு மாகலின், ஞானத்துச் செந் தாள் கொளுவி என்றருளப்பெற்றது. பொறை நின்ற இன்னுயிர் - இதுவரை பித்தநீர் எரிவிலும் குடரிலும் வருந்திப் பொறுமையோடிருந்த இனிய உயிர்.

பறிகின்ற - அவ்விடத்தை விட்டு நீங்குகி<mark>ன்ற.</mark> பத்தெனும் பாரம் - பத்து மாதங்கள் என்கிற கரையை. கரையாவது எல்ஃ. அதாவது காலவரை யறை. 'செறிகின்ற தானத்து' எனவும் பாடம்,

இன்புறு காலத் திருவர்முன் பூறிய துன்புறு பாசத் துயர்மணே வானுளன் பண்புறு காலமும் பார்மிசை வாழ்க்கையும் அன்புறு காலத் தமைத்தொழிந் தானே. இ**ம் — எனின்,** தாயும் தந்தையுமாகிய இருவர் பாசத்**துள்** உயிர்களுக்கு உலகவாழ்வை உதவினு**ன்** இறைவன் என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பராகாயத்திலுள்ளவராகிய இறைவன், தாயும் தந்தையுமாகிய இருவர் இன்புற்றகாலத்து. முன்பிறவியிலேயே மிகுந்துள்ள துன்பமிக்க பாச மாகிய துன்பமணயில் பரிபாகம் பெறுங்காலத்தை யும், இப்பூமியிற் பிறந்து வாழ்கின்ற வாழ்க்கை பையும், அன்பு மிகுந்த காலத்து ( உயிர்கட்கு ) அமைத்துவிட்டான் என்றவாறு.

வான் உளன், இருவர் இன்புறு காலத்து, துன்புறு பாசத்துயர்மணே, பண்புறு காலமும் பார்மிசை வாழ்க்கையும் அன்புறுகாலத்து அமைத்து ஒழிந்தான் என கூட்டிப் பொருள் காண்க.

கருவை ஒழிந்தவர் கண்டநால் மூவேழ் புருடன் உடலில் பொருந்துமற் ளேரார் திருவின் கருக்குழி தேடிப் புகுந்த(து) உருவம் இரண்டாக ஓடி விழுந்ததே.

454

இம் — எனின், ஆணும் பெண்ணுமாக உருமாறப் பிறத்தலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பிறப்பற்றவர்களாகிய ஞானிகள் கண்ட இருபத்தைந்து தத்துவங்களும் புருடனுகிய உயிரோடு உடலிலே பொருந்துமதண உலகவர் அறியார்கள் அழகிணயுடைய கருக்குழியில் தேடிப் புகுந்ததாகிய உருவம் ஆணும் பெண்ணுமாகிய இரண்டு உருவமாக ஓடிப்பாய்ந்தது என்றவாறு. ஞானிகள் புருடனில் இருபத்தைந்து தத்து வங்கள் அமைந்தமை அறிவர். உலகவர் அதனே அறியானம் மட்டும் அன்றிக் கருக்குழி தேடிப் புகுந்தது ஆணக பெண்ணுக ஓடிவிழுந்ததும் அறியார் என்பது கருத்து.

விழுந்தது லிங்கம் விர்ந்தது யோனி ஒழிந்த முதஃந் துயிரோ டேறிப் பொழிந்து புனல்பூதம் போற்றுங் கரணம் ஒழிந்த நுதல்உச்சு உள்ளே ஒளித்ததே. 455

இம் – எனின், இதுவும் கருவின் உற்பத்தி அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள் : இலிங்கம் விழுந்தது; யோனி விரிந்தது; ஒழிந்து நின்ற முதல் ஐந்து வாயுக்களும், உயிரோடு ஏறிச்சென்று புனல்வடிவாகப் பொழிந்து பூதங் கீனத்தோற்றுவிக்கின்ற தன்மாத்திரைகளே அறியும் கரணங்களாகச் சொல்லப்பட்ட நுதல்வழியாக உச்சியுள்ளே சென்று ஒளித்தது என்றவாறு

இலிங்கம் யோனி என்பன ஆண்குறி பெண்குறி களே. ஒழிந்த முத‰ந்து என்பது தசவாயுக்களில் பின் நிற்பனவாகிய ஐந்தும் ஒழிந்த பிராணன், அபானன், உதானன், வியானன், சமானன் என்னும் ஐந்து வாயுக்களே இடையே உயிரோடு ஆண்நாதத்தின் வழியாகக் கருவிற்புகுவன. புனல் பொழிந்து - ஆண்விந்து கழன்ற என்பதாம். பூதம் போற்றும் கரணம் ஒழிந்த நுதல் என்றது ஐந்து பூதங்களேயும் தோற்றுவிக்கின்ற பஞ்ச தன் மாத்திரைகளே அறியும் : ஞானேந்திரியங்களே வழியாகக் கொண்டு இயங்குகின்ற அந்தக்கரணங் கள்; என்றது உருக்கொள்ளுங்காலத்து ஞானேந் திரியம் கன்மேந்திரியம் அந்தக் கரணம் முதலிய வற்றின் வளர்ச்சியை ஒருவாறு குறிப்பித்ததாகக் கொள்ளலாம்.

பூவின் மணத்தைப் பொருந்திய வாயுவும் தாவி உலகில் தரிப்பித்த வாறுபோல் மேவிய சீவனில் மெல்லநீள் வாயுவும் கூவி அவிழுங் குறிக்கொண்ட போதே.

456

இம் – எனின், தனஞ்சயன் என்னும் வாயு உபகாரப்படுத& உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பூக்களிடத்து மண த்தைப் பொருந்திய காற்று உலகல் எங்கும் பரவி அதனேத் தரிப்பித்தது போலக் கருவுட்புகுந்த உயிரில் உடலாய் மெல்ல நீளுகின்ற தனஞ்சயன் என்னும் காற்றும், குறிக் கொண்ட காலத்திலேயே இரைந்து கொண்டு உள்ளே செல்லும் என்றவாறு.

பூவிலுள்ள ஆண் மகரந்தத்தைக் காற்று எடுத்துச் சென்று எங்கும் பரப்பிப் பெண் அண்ட கோசத்துப் படியச்செய்து தாவரக் கருவை வளர்ப்பது போலத் தனஞ்சயன் என்னும் காற்றுனது ஆண்விந்துவோடு எழுந்து பெண் கருவில் நுழைகின்றது என்பதாம்.

போகின்ற எட்டும் புகுகின்ற பத்தெட்டும் மூழ்கின்ற முத்தனும் ஒன்பது வாய்தலும் நாகமும் எட்டுடன் நாலு புரவியும் பாகன் விடானெனிற் பன்றியு மாமே.

457

இம் — எனின், புரியட்டகசரீரம் முதலியவற்றை இறைவன் உபகரியாவிடின் இழிந்த பிறவியா**ம்** என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: உள்ளே போகின்ற புரியட்டக சரீரங் களும், அவற்றுடன் புகுகின்ற வாயுக்கள் பத்தும், அவற்ருடு கூடிய காமாதி எட்டுக் குணங்களும், அவற்றுடன் அழுந்தியிருக்கிற ஆன்மாவும், ஒன்பது வாயில்களும், எட்டு நாகங்களும், நான்கு குதிரை களும் பாகணுகிய இறைவன் உபகரியாவிட்டால் பன்றியைப்போல இழிந்தபிறவியாய்விடும் என்ற வாறு.

போகின்ற எட்டு – சூக்குமசரீர தத்துவங் களாகிய சுவை ஒளி ஊறு ஓசை நாற்றம் புத்தி மான் அகங்காரம் என்பன. புகுகின்ற பத்து — பிராணன், அபானன், உதானன்; வியானன், சமானன் நாகன், கூர்மன், கிருகரன், தேவதத்தன், தனஞ்சயன் என்பன.

புகு இன்ற எட்டு - காமம், குரோதம், லோபம், மோகம், மதம், மாற்சரியம், துன்பம், அகங்காரம் என்பன. மூழ்கின்ற முத்தன் - இவற்றுள் தின்த்து நிற்கின்ற ஆன்மா. ஒன்பது வாய்தல் - கண், காது மூக்கு, வாய், குதம். குய்யம் என்பன. நாகம் எட்டு - ஞானேந்திரியங்களாகிய மெய் ஒன்றும், வாய் ஒன்றும், கண்ணிரண்டும், காது இரண்டும், மூக்கு இரண்டுமாய பாம்புகள் எட்டு. ஞானேந்திரியங்கள் எட்டு. ஞானேந்திரியங்கள் எட்டு. ஞானேந்திரியங்கள் நாகமாக உருவகித்தலே '' ஐவாய் அரவு '' என்பதனுலும் அறியலாம்.

நாலுபுரவி - உயிர் ஏறிச்சென்று பொறிவழி யாகப் புலன்களேச் சென்று பற்ற உதவும் மனம் புத்தி சித்தம் அகங்காரம் என்பன. இக் கருவிகரணங் களே இறைவன் உதவாவிடின் பன்றியைப்போல இழிந்த பிறப்பினவாம் என்பது விளக்கியவாறு.

இதற்கு இவ்வாறன்றி, சூக்குமசரீர தத்துவங்கள் எட்டும், உட்புகுகின்ற பூதம் புலன் புரியட்டகம் ஆகிய ப்தினெட்டும், விடுகின்ற ஆன்மாவும், நவத் துவாரங்களும், குண்டலினியும், பன்னிரண்டு விரற் கிடையளவு புறம்போந்து போகும் பிராணன் ஆதியகு திரையும் பாகன் விடாவிடில் பன்றியும் ஆம் என உரைப்பாருமுளர்.

ஏற எதிர்க்கில் இறையவன் ருஞகும் மாற எதிர்க்கில் அரியவன் ருஞகும் நேரொக்க வைக்கின் நிகர்போதத் தாஞகும் பேரொத்த மைந்தனும் பேரர சாளுமே. 458

இம் – எனின், விந்துவின் மிகுதியையும் குறைவை யும் கொண்டு பயன் கூறுதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: விந்துவானது, நாத சத்திக்கு மேற்பட்டு எதிர்த்துச் சென்றுல், பிறக்கும் மைந்தன் உருத்திர ஞவான். அமைதியாக எதிர்ததுச்சென்றுல், திருமா லாவான். இரண்டும் சமமாக இருப்பின், பூமேலய ஞவான். இருவரும் ஒத்து விஃளந்த காமத்தால் உற்பவித்த மைந்தனுயின் அரசஞவான் என்ற வாறு. இது, சுக்கில சுரோணிதங்கள் ஏறியும் குறைந் தும் ஒத்தும் இருப்பத⊚ைல் விஃோயும் குணமோறு பாடு கூறிற்று

ஏயங் கலந்த இருவர்தஞ் சாயத்துப் பாயுங் கருவும் உருவா மெனப்பல் காயங் கலந்தது காணப் பதிந்தபின் மாயங் கலந்த மனேலய மானதே.

459

இம் – எனின், இருவர் கலப்பால் காயம் வளர்ந் தமையை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பொருந்தி அவ்விடத்து வருந்திய தாய் தந்தையராகிய இருவர்ன் சாயத்தால் பாய்ந்த கருவும் உரு ஆம் என்று பல வடிவங்கொண்டு தம் முட் கலந்ததாய தாயும் தந்தையும் காணக் கருவுட் பதிந்த பின் அவர்கள் இருவர்களுக்கும் மோகவயத் தால் விளேந்த மன வொருமைப்பாடு விளேந்த து என்றவாறு,

விந்துவும் நாதமும் கழன்று கருவுட் பதிகின்ற காலத்துக் கலவிசெய்யும் இருவருக்கும் சிற்றின்பத் தால் ம<sup>®</sup>ஞைலயம் விஃபந்தது என்பது கருத்து. சாயம் என்றது சுக்கில சுரோணிதங்களே. ஏய் அங்கு அலந்த இருவர் – கலவியுட்பொருந்தி அவ்விடத்து வருந்திய ஆணும் பெண்ணும், பலகாயம் கலந்தது காணப் பதிதலாவது பல துளிகளாகவும் உயி ரணுக்களாகவும் சென்று பரவுதூல. கர்ப்பத்துக் கேவல மாயாள் கிகுகூட்ட நிற்குந் துரியமும் பேதித்து நிணவெழ அற்புறு காமியம் எட்டாதல் மாயேயம் சொற்புறு தூய்மறை வாக்கினுஞ் சொல்லே. 460

இம் – எனின், ஆன்மா கருப்பத்தில் கேவலா வத்தையிலிருந்து சாக்கிரம் எய்து தஃ உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : கருப்பத்தில் ஆன்மா, கேவலாவத்தை யில் கட்டுண்டு நிற்கும்போது மாயை தத்துவ சமூகமாகிய உறவைச் சேர்ப்பிக்க. தான் நிற்கும் கேவல துரியத்திலிருந்து பிரிந்து நிணத்தலாகிய நணவு நிலே விளய அன்பினுலுறுகின்ற காமிய எண்ணம் எட்டும்படியாகச் சுத்தமாயையின் காரிய மாகிய சொற்றன்மை வாய்ந்த வேதவாக்குகளேப் போலச் சொல்விளேயும் என்றவாறு.

ஆன்மா ஆணவமல பந்திதஞய்க் கருப்பத்துள் கட்டுண்டு கடக்கின்றபோது, மாயாசத்தி. தத்து வங்களேக் கூட்ட. தான் கேவேல துரியநிஃயிலிருந்து படிப்படியாகக் கேவேல சாக்கிரத்தை அடைந்து காமியப் பயன்களே விரும்பி வாக்குக்களேச் சொல்லும் வன்மையைப் பெறும் என்பது கருத்து, வன்மையைப் பெறுமேயன்றிக் கருவுட் பேசாது.

என்பால் மிடைந்து நரம்பு வரிகட்டிச் செம்பால் இறைச்சித் திருந்த மணேசெய்து இன்பால் உயிர்நிஸ் செய்த இறையோங்தம் நண்பால் ஒருவணே நாடுகின் றேனே, ٨

இம் — எனின், எமக்கு உடலே உதவிய ஒருவணே நாடவேண்டும் என்று உலகவரை வலியுறுத்தல் நுதலிற்று

இ - ள் : எலும்புகளாற் பின்னி, நரம்புகளாகிற கயிற்றுல் வரிந்து கட்டி, இரத்தத்தோடு கூடிய இறைச்சியால் திருத்தமாக வீட்டை அமைத்து, இன்பத்தோடு உயிர் நிற்றற்கிடமாகி உதவிய ஒப்பற்ற இறைவணே மிக்க நண்போடு தேடுகிறேன் என்றவாறு.

செய்த ஒருவளுகிய இறையை ஓங்கு நண்பால் நாடுகின்றேன் என இயைக்க

பதஞ்செய்யும் பால்வண்ணன் மேனிப் பகலோன் இதஞ்செய்யும் ஒத்துடல் எங்கும் புகுந்து குதஞ்செய்யும் அங்கியின் கோபம் தணிப்பான் விதஞ்செய்யு மாறே விதித்தொழிந் தானே. 462

இம் — எளின், இறைவன், மூலத்தீவின் வெ**ப்பம்** ஒழிக்க விதித்தமை விளக்குதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: ஆன்மாக்களேப் பரிபாகப்படுத்துகின்ற பால் போலு ம் நிறமுடையவனும், சூரியனேப் போன்ற செந்நிறத் திருமேனி உடையவனுமாய இறைவன், இன்பத்தை விளேவிக்கின்ற உடலெங்கும் ஒத்துப்பரவி, குதத்திலிருந்து கிளம்பும் தீயின் கொடுமையைத் தணிப்பதற்காகப் கலவி விதங் களேச் செய்யுமாறு பணித்தான் என்றவாறு. உயிருக்கு உயிராயும் உடலிலும் வியாபித்து நிற்கும் இறைவன் நாதத்தீயின் வெப்பத்தைத் தணிப்பதற்காகப் போக ஆற்றஃப் படைத் துதவிஞன் என்பது கருத்து. குதம் செய்யும் அங்கி - குறிவழியாகத் தோன்றும் அங்கியின் காரிய மாகிய சுக்கிலம். போககாலத்து மூலாதாரத்தி விருந்து எழும் வெப்பத்தாலேயே சுக்கிலம் உருகிப் பெருகுகிறது ஆதலின் இங்ங வம் கூறிஞர். இணே விழைச்சு இயற்றும் போகத்தின் வன்மையும் இறைவன் இயற்றியதே என்பதாம்.

ஒழிபல செய்யும் விணேயுற்ற நாளே வழிபல நீராட்டி வைத்தழு வாங்கிப் பழிபல செய்கின்ற பாசக் கருவைச் சுழிபல வாங்கிச் சுடாமல் வைத்தானே.

463

இம் — எளின், இறப்புற்ற ஆன்மாவை மீட்டும் பிறவிக்கண் உய்த்தஃ உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ – ள்: மரணங்கள் பலவற்றை விளவிக்கின்ற விணபொருந்தியகாலத்துப் பலவகையாலும் நீராற் கழுவி, நடையிலே கிடத்தி, உறவினர் அழுகின்ற செய்கையிலிருந்து தூக்கி எடுத்து, பல பாவங்களேச் செய்கின்ற பாசத்தோடு கூடிய கருவை விணச்சுழி கள் பலவற்றிலிருந்தும் எடுத்து மலவெப்பம் தாக்காதவாறு காப்பாற்றினுன் என்றவாறு,

ஒழி என்பது முதனிஃத் தொழிற்பெயராய் முரணத்தை உணர்த்தி நின்றது. பல ஒழி - பல மேரணங்கள். அழு என்பது முதனிஃத் தொழிற் பெயர், வாங்கி - கை தூக்கி. கரு என்றது கருவுள் அமைந்த ஆன்மாவை. விணேகள் சுழியாக உருவகிக் கப்பெற்றன. சுடாமல் வைததலாவது, மலவா தணே தாக்காதவாறு பரிபாகமுறுத்து தல்.

சுக்கில நாடியில் தோன்றிய வெள்ளியும் அக்கிர மத்தே தோன்றுமவ் வியோனியும் புக்கிடும் எண்விரல் புறப்பட்டு நால்விரல் அக்கரம் எட்டும்எண் சாணது வாகுமே.

464

இம் - எனின், சுக்கில சுரோணிதக் கலப்பால் எட்டு அக்கரங்கள் எண்சாண் உடம்பாகின்றன என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சுக்கிலநாடியிலிருந்து தோன்றுகின்ற வெள்ள நிறமான சுக்கிலமும். அவ்வாறே யோணியி லிருந்து தோன்றும் சுரோணிதமும், எட்டு விரற் கிடையளவு புறப்பட்டு நால்விரலளவு உள்ளே புகும். அப்போது எட்டு அக்கரங்களும் எண்சாண் உடம்பு ஆகும் என்றவாறு.

சுக்கிலநாடி-விந்துக்கு ழாய். வெள்ளி-வெண்மையான ஆண்கரு. யோனி-சுரோணி தமாகிய பெண்கரு. இடத்தின் பெயர் இடத்து நிகழ் பொருளுக்காயிற்று. எண்விரல் புறப்பட்டு நால்விரல் புக்கிடுமென மாறுக. அக்கரம் எட்டாவன பிருதிவி முதலான பூதங்கட்கு ஓதப்பட்ட பீஜங்களாகியல, வ. ர, ய. ஹ என்பனவும் பிரணவத்தின் உறுப்புக்களாகிய அகார உகார மகாரங்களுமாம். இவற்று முல் எண்சாணுடம்பு ஆதலாவது பஞ்சபூதங்களும் அகாரமாகிய நாதமும், உகாரமாகிய விந்துவும்

மகாரமாகிய மாயையும் கலந்து உடல் உண்டாம் கலந்து உடல் உண்டாம் என்பதுணர்த்தியவாறு.

போகத்துள் ஆங்கே புகுந்த புனிதனும் கோசத்துள் ஆகம் கொணர்ந்த கொடைத்தொழில் ஓகத்துள் ஆங்கே இரண்டெட்டு மூன்றைந்து மோகத்துள் ஆங்கொரு மூட்டைசெய் தானே. 465

இம் – எளின், பஞ்சகஞ்சுகஞப் இருபத்தைந்து தத்துவங்களுடன் ஆன்மா கரு வுட்படு த ஃ உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : போகத்திலீடுபட்ட புனிதஞிய ஆண் மகன், தனது கோசம் வழியாக உடஃக்கொணர்ந்த கொடைத்தொழில் இந்த உலகத்து இருபத்தைந்து தத்துவங்களுடன் மாயையை முதற்காரணமாகக் கொண்டு ஒரு விணேமூட்டையை விளேவித்தான் என்றவாறு.

புனிதன் – ஆன்மா. கோசம் என்றது வெளிப் படையாக வேருரு பொருள் விளக்குமாயினும் ஈண்டு அன்னமயம், பிராணமயம், மனுமயம், விஞ் ஞானமயம், ஆனந்தமயம் எனும் பஞ்சகோசத்தை உணர்த்திற்று. இரண்டு எட்டு மூன்று ஐந்து என்பன உம்மைத் தொகையாய்ப் பதிரைட்டான பூதங்கள் ஐந்து, தன்மாத்திரைகள் ஐந்து, சூக்கும தேகக்கருவி கள் எட்டு இவற்றை உணர்த்தின என்பர். இப் பொருள் முன்னரே இவ்வதிகாரத்து ஏழாம் திருமந் திரத்தும் உணர்த்தப்பட்டமையின் ஈண்டும் கூறு துற்கியைபு இன்மையின், இரண்டும்எட்டும் மூவைந் தாகிய பதிணந்தும் ஆக இருபத்தைந்து ஆன்ம தத்துவங்களோடு என்ற பொருளே பொருத்த மாதல் தெளிக.

மூட்டை என்றது விண்மூட்டையாகிய உடஃ, மூட்டை - மூட்டப்பட்டது; என்பு நரம்பு தோல் ஆகிய இவைகளால் மூட்டப்பட்டதாகிய உடஃ உணர்த்திற்று.

பிண்டத்தில் உள்ளுறு பேதைப் புலீனந்தும் பிண்டத்தி னூடே பிறந்து மரித்தது அண்டத்தின் உள்ளுறு சீவனும் அவ்வகை அண்டத்து நாதத் தமர்ந்திடுந் தானே. 466

இம் - எனின், பிண்டத்து உயிர் பிறந்து மரிப்பது போல அண்டத்தும் ஆம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பிண்டமாகிய இவ்வுடம்பின் உள்ளே பொருந்தி அறியாமை நிறைந்த புலன்கள் ஐந்தும் உடம்பினிற்ரேன்றி அவ்வுடம்பினுள்ளேயே ஒடுங் கிற்று. அதுபோல இந்த அண்டத்தினுள்ளே பொருந்திய ஆன்மாவும். இவ்வண்டக் கருவியாகிய நாத தத்துவத்தில் ஒடுங்கும் என்றவாறு.

பிண்டம் – ஐந்துறுப்படங்கிய பிண்டமாகிய உடல். உயிரினிடமாகத் தன்மாத்திரைகள் விளக் கம்பெறுதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். அண்டத்து நாதம் – பிரமாண்டத்திற்கு அடியான மாயை, இஃப்பொறி ஏற்றி எனதுடல் ஈசன் துஃப்பொறி யிற்கரு ஐந்துட ஞட்டி நிஃப்பொறி முப்பது நீர்மை கொளுவி உஃப்பொறி ஒன்பதில் ஒன்றுசெய் தானே. 467

இ**ம் - எனின்; ஈசன்** இயற்றிய இயந்திரத<sub>னி</sub>வி**ன்** இயல்புணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிவபெருமான், எனதுடஃ இல்லாகிய பொறியில் ஏற்றுவித்து. துலா என்னும் பொறியி ஞுல் கருவைப் பஞ்சேந்திரிய சுகத்தோடு கூட்டி, முப்பது தத்துவங்களோடு கூடிய நிஃ பான பொறி யைச் செய்து, உஃப்போல் கொதித்துக் கொண் டிருக்கின்ற பொறியிலுள்ள ஒன்பது வாயில்களில் ஒருவாயிலால் அமைத்தான் என்றவாறு.

இஃப்பொறி – இல்ஃப்பெறியாகக் கொண்டு. எனது உடஃ ஏற்றி என்க. அதாவது மண்யாளா கிய இயந்திரத்தில் எனதுடிஃ ஏற்றி என்பதாம்; என்பது போகம் உணர்த்தியது. துஃப்பொறி – கோசதண்டம். துஃ ஏற்றத்துஃ. போகமுயற்சியி ஃடுபட்ட உறுப்பு துஃபோலிருத்தலின் துஃப் பொறி எனப்பட்டது.

கரு ஐந்துடன் ஆட்டி – கண்டு ஃகட்டு உண்டு உயிர்த்து உற்றறியும் ஐம்புல இன்பங்களுடன் கருக்குழம்பை வெளிப்படுத்தி, நிஃப்பொறி-விணப் போகம் துய்க்குமளவும் நிஃயான உடல், முப்பது நீர்மை – முற்கூறியவை நீங்கலாக ஏஃயை ஆன்ம தத்துவம் பதினெட்டும். வித்தியாதத்துவம் ஏழும், சிவதத்துவம்ஐந்தும் ஆகிய முப்பது, உஃப்பொறி-உஃபோல எஞ்ஞான்றும் கொதிக்கும் பொறியாகிய உடல். ஒன்பது-நவத்துவாரங்கள். ஒன்று என்பது கோசத்தை. ஒன்ருய்ச்செய்தான் என மூன்ருவது விரிக்க.

இன்புற் றிருவர் இசைவித்து வைத்தமண் துன்பக் கலசம் அணேவான் ஒருவனே ஒன்பது நீர்ச்சால் கலசம் பதினெட்டு வெந்தது சூளே விளேந்தது தானே.

468

இம் – எனின். இறைவஞிகிய குயவனிட்ட சூுுளையின் இயல்பிணத் தெரிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிற்றின்பத்தில் ஈடுபட்டிருந்த தாயுந் தந்தையுமாகிய இருவரும் மனமொன்றி வைத்த மண்ணுலான துன்பமயமான குடத்துள்ளே சேர்ந்த வன் ஒரான்மாவே அத்துடன் ஒன்பது தண்ணீர்ச் சால் களேயும் பதி வெட்டுக் கலசங்களேயும் வைத்தான். சூனே வெந்தது. நன்றுகக் கலசங்கள் வினேந்தன என்றவாறு.

ஆரியணக் குலாலனுக உருவகித்தமைக்கு ஏற்ப உடல் முதலியவற்றைக் கலங்களாகவும். கருவைச் சூளேயாகவும் உருவகித்தார். துன்பக்கலசம் – துண் பக்கொள்கலமாகிய உடல். ஒன்பது நீர்ச்சால் – மலசலங்கழியும் வாயில்களாகிய கண், காது, மூக்கு குதம், குய்யமாகிய ஒன்பது துவாரங்கள். சால் என்றது வாயகன்ற பாண பதினெட்டுக் கலசம் – முன் இவ்வதிகாரத்து ஏழார் மந்திரத்திற் கூறிய **ப**தி**ெனட்**டுத் தத்துவங்க**ள்**. சூஃா பாண முதலியன சுடும் அடுப்பு.

அறியீர் உடம்பினி லாகிய வாறும் பிறியீர் அதனிற் பெருகுங் குணங்கள் செறியீர் அவற்றினுட் சித்திகள் இட்ட(து) அறிவீர் ஐந்தினுள் ளானது பிண்டமே. 469

இ**ம் — எனின், உட**லினியல்பு**ம் அ**தனுலுறு பயனு**ம்** உணார்த்துதேல் நுதலிற்று

இ-ள்: இவ்வடம்பினில் விடுந்த ஆறு துன்பங் குடு அறியுங்கள்; அத்துன்பங்களினின்றும் விலகுங் கள். இவற்றைக் காட்டிலும் மிக்குத் தோன்றும் குணங்க கோப் பொருந்துங்கள்; அவற்றுள் அட்டமா சித்திகளேயும் அறிந்துகொள்ளுங்கள். பஞ்சபூ த விகாரமே இவ்வுடல் என்றவாறு.

உடம்பினில் ஆகிய ஆருவன பேறு. இழவு. துன்பம், பிணி, மூப்பு, சாக்காடு என்பன, சித்திகள் **எட்டா**வன அணிமா, மகிமா, கரிமா, லகிமா. பிராகாமியம், ஈசித்வம், வசித்துவம் பிராப் தி, ஐந்தினுள் ஆனது பிண்டம் என்றது என்பன, பஞ்சபூத் சேர்க்கையே இவ்வுடல், ஆதலால் நிஃ யற்றது; நிலேயற்ற இந்த உடலேக் கருவியாகக் பந்தத்தின் குணங்களேப்பெற்று, கொண்டு, இது அழிவதற்குள் குணங்களேப்பெற்று, நிலேபேறுன சித்தாகேனே அடைந்து, அட்டமா வழியைத் தேடிக்கொள்ளுங்கள் என உலகவர்க்கு உண்மை உணர்த்தியவாறு.

உடல்வைத்த வாறும் உயிர்வைத்த வாறும் மடைவைத்த ஒன்பது வாய்தலும் வைத்துத் திடம்வைத்த தாமனரச் சென்னியுள் அங்கிக் கடைவைத்த ஈசனேக் கைகலந் தேனே்.

470

ூற் – எவின், எனக்கு உடல் முதலியவைக**ோ** உதவிப் பிரமரந்நிரத்தில் ஒளிவடிவா யுறையும் இறைவணக் கூடினேன் எனத் த**ன்**மேல்வைத்**து** உண்மை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உடஃ உதவியவாறும். அவ்வுடலுள் உயிரை அமைத்தவாறும் மடைகளோடு கூடிய ஒன்பது வாயில்களே அமைத்து, உறுதியான ஆயிர இதழ்த் தாமரையோடு கூடிய உச்சியில் ஒளியை யும் இறுதியாயுதவிய இறைவளேக் கூடினேன் என்றவாறு.

என்ணேப்போல் நீவிரும் இவ்வுடலின்பஅளவில் அமையாது, சகஸ்ராரத்தில் உள்ள ஒளியுருவப் பெருமாணக் கூடுக என்னும் குறிப்புணர்த்திய வாறு.

மடை – மூடுகின்ற வாய்; மடு + ஐ – மூடிக் கொள்ளு தஃயுடையது. நவத்துவாரங்களும் முடிக் கொள்கின்ற வாய் உடைமையை ஒர்க, திடம் வைத்த சென்னி – மண்டைஓட்டால் உறுதியாக அமைக்கப்பெற்ற தஃ.

தாமரை என்றது பிரமரந்திரத்திலுள்ள ஆயி<mark>ர</mark> இதழ்த் தாமரையை. கடை அங்கி வைத்த ஈசண் – இறுதியாக ஒளிப்பிழம்பைத் திரட்டிவைத்த இ**றை**  வன். இறைவன் ஒளிவடிவாய் அங்கு உறைகின்றமை உணர்த்தியது. கைகலந்தேன் - கூடினேன்.

A ...

கேட்டுநின் றேன்எங்குங் கேடில் பெருஞ்சுடர் மூட்டுகின் முன்முதல் யோனி மயமவன் கூட்டுகின் முன்குழம் பின்கரு வையுரு நீட்டிநின் முகத்து நேர்பட்ட வாறே. 471

இம்–எனின், இறைவனே உருவையும் உதவி உயிர்க்குயிராயும் உடனிற்கின்றுன் என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: தனக்கு ஒரு கேடுமில்லாத ஒளிவடிவான பெருமான். முதற்காரணத்தினின்று சிருஷ்டியைத் தொடங்குகிறுன்; குழம்பான கருவைச் சேர்ப்பிக் கின்றுன். அதனே உருவாக நீட்டி, அவ்வுருவிலே தானும் எழுந்தருளி. உணர்கின்ற பக்குவர்களுக் மட்டும் அவன் எதிர்ப்பட்டதை அடியேன் எங்கும் கேட்டுநின்றேன் என்றவாறு.

நேர்பட்டவாறு எங்கும் கேட்டு நின்றேன் எனக் கூட்டுக. கேடில் பெ தஞ்சுடர்- தனக்கு அழி வொன்று மில்லாத அநாதி நித்தியமாகிய ஒளி முதல் யோனி மயமவன் மூட்டுகின்றுன் – முதற் படைப்பிற்குக் காரணமாகிய மாயத்தை அவன் கலக்கிச் சேர்ப்பிக் கின்றுன். மயம் என்பது மாயம் என்பதன் குறுக்கல்-விகாரம்- இது ஆதிசிருஷ்டி கூறியது. குழம்பின் கருவைக் கூட்டுகின்றுன் என்றது பிரபஞ்சத்தில் நாடோறும் நிகழும் சிருஷ்டியைக் கூறியது உருவாக நீட்டி நின்று அவ்வுடலுள் தானுமிருந்து

472

எதிர்ப்படுதல், ஆன்மாக்க*ு* உய்விக்கத் திருவுள<mark>ங்</mark> கொண்டு எ**ன்**க

பூவுடன் மொட்டுப் பொருந்த அலர்ந்தபின் காவுடைத் திபங் கலந்து பிறந்திடும் நீரிடை நின்ற குமிழி நிழலதாய்ப் பாருடல் எங்கும் பரந்தெட்டும் பற்றுமே.

இம் – எனின், விந்து பரவி உடலாகும் **என்பது** உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பூப்போலும் கர்ப்பாசயமு**ம்,** மொட்டுப் போலும் இலிங்கமும் பொருந்த அவை ஒக்க அலர்ந்தபின் காவுதல் பொருந்திய ஒளி வடிவினதாகிய சுக்கில சுரோணி தங்கள் கலந்து வெளிப்படும். அந்நீரிடை உண்டான குமிழியான து நிழலாக உடலெங்கும் பரவி, சூக்கும் சரீரக் கருவிகள் எட்டையும் பற்றி நிற்கும் என்றவாறு.

காவுடைத் தீபம் என்றது இருவராலும் சுமக்கப் படுகின்ற ஒளிவடிவாகிய ரேதசு. ரேதசு குறையவே தேசசு குறைதலின், ரேதசு தீபமாக உருவகிக்கப்பட்டது. குமிழி என்றது விந்துவி லுள்ள சீவ அணுக்களே, உடல் – கருவுள் சீவன் எடுக்கும் உடல், எட்டின் விரிவு முன்னரே கூறப் பெற்றது.

எட்டினுள் ஐந்தாகும் இந்திரி யங்களும் கட்டிய மூன்று கரணமு மாய்விடும் ஓட்டிய பாச உணர்வென்னும் காயப்பை கட்டி அவிழ்த்திடுங் கண்ணுதல் காணுமே. இம் – எனின், மாயாகு⊤ாிய மாய உடற்பையைக் கட்டி அவிழ்ப்பவர் கண்ணு தற்பெருமா ின என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று

இ — ள்: முற்கூறிய எட்டினுள் இந்திரியங்கள் ஐந்தும். அவற்ரேடு தொடர்புற்ற மூன்று கரணங் களுமாகிய சேர்ந்திருக்கின்ற பாசவுணர்வென் கின்ற உடலாகிற பையைப் பெருமானே கட்டி அவிழ்த்து விடுவர்; இதீன நீங்கள் காணுங்கள் என்றவாறு.

இந்திரியங்களாவன ஞானேந் திரியங்கள், மூன்று கரணம் – மனம் புத்தி சித்தம் என்பன, இந்திரியங்களும் மூன்றுகரணமுமாய் இருக்கின்ற பாசவுணர்வோடு கூடிய உடற்பையைக் கட்டி அவிழ்ப்பவர் கண்ணு தற்பெருமானே என்பது கருத்து. காயத்தைப் பையென்றமைக்கு ஏற்பக் கட்டி அவிழ்த்திடும் என்றுர்.

கண்ணுதல் நாமங் கலந்துடம் பாயிடப் பண்ணுதல் செய்து பசுபாசம் நீக்கிட எண்ணிய வேதம் இசைத்த பரப்பிணே மண்முத லாக வகுத்துவைத் தானே.

474

இம்—எளின், இறைவன் பசுக்கள் பாசத்தி னின்றும் நீங்கக் கரு2ண பாலித்த2ல உணர்த்துதல் நுதலிற்று•

இ - ள் : சிவபெருமான் தன்னுடைய திருநாம மாகிய திருவைந்தெழுத்துக்களேக் கலந்து, நமக்கு உடம்பாக அமைத்து, பசுக்கள் பாசத்தினின்றும் நீங்கி உய்ய மூன்றென்று எண்ணப்படுகிற வேதங் களிற் சொல்லிய பொருட்பரப்பினே, மண்முதல் சிவமீருன தத்துவங்களாக வகுத்து வைத்தருளினுன் என்றவாறு.

கண்ணு தல் நாமம் - சீபஞ்சாக்கரம் '' நா தண் நாமம் நமச்சிவாயவே '' என்ற ஞானசம்பந்தர் திருவாக்கையும் இணேத்துச் சிந்திக்க. மண் முதலாக என்றமையின், மண் முதல் சிவதத்துவ மீருன முப்பத்தாறும் கொள்ளப்படும். நாதண் நாமம் பிரணவம் என்பாருமுளர்.

அருளல்ல தில்ஸ் அரனவன் அன்றி அருளில்ஸ் யாதலி ஞலோர் உயிர்க்குத் தருகன்ற போதிரு கைத்தாயர் தம்பால் வருகின்ற நண்பு வகுத்திடுந் தானே.

475

இம் – எனின், சிவனே செவிலியாயிருந்து சீவ**ுனச்** பாதுகாப்பன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சிவனின்றி அருளில்ஃ; அருளின்றிச் சிவனில்ஃ; ஆதலால் ஒருயிர்க்கு உடம்பைத் தரு கின்றபோது அவ்வுயிர்க்கு இருசெவிலித்தாய் மாட்டு வைக்கும் அன்பை அமைப்பன் என்றவாறு.

சிவமும் அருளும் இரு செவிலியர் போல வளர்த்தலின் சீவர்கள் வளர்ப்புத்தாயரிடம் வைக் கின்ற அன்பை அவர்களிடம் வைப்பார்கள் என்பது கருத்து. வகுத்த பிறவியின் மாதுநல் லாளும் தொகுத்திருள் நீக்கிய சோதி யவனும் பகுத்துணர் வாகிய பல்வகை எங்கும் வகுத்துள்ளும் நின்றதோர் மாண்பது வாமே. 476

இ**ம்** – எளின். சிவமு**ம்** சத்தியு**ம்** உயிர்களுக்கு உணர்வாயு**ம்**, உயிர்க்குயிராயும் இருந்து உதவுவர் என்பது உணர்த்துதேல் நுதலிற்று.

இ – ள்: அவரவர்கள் விணக்கு ஈடாக வகுத்த பிறவியில் சத்தியும், ஆன்மாக்களுக்கு அனுதியே உள்ள ஆணவமலத்தை அகற்றிய பரஞ்சோதி யாகிய பரனும், எங்கும் பகுத்துணர்வாகிய பல வகைகளே வகுத்து உயிருக்குள் நிற்கின்ற ஒப்பற்ற சிறந்த பொருளும் ஆம் என்றவாறு.

இருள் – ஆணவமலம், பகுத்துணர்வாகிய பல் வகை எங்கும் வகுத்து – ஒவ்வொன்றையும் வேறு படுத்துணர்வதாகிய பல வகைகளே எங்கும் அமைத்து; என்றது விஷய பேதங்களே உணரும் உணர்ச்சியைத் தந்து என்றவாரும்.

உள்ளும் நின்றதோர் மாண்பது ஆம் - சீவனுக் குள்ளேயும் நிஃபெற்று நிற்கும் மாட்சிமை உடைய தாம்: என்றது உயிருக்கு உயிராய் நிற்கின்ற உயர்ச்சியிணயும் உடையது என்பதை உணர்த் திற்று.

மாது நல்லாளும் சோதியவனும் பல்வகை வகுத்து நின்றதோர் மாண்பு அதுவாம் எனக் கூட்டி விணமுடிவு செய்க. மாண்பது வாக வளர்கின்ற வன்னியைக் காண்பது ஆண்பெண் அலியெனும் கற்ப**ண** பூண்பது மாதா பிதாவழிபோலவே ஆம்பதி செய்தானச் சோதிதன் ஆண்மையே. 477

இம் – எளின், இறைவன்தன் ஆற்றலால் பர**ம்** பரைக்குண மும் தோற்றமும் அமையப் படைக் கின்று னென்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அந்தச் சோதிவடிவாகிய இரைவன் தன் ஒற்றலால் மாட்சிமை உடையதாக வளர்கின்ற தீவடிவாகிய விந்துவை காண்பதாகிய ஆண் பெண் அலியென்னும் கற்பீணயைப் பூண்பதாக. மாதா பிதாக்களின் பரம்பரையைப் போலவே ஆகும் பதிவுகளே அமைத்தான் என்றவாறு

கருவை வன்னியென்றல், 'அறிகின்ற மூலத் தின் மேலங்கியப்பு' என்பதனையும், 'குதஞ்செய்யும் அங்கியின் கோபந்தணிப்பான்' என்பதனைய முணர்க. காண்பதாகிய ஆண் பெண் அலி எனுங் கற்பண பூண்பது மாதா பிதா வழிபோலவே ஆம் என முடிக்க. பதி செய்தான்-பதிதஃச் செய்தான். பதி முதனிஃ த தொழிற்பெயர். ஆணுகப் பெண் ணுக அலியாகக் கற்பித்தல் மாதா பிதாக்களின் அமைப்பினுலாகும் என்பதை வருகின்ற மந்திரத் தால் விளக்குகின்றுர்

ஆண்மிகில் ஆணுகும் பெண்மிகில் பெண்ணுகும் பூணிரண டொத்துப் பொருந்தில் அலியாகும் தாண்மிகு மாகில் தரணி முழுதாளும் ஆண்வச மிக்கிடில் பாய்ந்ததும் இல்லேயே. 478 இம் — எனின், ஆண் பெண் அலியாவதற்குக் காரணம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ - ள் : சுக்கிலம் மிகுமானல் ஆணுகும். சுரோணிதம் மிகுமானல் பெண்ணுகும். இவ்விரண்டும் அளவொத்துப் பொருந்தினல் அலி யாகும், சுக்கிலம் அளவில் மிகக் கூடுமாயின் உலகம் முழுவதும் ஆளக்கூடிய அரசன்போல ஆண்மையுடையவ குகும். சுக்கிலம் மிக்க சுரோணித வயமாயின் பயனின்றிக் கழியும் என்றவாறு.

ஆண்வசம் மிக்கிடில் பாய்ந்ததுமில்லே என்றது சுக்கிலம் சுரோணிதத்தின் வயமாய்ச் சுரோணிதம் மிகுமாயின் பாய்ந்ததால் பலனில்லே என்றவாறு; கருப்பை வாயிலில் சுக்கிலத்தில் உள்ள சீவ அணுக் கள் முன்னேறிக் கருப்பையுள் நுழைய, சுரோணித அணுக்கள் அவற்நேடு போரிட்டு அழிக்கும்; அழிந்த அணுக்கள் சிறுநீரோடு வெளிக் கழிக்கப்பெறும்; வென்ற அணுக்களே கருவிற்சென்று உருவாகும்; ஆதலால். சுரோணிதம் மிகில் சுக்கிலம் வலியற்று

பாய்ந்தபின் அஞ்சோடில் ஆயுளும் நூருகும் பாய்ந்தபின் நாலோடில் பாரினில் எண்பதாம் பாய்திடும் வாயுப் பகுத்தறிந் தவ்வகை பாய்ந்திடும் யோகிக்குப் பாய்ச்சலும் ஆமே. 479

இம்-எனின், விந்து பாய்ந்தபின் ஓடும் வாயுவின் கால அளவுடுகாண்டு ஆயு~ளத் துணியலாம் என்பது உணர்த்துதெல் நாதலிற்று. இ – ள் : விந்து பாய்ந்தபின் ஐந்துமாத்திரை` யளவு தாய்தந்தையர்க்குப் பிராணவாயு ஓடிஞல் பிறக்கின்ற குழந்தைக்கு ஆயுள் நூருகும். நான்கு மாத்திரை காலம் ஓடின் உலகிலேயே எண்பதாண்டு வாழ்வான். அவ்வண்ணம் வாயுவைப் பகுத்தறிந்து அதன்படி யோகியால் பாய்ச்சவும் கூடும். யோகிக்கு அக்கணக்கின்படியே பாயும் என்றவாது.

யோகி பிராணணே ஆயாம முறையால் அளந்து அடக்கி நடத்துபவனுதலின் அவஞல் அளவில் வண் ணம் பாய்ச்ச இயலும் என்பது கருத்து.

ஐந்தோடின் நாலோடின் என்பதற்கு விந்துத் திவஃகள் ஐந்தல்லது நான்கு ஓடின் என்றும் பஞ்ச பூதங்களிலும் பரந்தோடினுல் என்றும் உரைப்பர் சிலர். ஐதோடின் என்பதற்குப் பஞ்சபூதங்களில் சரம் பரந்தோடினுல் எனக்கொள்ளின் நாலோடின் என்பதற்கு எங்ஙனம் பொருள் கொள்ளுதல் இயலும் என்ற ஐயம் எழுதல் காண்க.

இந்தத் திருமந்திரத்திற்குப் பாடந்திரித்து, சூரிய கலே ஒடுமாஞல் வயது நூறு, சந்திரகலே ஓடுமாஞல் வயது ஐம்பது என்றும் உரை லகுப்பர். 'பாய்ந்திடும் வாயுப் பகுத்தறிந்து' எனப் பின் வருதலின் பிராணவாயு பாயும் கால அளவைக் கொண்டே கணிக்கப்பட்டமை தெளிவு. அருள் நூல்களில் பாடங்கொள்ளும் முறை மரபுவழிவந்த நூல்களின் மேற்கோளாக இருத்தல்பற்றியே துணிதல் வேண்டுமன்றிப் புறச்சமய நூல்களிலும், அவைதிக சமய நூல்களிலும், கருவி நூல்களிலும், வந்தவற்றைக்கொண்டு பாடந்துணிதலும், உரை கோடலும் அத்துணேச் சிறந்த செய்கை அன்றென அமைக. அடுத்த மந்திரமும் வாயுவின் அமைதியே அறிவித்தல் காண்க.

பாய்கின்ற வாயுக் குறையின் குறளாகும் பாய்கின்ற வாயு இளேக்கின் முடமாகும் பாய்கின்ற வாயு நடுப்படின் கூஞகும் பாய்கின்ற வாயுமா தர்க்கில்‰ பார்க்கிலே.

480

இம் – எனின். குழவி குறளாதற்கும் முடமாதற் கும் கூணதேற்கும் ஏது உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ-ள்: பாய்கின்ற வாயு முன்ணய மந்திரத் திற் கூறியபடி நான்கிற்கும் குறையுமானுல் குழவி குறளாகும். இணக்குமாயின் முடமாகும். ஓடுகிறபோது இடையில் தடைப்படுமானுல் கூனுகும். இங்ஙனம் பாய்கின்ற வாயு பெண்களுக் கில்ஃ என்றவாறு.

ஆண்களுக்குப் பாய் இன்ற பிராணணேக் கொண்டே கணக்கிடுக என்பதாம்.

இம்மந்திரத்திற்குச் சுக்கிலமானது வாயுவோடு சேர்ந்து பாயும்போது குறுகினல் சிசு குட்டை யாகும்: சுக்கிலம் வனயுமானுல் கூனுகம் என உரைப்பா. சுக்கிலத்திற்கு வன்வும் குறுக்கமும் இல்லே. அஃதேயு மன்ற'ப் 'பாய்ந்தபின்' என்ற முன்மந்திரத்துச் சுக்கிலம் பாய்ந்த பிறகு பாய்கின்ற வாயு என வாயு பாய்தூல உணர்த்துகின்ருராதலின் <sup>வா</sup>யுவின் குறுக்கம் வ*ளேவு முத*லிய**ன**வே கூனுக்கு**ம்** <sup>குற</sup>ளுக்கும் ஏது எனக் கொள்ளப்படும்

மாதா உதரம் மலமிகின் மந்தனும் மாதா உதரம் சலமிகின் மூங்கையாம் மாதா உதரம் இரண்டொக்கில் கண்ணில்லே மாதா உதரத்தில் வந்த குழவிக்கே.

481

இம் – எனின், குழந்தை மந்தமா தற்கும் ஊமை யாதற்கும் குருடாதற்கும் காரணம் உணர்த்துதல் துதேலிற்று.

இ — ள் ; தாயின் வயிற்றில் கருவிடை அமைந்த **கு**ழந்தைக்கு . அவள் வயிற்றில் மலமிகுமானுல் அவன் மந்தனுவான்; சலம்மிகுமானல் ஊமையாம்; மலம் சலம் இரண்டும் மிகுமானுல் குருடாம் என்றவாறு.

கருவுற்ற காலத்தில் உள்ளை நிஃுகௌக் ிகாண்டு இந்த நி‰்கள் அமைகின்றன என்பதாம். அன்றிப் <del>''</del>|ணார்ச்சிக்காலத்து நி*ூ*ல என்பொரு**ம்** உளார்.

குழவியும் ஆணும் வலத்தது வாகில் குழவியும் பெண்ணும் இடத்தது வாகில் குழவியும் இரண்டாம் அபானன் எதிர்க்கில் குழவி அலியாகும் கொண்டகால் ஒக்கிலே, 482:

இம் - எனின், போக காலத்திலேயே ஆண்பெண் அலி அறியுமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

ள் : போககாலத்தில் பிராணன் சூரிய கூலேயிலியங்குமாயின் ஆண் குழந்தையாம் : சந்திர கைஃயில் இயங்குமாயின் பெண் குழந்தையாம்; பிராணவாயுவோடு அபானவாயு எதிர்த்துப் போரிடின் இரட்டைக் குழந்தைகளாம்; சூரிய கேஃயிலும் சந்திரகஃயிலும் பிராணன் ஒத்து நடக்கின் அலியாம் என்றவாறு.

கொண்டநல் வாயு இருவர்க்கும் ஒத்தெழில் கொண்ட குழவியும் கோமள மாயிடும் கொண்டநல் வாயு இருவர்க்கும் குழறிடில்<sub>,</sub> கொண்டதும் இல்லேயாங்கோல்வளே யார்க்கே. 483

இம் - எனின், குழந்தை அழகாய்ப் பிறப்ப தற்கும், குழவி பிறவாமலே யொழிதற்கும் ஏது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பிராணவாயு புணரும் இருவருக்கும் ஒத்தியங்குமாயின் கருவுட்கொண்ட குழந்தை அழகாக இருக்கும் ; இருவர்களுக்கும் பிராணவாயு தடுமாறினுல், மாதருக்குக் கருத்தரித்தலாகிய பயனில்ஃயாம் என்றவாறு.

கோல் வீன - திரண்ட வீனயல், கோமளமாய் விடும் என்பதற்குக் கானல்நீரைப் போலாகிவிடும் என உரைப்பாரும் உளர். கோமளம் - அழகு என்னும் பொருளதன்றிக் கானல்நீர் என்றல் பொருந்துமாறு அறிந்து கொள்க.

கோல்வளே உந்தியிற் கொண்ட குழவியும் தால்வளே யுள்ளே தயங்கிய சோதியாம் பால்வளர்ந் துள்ளே பகலவன் பொன்னுருப் போல்வளர்ந் துள்ளே பொருந்துரு வாமே. 484 இம் – எனின், கருவிற்குழவி சுழுமுணேயிற் சோதி யாம் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பெண்ணினது உந்தியிற் கொண்ட குழவியும், அண்ணத்தின் கண்ணதாம் தொளேவழி மேற் செல்லும் சுழுமுணயில் விளங்குகின்ற சோதி யாகும். கருப்பையுள் பகுதிபகுதியாக உறுப்புக்கள் வளர்ந்து. உதயசூரியனது நிறம்போலப் பொண் னிறம் வாய்க்கப் பெற்றுப் பொருந்திய உரு வெய்தும் என்றவாறு.

தால் வளே – மேலண்ணத்தாடு செல்லும் தொளே, அது புருவநடுவில் விளங்கும் சுழுமூனே, அதில் விளங்கிய சோதியாம் என்றது சுழுமுண்யில் விளங்கிய ஒளியாகிய கரு. விந்துற்பனம் சுழுமூனே யிலிருந்து உருகிக் கீழிறங்கிவருகிறது ஆதலின் இங்ஙனம் கூறப்பெற்றது

பால் – பகுதி ; ஈண்டு பகுதிபகுதியாக <sub>வளரு</sub>. கிற உறுப்புக்களே உணர்த்திற்று.

உருவம் வளர்ந்திடும் ஒண்டிங்கள் பத்தில் பருவம் தாகவே பாரில் வந்து மருவி வளர்ந்திடும் மாயையி ஞலே அருவம் தாவதிங் காரறி வாரே.

485

இம் – எனின். கரு உருவாகிப் பிறக்குங்காலம் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உருவம் ஒளிபொருந்திய பத்து மாதங் கள் வளரும்; பக்குவம்வரப் பூமியிற்பிறந்து வளரும், அக்குழந்தை மாயையால் தன்னுருவைத் தானறியாமலிருப்பதை இங்கு அறிவார் யார்? என்றவாறு.

இட்டார் அறிந்திலர் ஏற்றவர் கண்டிலர் தட்டான் அறிந்தும் ஒருவர்க் குரைத்திலன் பட்டாங்கு சொல்லும் பரமனும் அங்குளன் கெட்டேன்எம் மாயையின் கீழ்மையெவ் வாறே. 486

இப் – எனின், கருவளர்த்த மாயையின் கீழ்மை பை வியந்து கூறுதல் நாதலிற்று.

இ - ள் : வித்திட்டவராகிய தந்தையரும் அறிந் திலர்; அதனே ஏற்றுக்கொண்ட தாயரும் கண்டிலர்; படைத்த பிரமன் அறிந்திருந்தும் ஒருவருக்கும் உரைத்தானல்லன்; உண்மையைச் சொல்லும் இறைவனும் அங்கிருக்கிறுன்; கெட்டேன்; சிருஷ் டிக்கும் மாயையின் கீழ்மை எவ்வாறிருந்தது என்றவாறு

தட்டான் - பூவிதழில் உள்ளவஞகிய பிரமன் -தட்டு - பூவிதழ், பட்டாங்கு சொல்லும் பரமன் என விசேடித்தது அவன் உடனிருந்தும் உண் மையை உணர்த்தாமையால்

இன்புறு நாடி இருவருஞ் சந்தித்துத் துன்புறு பாசத்தில் தோன்றி வளர்ந்தபின் முன்புற நாடி நிலத்தின்முன் தோற்றிய தொன்புற நாடிநின் முதலு மாமே. 487

இம் — எனின், பிறந்த உயிர்கள் பழமையை ஆராய்ந்து பரகதியிண் அடைதலுங்கூடும் என்பேது இதணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ – ள் : ஆணும் பெண்ணும் இன்புறு தலே விரும்பிச் சந்தித்துத் துன்புறு தலால் அவர்களுடைய பாசங் காரணமாகக் கருவுள் தோன்றிப் பத்துத் திங்கள் வளர்ந்த பிறகு, மேலாக இருக்க விரும்பி நிலத்தில் பிறந்த உயிர்கள் பழம் பிறவியிண் விணயால் வந்த துன்ப இன்பங்களே ஆராய்ந்து அவற்றின் நீங்கி வீடு பேருகிய ஆக்கத்தை அடை தலு மாம் என்றவாறு.

தோற்றிய — தோற்றினவாகிய உயிர்கள்; அஃறிண பலவின்பாற் படர்க்கை விணயாலணேயும் பெயர். தொன்பு: 'பு' விகுதி பெற்ற பண்புப் பெயர்; பழமை. ஆதல் - ஆக்கத்தை அடைதல்; என்றது ஈண்டு வீடு பெறுதஃ.

குயிற்குஞ்சு முட்டையைக் காக்கைதன் கூட்டிட்டால் அயிர்ப்பின்றிக் காக்கை வளர்க்கின் றதுபோல் இயக்கில்ஸ் போக்கில்ஸ் ஏனென்ப தில்ஸ் மயக்கத்தால் காக்கை வளர்க்கின்ற வாறே. 488

இம் – எனின், கருப்பத்தில் ஒவ்வொரு தாயும் மையக்கத்தால் உட*ு*லவளர்க்கும் முறை இது என்றெல் நுதலிற்று.

இ- ள்: குயிலின் முட்டையைக் காக்கையின் கூட்டில்வைத்தால், காககை சந்தேகப்படாமல் வளர்ப்பதைப்போலத் தாயும் போகமயக்கத்தால் இயங்காமலும் போக்கில்லாமலும் ஏனென்று விஞவாமலும் கருவிலுற்ற ஆககையை வளர்க்கிற முறை இதுவாம் என்றவாறு. முதற்கிழங் காய முளேயாய் முளேப்பின் அதற்புத லாய்ப்பல மாய்நின் றளிக்கும் அதற்கது வாம்இன்ப மாவது போல அதற்கது வாய்நிற்கும் ஆதிப் பிரானே.

489

இம் – எனின், ஆன்மாக்களுக்கு உறுபயஞுய் நிற்பவன் இறைவன் ஒருவனே என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : முதலில் கிழங்காயிருந்தது முஃனபாய், முஃனக்குப்பின் அதன் புதராய், பின் பழமாய் நின்று பயன்படும்; அக்கிழங்கிற்கு அதுவே இன்பமாதல் போல அந்தந்த ஆன்மாக்களுக்கு அதுவதுவாய் நின்று இறைவனும் அருளுவன் என்றவாறு.

இறைவனுக்கு இன்பமாவது உயிர்கட்கு அருள் செய்தலே என்பது கருத்து.

ஏனுோ் பெருமைய ஞகினும் எம்இறை ஊனேய் சிறுமையுள் உட்கலந் தாங்குளன் வாஞோ் அறியும் அளவல்ல மாதேவன் தானே அறியும் தவத்தினி னுள்ளே.

490

இம் - எனின்; இறைவனது எளிவந்த கரு2ண உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

ஓ-ள்: மற்றைய தேவர்களேக்காட்டிலும் எம் இறைவஞ்கிய சீபரமேசுவரன் பெருமையைஉடைய ஞுயினும், உடலுக்குள் பொருந்திய உயிருட்கலந் தும் இருக்கின்றுன், வாஞோ்களாலும் அறியப் படாதவஞ்கிய மகாதேவன் தவத்தால் தானே அறியப்படுபவன் என்றவாறு. ஊன் ஏய்சிறுமையுள் உட்கலந்து, ஊன்-உடல் ஆகுபெயர், ஏய்-பொருந்திய சிறுமை-அணுவுக்கும் அணுவாயுள்ள உயிர், வாஞோராலும் அறியப்படாத அளவினஞய அறிவன், பசுக்களால் தவத்தால் அறியப்படுபவன் என்பதாம். தவத்தினின் என்ப தற்கு, ''தவத்தின் உணர்த்திவிட்டு'' என்பதற்குச் சிவஞானமுனிவர் உரைத்தாங்கு உரைக்க தவமா வது சரியை கிரியை யோகம் என்பன. தானே அறி யப்படுவன்; சண்டும், இறைவனது நித்திய சுதந் திரம் தோன்ற நின்றமை காண்க.

பரத்திற் பதிந்து பதிந்தநற் காயம் உருத்தரித் திவ்வுடல் ஓங்கிட வேண்டில் திரைக்கடல் உப்புத் திரண்டது போலத் திரித்தும் பிறக்குட் திருவரு ளாலே.

491

இம் – எனின் திருவருளாலேயே புனருற்பவும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ – ள் : பரசிவத்திடத்தில் ஒடுங்கி ஒன்றுன நல்ல ஆகாயம் உருவைத் தாங்கி இந்த உடலோடு வளரவிரும்பிஞல் அஃகனோடுகூடிய கடலில் உப்பு திரண்டு உருவாஞற்போல இறைவன் திருவருளால் மீண்டும் பிறக்கும் என்றவாறு.

பரத்தில் பதிந்து பதிந்த நற்காயம் – சங்<sub>கோற</sub> காலத்துச் சிவத்தினிடம் ஒன்றி ஒன்றுன ஆகாயம் போல் உருவற்ற ஆன்மா. காயம்-ஆகாயம் என்ப தன் முதற்குறை. ஆன்மாவை ஆகாயம் என்றது. அனுமானுதிகளால் உண்டென்று உணரப்பட்டு உருவின்றி இருத்தலால், காயம் ஓங்கிடவேண்டில் உப்புத் திரண்டதுபோலத் திருவருளால் திரித்தும் பிறக்கும் எனஇயைத்துப் பொருள்கொள்க. வியாப கமாய் உள்ள பரத்தில்வி யாப்பியமாயுள்ள ஆன்மா, திருவருளால் உருக்கொண்டமைக்குப் பரந்தகடலில் வேனில் வெப்பத்தால் உருக்கொண்ட உப்பு உவம மாயிற்று.

#### 15. முவகைச் சீவவர்க்கம்

கர்ப்பக்கிரியை என்னும் பகுதியால் உயிர்கள் பிறத்தலேக் கூறியருளிய ஆசிரியர், மல மாயை கண்மங்களின் கூட்டுறவினுல் உயிர்கள் முத்திறப் படுவதை உணர்த்துகின்ருர் ஆதலின் மூவகைச் சீவவர்க்கம் என உயிர்களின் வகையிணே உணர்த்து வான் எடுத்துக்கொண்டார். அதிகாரமுறையும் இதனுனே விளங்கும்.

சித்தி சிவன்வினே யாட்டால் உயிராக்கி ஒத்த இருமாயா கூட்டத் திடைபூட்டிச் சுத்தம தாகுந் துரியம் பிரிவித்துச் சித்தம் புகுந்து சிவமய மாக்குமே

492

இம் – எளின், இறைவன் விஃாயாட்டாகவே படைத்தல் அருளல் முதலியவற்றைப் புரிகின்ருர் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சத்தியும் சிவனும், விஃாயாட்டாகவே உயிர்களே உடம்பினுள் ஆக்கி. சுத்தமும் அசுத்தமு மாகிய இருவகை மாயையுள் கூட்டுவித்து, சுத்த மாகிய தூரியாவத்தையினின்று நீக்கி. ஆன்மாவிண் சித்தத்தில் என்றும் பிரிப்பற விளங்கிநின்று, அவ் வான்மாகூவைச் சிவமயமாக்குவர் என்றேவாறு,

வின்யாட்டால் என்றது, படைத்தலாதி தொழில் புரிதலால் இறைவன் விகாரியாகான் என்பதை விளக்கிற்று. உயிர் ஆக்கி – உயிரை உட லுக்குள் ஆக்கி; என்றது சிருஷ்டித்தஃ. மாயா கூட்டம்-முற்கூறிய இருவகை மாயையும் அவற்றின் காரியமாகியமாயேயங்களாகிய தத்துவங்களுமாகிய இவற்றின் தொகுதி.

ஊட்டி என்றும் பாடம். இப்பாடத்திற்கு நகாவித்து என்பது பொருள். துரியாவத்தையில் ஆன்மா சில தத்துவங்களே தொழிற்பட அடங்கிக் கிடக்கும் நிஃல. சுத்த துரியம்-நின்மல. துரியம் அஃதாவது சுத்தவித்தை ஈச்சுரம் சா தாக்கியம் சத்தி என்னும் நான்கும் நீங்காமல் நீங்கின நிஃல.

விஞ்ஞானர் நால்வர் மெய்ப்பிரள யாகலத்(து) அஞ்ஞானர் மூவருந் தாங்கு சகலத்தின் அஞ்ஞானர் மூவரு மாகும் பதின்மராம் விஞ்ஞான ராதிகள் வேற்றுமை தானே. 493-

இம் – எளின், மூவகையான்மாக்கள் பத்துவகை-யினராத& உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: விஞ்ஞானுகலர் நால்வரும், பிரளயா கலர் மூவரும், சகலர் மூவரும் ஆவர்; விஞ்ஞானு கவராதியான மூவரும் பத்து வகையினராவர் என்றவாறு. விஞ்ஞாளுகலர்: விஞ்ஞானத்தாலே கலேயை அகன்ரேர். விஞ்ஞான + அகலர். விஞ்ஞானத் தாலே கட்டுப்படுகின்றவர் எனலுமாம், இவர்க ளுக்குப் பிரபோதாகலர் எனவும் பெயர் உண்டு. ஆணவமலமொன்றே உடையவர்கள் சத்தாத்துவாவில் வசிப்பவர்கள். இறைவன் நேரே இருந்து அநுக்கிரகம் செய்யும் தகுதிபெற்றவர்கள். விந்துவிலிருந்து உண்டான தனு கரண புவனபோகங்களே உடையவர்கள். இவர்கட்கு இறைவன் உள்நின்று திருநோக்கத்தான் உபதேசித்து ஆணவமலக் கட்டையும் அறுத்து அநுக்கிரகிப்பர்.

பிரளயாகலர்: பிளயத்தில் மாயாதத்துவத்தில் கட்டுப்படுகிறவர். பிரளயகாலத்தில் கலாதி நீங்கி னேர் எனலுமாம். ஆணவம் கன்மமாகிய இருமலமு டையார் மிஸ்ராத்துவாவில் வசிப்பவர்கள் அசத்த மாயா காரியமான சூக்கும தனு கரண புவனபோகங் கீள உடையவர்கள். சிவபெருமான் முன்னின்று திருநோக்கானும், பரிசத்தானும், உரையானும் உபதேசிக்கப்பெறும் உயர்வுடையவர்கள்.

சகலர்: ஆணவம் கன்மம் மாயையாகிய இம் மும்மலங்களும் உடையவர்கள். அசுத்தாத்துவ வாசிகள், அசுத்தமாயையின் தூலபரிணுமமாகிய பிரகிருதி மாபையிலுண்டான தனு முதலியவற்றை உடையவர்கள். இறைவன் குருவாகத் திருமேனி தாங்கிவந்து அருள்செய்யும் பேறுபெற்றவர்கள்.

மெய்ப்பிரளயாகாலத்து அஞ்ஞானர்-உண்மை யான பிரளயகாலத்து நீங்கிய கலாதிகளேயுடைய வர்களாகிய அந்த ஞானிகள். சகலத்தின் அஞ் ஞானர்- மும்மலத்தாலும் கட்டுண்டிருப்பதால் அறி யாமை மேவினேர்.

விஞ்ஞானர் கேவலத் தாரது விட்டவர் அஞ்ஞானர் அட்டவித் தேசுரஞ் சார்ந்துளோர் எஞ்ஞானம் ஏழ்கோடி மந்திர நாயகர் மெய்ஞ்ஞானர் ஆணவம் விட்டுநின் ருரே. 494.

இம் - எனின், விஞ்ஞாணுகலர் நால்வகையினராவா ரிவர் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள்: விஞ்ஞர்ஞகலர் ஆணவமல சம்பந்த மட்டுமுடையராய் ஏனேயவற்றை அநா தியே பொருந்தா தவர்களும், பக்குவப் பட்டமையால் மாயை கன்மங்கள் நீங்கியவர்களாகிய அட்டவித்தி யேசுரபதம் சார்ந்தோரும், பக்குவம் அபக்குவ மாகிய இருதன்மையும் உடையராய் எவ்வகைப் பட்ட ஞானம் என்று வரையறுத்துச் சொல்லமுடி யாத ஞானமுடையவர்களாகிய சப்தகோடி மகா மந்திரரும், உண்மை ஞானம் மேவியவர்களாக ஆணவமல வாசனேயும் விட்டு நிற்பவர்களுமாக நால்வகையினர் ஆவர் என்றவாறு.

விஞ்ஞாஞகலரில் அநாதியே பக்குவம் பெற்ற வர்களும், இடையே பக்குவ விசேடத்தால் மாயை கன்மங்கள் நீங்கப்பெற்றவர்களும் என இருவகை யர் உளர். அவரில் பக்குவவிசேடத்தால் நீங்கப் பெற்றவர்களில் பக்குவமலர், பக்குவாபக்குவமலர், அபக்குவமலர் என முத்திறத்தார் உளர். பக்குவ மலராவார் அன்பே வடிவானவர்களாய், அதிகார சிவத்தின் அதிகாரத்தைப்பெற்று, விந்துதத்துவத் தில் வசிப்பவர்கள். இவர்கள் பிரணவர் முதலான அணுசதாசிவர் ஆவார்.

அஷ்டவித்தியேசுவரராவார் அனந்தர். சூக்குமர், சிவோத்தமர், ஏகநேத்திரர், ஏகவுருத்திரர், திரி மூர்த்தி, சீகண்டர், சீகண்டி ஆகிய எண்மர்.

ஏழ்கோடி மந்திரநாயகர்:- நம:, சுவாஹா, சுவதா, வௌஷட், வஷட், பட், ஹும் என்ற ஏழு இறுதியிணயுடைய மந்திரத்தஃவர்கள். எஞ்ஞானர் எண் ஞானர் எனப் பிரித்து எண்மை ஞானத்தாராய செவ்வாயர் என்று உரைகண்டு இடர்ப்படுவாரும் உளர். மெய்ஞ்ஞானர்-சிவஞான சித்திபெற்ரோர்.

இரண்டா வதில்முத்தி எய்துவர் அத்தணே இரண்டாவது துள்ளே இருமல பெத்தர் இரண்டாகு நூற்றெட்டு ருத்திரர் என்பர் முரண்சேர் சகலத்தர் மும்மலத் தாரே.

495

. இம் – எளின், விஞ்ஞாஞகலர் எய்தும் முத்தி நிஃயும் பிரளயாகலர்வகையினேயும் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : விஞ்ஞாளுகலரில் அபக்குவர்களாகிய மூவரும், அடுத்த பிறவியில் வீடுபெறுவர்; அவ் வளவே, இரண்டாமவராகிய பிரளயாகலரோ ஆணவமும் கன்மமுமாகிய இருமலமுடையவர்கள். அவர்கள் பக்குவரும், அபக்குவரும் என இருவகை மினராவர். இவர்களில் பக்குவர்கள், பரமுத்தரும் அபரமுத்தரும் என இருவகையினராவர், ஆகவே பரமுத்தர், அபரமுத்தர், அபக்குவர் என முத்திறப் பட்டு நூற்றெட்டு உருத்திரர்களும் பிரளயாகலரா வர் மாறுபட்ட சகலான்மாக்கள் மூன்று மல முடையார் ஆவர் என்றவாறு.

இருமல பெத்தர் - இரண்டு மலங்களால் கட் டுண்டவர்

பெத்தத்தர் சுத்தொடு பேண்முத்திச் சித்தது ஒத்திட் டிரண்டிடை யூடுற்றூர் சித்துமாய் மத்தத்து மும்மலம் வாட்டுகை மாட்டாதார் சத்தத் தமிழ்ந்து சகலத்து ளாரே. 496

இம் – எளின், விஞ்ஞாணுகலர் முதலானேரியல்பு இதுவென்றல் நுதலிற்ஸு.

இ - ள்: மூலமாகிய முதல்மலத்தால் பிணிப் புண்ட அறிவின்யுடைய விஞ்ஞாளுகலர் போற்றப் பெறுகிற முத்திநிஃயில் ஞானமயமான சிவமே யாவர். இருமலங்கள் ஒத்து அவற்றினிடையே பிணிப்புண்ட பிரளயாகலரில் அபக்குவர் ஞானி யாவர். ஏணேய மூன்று மலங்களேயும் வலியொடுக்க மாட்டாதாராய்ச் சத்தம் முதலான சூக்கும உடலி லிருப்பவர்களாய்ச் சகலான் மாக்கள் ஆவர் என்றவாறு.

விஞ்ஞானுகலர் முத்திநிஃயில் சிவமேயாவர்; பிரளயாகலர் ஞானியாவர்; சகலர் சூக்கும் உடம்பி லிருப்பவர்கள் ஆவர் என்பது கருத்து. மற்றது என்பது மத்தது என எதுகை நோக்கி விகாரப் பட்டது. சத்தம் – சத்த முதலானவற்றையுடைய சூக்கும உடல். மத்தது என்பதை உன்மத்தது என்பதன் முதற் குறையாகக் கொண்டு இடர்ப்படு வாரும் உளர்.

டுவமாக ஐவகைத் திண்மலஞ் செற்றுேர் அவமாகச் சித்தர்முத் தாந்தத்*து* வாழ்வர் பவமான தீர்வோர் பசுபாசம் அற்றுேர் நவமான தத்துவம் நாடிக்கண் டாரே.

497

இம் - எனின், சிவஞானியரும், நவந்தருபேதங் கூள ஆராய்ந்தோரும் எய்தும் பயன் உணர்த்து தல் நுதலிற்று

ி இ - ள் : சிவமாகி, ஐந்துவகைப்பட்ட மலங் களேயும் வென்ற வீண்போகாதவர்களாகிய ஞானி கள், சாயுச்சியம் பெற்று வாழ்பவர்கள். பசுஞான மும் பாசஞானமும் அற்று ஆராயப்படுகின்ற ஒன்பது வகையான உண்மை வடிவை உணர்ந்த வர்கள். பிறவிகளே ஒழித்தவர் ஆவர் என்றவாறு,

ஐவகைத் திண்மலமாவன ஆணவம், கன்மம். மாயை, மாயேயம், திரோதாயி என்பன. முத்தாந் தம் – முத்தியாகியமுடிவு, வாழ்வார் என்றது அவ்வாழ்வே என்றுமாரு இன்பவாழ்வாதலின் கூறியது. நவ தத்துவங்கள் சிவம், சத்தி, நாதம், விந்து, சதாசிவன், மயேச்சுரன், உருத்திரன், திருமால், பிரமன் என்பன, இறைவன் நவந்தரு பேதமாகி நடிப்பதைக் கண்டவர்கள் பிறவிநோ யினின்று நீங்குவோராவர் என்பதாம். நாடுதல் - விஞ்ஞானர் ஆணவங் கேவல மேவுவோர் விஞ்ஞானர் மாயையில் தங்கும் இருமலர் அஞ்ஞானர் அச்சக லத்தர் சகலராம் விஞ்ஞான ராதிகள் ஒன்பான்வே றுயிர்களே. 498

இம் – எனின், இதுகாறும் கூறியவற்றைத் தொகுத்துணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: (பரிபாகத்தால்) விஞ்ஞானுகலராஞேர் ஆணவமலமட்டும் பொருந்தியவர் அவரிற்பிரிந்த அறிவிணயுடைய பிரளயாகலர்கள் சுத்தமாயை யிற்றங்கும் இருமலமுடையார். சகலரும் அஞ்ஞரன, முடையராய் மூவகைப்படுவர். இவ்வண்ணம் விஞ்ஞானராதிகள் ஒன்பதுவகைப்படும் வேறு வேருன உயிர்கள் ஆவர் என்றவாறு.

விஞ்ஞானர் மூவராவர் பக்குவரு**ம் பக்கு**வரு விஞ்ஞானர். -என. **ப**க்குவரும் அபக்குவரு**ம்** விகதஞானர் - பிரிந்த ஞானத்தையுடையவர் இருமலமுடையார். பிரிந்த விஞ்ஞானுகலரில் இவர்களுக்குச் சுத்தமாயை இடமாதலின் இங்ஙனம் மூன்று மலங்களோடும் கூறினுர். அஞ்ஞானர் கூடியமையால் அறிவுமறைந்தவர்கள். இவர்களும் முறையே பக்குவர் அபக்குவர் பக்குவா பக்குவர் எனமுத்திறப்பட்டு ஒன்பதின்மராவர். இவ்வ தி காரத்து முதன் மந்திரத்தில் கட்டிய இயல்பாகவே விஞ்ஞாஞகலராஞர் ஒழிய ஏணயோரைத் தொகுத்து ஒன்பதின்மர் என்றருளினர்:

விஞ்ஞான கன்மத்தால் மெய்யகங் கூடிய அஞ்ஞான கன்மத்தி ஞல்சுவர் யோனிபுக்(கு) எஞ்ஞான மெய்தீண்டி யேயிடை யிட்டுப்போய் மெய்ஞ்ஞான ராகச் சிவமேவல் உண்மையே. 499-

இம் – எனின், விஞ்ஞானர் சிவமேவல் உறுதி என்பதுணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: மேலான ஞானகன்மத்தைப் புரிபவர். உண்மையாகவே உயிருட்பதிந்துள்ள அந்த ஞான கன்மம் புரிவதால், தேவப்பிறப்பெடுத்து, அகீன விட உயர்ந்த ஞானசொரூபத்தைத்தீண்டி, அதீன அகத்துட்கொண்டு மெய்ஞானியராகிப் பரசிவத் தை அடைதல் உண்மையாம் என்றவாறு.

விஞ்ஞான கன்மத்தால் - விசேஷ ஞானம். சிறந்த ஞானத்தாற் செய்யப்பெறும் செயலால். சுவர்யோனி புக்கு - பூ: புவ: ஸ்வ: என்றமுறையில் வைத் தெண்ணப் பெறும் தெயவ யோனியுட்புகுந்து. எவ்+ஞானம் - எஞ்ஞானம். எவ்வுதல் - உயர்தல். எழும்புதல், எவ் ஞானம் மெய் தீண்டி - உயர்தற்கேதுவாகிய ஞான சொரூபக்கைத் தீண்டி. அதீணயும் இடையிட்டு மேலேறிச் சென்று. மேவல்-விரும்பியுறைதல்.

ஆணவந் துற்ற வவித்தா நனவற்றேர் காணிய விந்துவா நாத சகலாதி ஆணவ மாதி அடைந்தோ ரவரன்றே சேணுயர் சத்தி சிவதத் துவமாமே இம் — எனின், அவித்தை அகன்ருர் அடையும் பயணயும், சகலரில் ஞானம்பெற்ருர் எய்தும் பயணயும் எடுத்துரைத்தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: ஆணவத்தில் செறிந்துள்ள அஞ்ஞான மாகிற நனவு அகன்றேர் காணும்பொருட்டு விந்து வும் நாதமும் ஆம். ஆணவம் முதலான மலங்களேப் பெற்றுச் சகலாதிகளாயுள்ளவரன்றே மிக்க தொலேவிலுள்ள சத்தி சிவ தத்துவங்களேத் தரி சித்தோர் ஆவர் என்றவாறு.

துற்ற - செறிந்த. அவித்து ஆம் நனவு – அவித்தையால் மறைப்புண்ட சாக்கிரம்; என்றது அறியாமையோடு கூடிய ஞானம். அதணே நீங்கி யவர் என்க. விந்து நாத சகலாதிகள் காணிய ஆம் எனக் கூட்டி, விந்து நாதம் முதலிய அணேத்தும் தரிசனமாகும் எனப் பொருள்கொள்க. ஈண்டுக் காணிய ஆம் என்றது பின்னர் சேணுயர் சிவதத்து வமாம் என்பதால் ஈண்டு அண்மையில் அறிவினுள் அறிவாய் மன்னி நிற்றஃப் பொருந்துவர் என்ப தாம். ஆணவமாதி யடைந்தோரே அவர் என்று சுட்டப்பெறும் முணப்பை எய்துபவர் ஆதலின் அடைந்தோர் அவரன்றே என்றருளப் பெற்றது.

நனவற்ருர் விந்துவாதி சகலத்தையும் காண்பர் என்னுது விந்துநாத சகலாதி காணிய ஆம் என விந்து நாதங்களின் தொழிலாகக் கூறியது விஞ்ஞானுகலர்க்குக் காண்டலாகிய முணேப்பும் தோன்றுது மடங்குதலின் என்க. சேணுயர் திவம் சத்தி தத்துவ**ம் ஆம் என்றது இ**வர்கள் தத்துவங் கள*ு*னத்தினும் கட்டுப்பட்டிருப்பதால் தத்துவதரி சனம் பெற்றவராவர் என்பதாம்.

### 16. பாத்தீரம்

மூவகைச் சீவவர்க்கம் 'மொழிந்த ஆசிரியர், ஆன்மவர்க்கங்கள் அணத்தினும் சிவஞானியரே சிறந்தவர்; அவரே ஈதற்கும் இருந்து கேட்டற்கு முரிய சற்பாத்திரமாவர் என்பதை உணர்த்தத் தொடங்கிப் பாத்திரம் அருளுகின்ருர். பாத்திர மாவது கொள்கலம்; அஃதாவது அறவழியில் ஈட்டியபொருளே வருபயன் கருதிச் சேமவைப்பாக வைக்கும் இடமே; அதற்கு உரியார் சிவஞானியரே என்பதாம். அதிகார இயைபும் இதனுனே விளங்கும்.

திலமத் தணேபொன் சிவஞானிக் கிந்தால் பலமுத்தி சித்தி பரபோக முந்தரும் நிலமத் தணேபொன்ணே நின்மூடர்க் கீந்தால் பலமுமற் றேபர போகமுங் குன்றுமே. 501

இம் — எனின், சிவஞானிக்கும் அவஞானிக்கும் சுவைதன்பயன் இதுவாம் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : எள்ளளவு பொன்னேச் சிவஞானிக்குக் கொடுத்தால், அதனது பயன் மறுமைக்கு முத்தியும் இம்மைக்குச் சித்தியும் போகமும் ஆம் பூமியளவு டுபரும் பொன்னே அஞ்ஞானிகளுக்குக் கொடுத் தால் பயனுமில்ஃயாய். மறுமையின்பமும் இல்ஃல யாம் என்றவாறு. அடங்கலர்க் கீந்த தானப் பயத்திஞல் அலறு முந்நீர்த் தடங்கடல் நடுவுள் தீவு பலவுள அவற்றுள் தோன்றி உடம்பொடு முகங்கள் ஒவ்வார் ஊழ்கனி மாந்தி வாழ்வர் மடங்கலஞ் சீற்றத் துப்பின் மானவேல் மன்னர் ஏறே என்கி றது புறச்சமயநூலும். திலம் நிலம் என்பன சிறுமை பெருமைக்கோர் எடுத்துக்காட்டு. நின் மூடர்-முப்பொருள் உண்மையறியாத முழுமூடர். சிவஞானியர்த்கன்றிப் பிறர்க்கு ஈதலாகாது என்பது வலியுறுத்தப்பேற்றது. இதீன,

சிவஞானச் செயலுடையோர் கையில் தானம் திலமளவே செய்திடினும் நிலமலேபோல் திகழ்ந்து பவமாய கடலினழுந் தாதவகை யெடுத்துப் பரபோகம் துய்ப்பித்துப் பாசத்தை அறுக்கத் தவமாரும் பிறப்பொன்றிற் சாரப் பண்ணிச் சரியைகிரி யாயோகந் தன்னினுஞ் சாராமே நவமாகுந் தத்துவஞா னத்தை நல்கி நாதனடிக் கமலங்கள் நணுகுவிக்குந் தானே.

என்னும் சிவஞானசித்தியார் திருவிருத்தமும் தெரி வித்தல் காண்க.

கண்டிருந் தாருயிர் உண்டிடுங் காலணேக் கொண்டிருந் தாருயிர் கொள்ளுங் குணத்தணே நன்றுணர்ந் தார்க்கருள் செய்திடு நாதணேச் சென்றுணர்ந் தார்சிலர் தேவரு மாமே. 502

இய் – எனின். நோயறிந்தும், அதற்குரிய மருந்து இருந்தும் மக்கள் உணராராயிஞர்; உணர்ந்தவர் தேவராவர் என்றல் நுதலிற்று. இ – ள்: உயிர்களேத் தத்தம் கால எல்ஃயிற் கொண்டுபோகும் காலனேக் கண்டிருந்தார்கள் இம் மக்கள். உயிர்க்குயிராகக் கொண்டிருக்கும் அருட் குணத்தினைகிய இறைவணேத் தம்பூட் கொண்டி ருக்கின்றனர். அங்ஙனமிருந்தும் அவணே நன்கறி யாமையால் பலர் அவதியுறுகின்றனர். நன்றுக அறிந்தனுபவிக்கும் ஞானிகளுக்கு அருள்வழங்கும் தஃவேனச் சென்று அறிந்தவர்களாகிய சிலர் தேவர்கள் ஆவர் என்றவாறு.

அறிந்தார்சிலர் எனவே அறியார் பலராயினர், இறப்பாகிய நோயும். அத ணே நீக்குமருந்தாக இறைவன் உயிர்க்குயிராக உள்ளேயிருப்பதும் அறி யாமையால் பலர் வீணே அழிகின்றனர் என்பதாம்.

கைவிட்டி லேன்சுரு வாகிய காலத்தும் மெய்விட்டி லேன்விகிர் தன்னடி தேடுவன் பொய்விட்டு நானே புரிசடை யானடி நெய்விட் டிலாத இடிஞ்சிலு மாமே.

503

இம் – எளின், சிவஞானியரியல்பு உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: அடியேன் கருவாய்க் கிடக்கின்ற காலத் தும் இறைவண மறந்தேன் அல் ஃலன். பொய்யைக் கைவிட்டு உண்மையைக்கைவிடாதவ ஒக இறைவன் திருவடியைத் தேடுகின்றேன். புரியாகிய சடையை யுடைய பெருமானின் திருவடியாகிற நெய்யை விட்டு எரிக்கப்பெருத அகலும் ஒளியுடைய விளக்கு ஆகுமா? என்றவாறு. திருவடியாகிய திருவருட்பற்று இல்லாதார் சிவ ஞானியர் ஆகார் என்பது கருத்து. இம்மந்திரம் தன்மேல்வைத்து, கருவுற்ற நாள்முதலாகக் கழலே நின்யும் கருத்துடையராய், பொய்யான பிரபஞ்சப் பற்றையெல்லாம் நீக்கி, உண்மையான திருவடிப் பற்றுன்றே உடையவர் சிவஞானியர் என்பது உணர்த்தியவாறு. அம்மட்டோடன்றி நெய்விட்டு எரிக்காத அகல் விளக்காகாததுபோல, திருவருள் நேய்பில்லாத உடலுடையார் சிவஞானியர் ஆகார் என எதிர்மறை முகத்தானும் விளக்கியருளினர், திருமூல தேவநாயறர் என்க.

ஆவன ஆவ அழிவ அழிவன போவன போவ புகுவ புகுவன காவலன் பேர்நந்தி காட்டித்துக் கண்டவன் ஏவன செய்யும் இளங்கிய யோனே.

**504** 

இம் – எனின், எல்லாம் சிவன்செயல் **என்**று இருப்பவனே சிவஞானி என்றல் நுதலிற்று

இ-ள்: ஆவன ஆகும்; அழிவன அழியும்; கழிவன கழியும்; வருவன வரும். ஆகையால் இவற்றை இறைவன் காட்டியருளக் கண்டிருப்பவனே சிவ ஞுணேயின்வண்ணம் செயலாற்றுகின்ற அடியார் கூட்டத்தில் இளேயோன் ஆவன் என்றவாறு

ஆவன - சிருஷ்டிக்கப்படும் உலகு உடல் முதலி யன. அழிவன - ஒடுக்கப்பெறுவனவாகிய அவை. போவன-மறைவன; இவை உண்டு கழிக்கப்பெறும் விணேகள். புகுவன – உண்ணக்கடவனவாக வந்து பொருந்தும் வீண்கள். ஆகவே ஆவன அழிவன இரண்டும் தனுகரணங்களேயும், போவன புகுவன இரண்டும் விணபபோகங்களேயும் உணர்த்தின.

இவை நமது சுதந்திரத்தானன்றி அவன் கூட்ட அமைகின்றன என்பதையும், பெருமான் காட்டக் காணவேண்டுமேயன்றி நாமாக எத்து ஊேயும் உணர முடியாது என்பதையும், உணர்ந்தவன் எல்லா வற்றையும் சிவஞ்ணையின் வழிநின்று சிவன்செய லாகச் செய்வானேயன்றி, தன்முணப்பாற் செய் யான், ஆகவே அவனே சிவஞானி என்பது விளக் கியவாறு.

### 17. அபாத்தீரம்

தானத்திற்குரிய பாத்திரமாவார் இவர் என்பதை உடன்போட்டு முறையால் விளக்கிய ஆசிரி யார், ஆகார் இவர் என்பதையும் எடுததுக்காட்டி, மேலதை வலியுறுத்துகின்ருர் ஆதலின் முன்னேதன் பின் இது இடம்பெற்றது.

கோல வறட்டைக் குனிந்து குளக்கிட்டுப் பாலேக் கறந்து பருகுவ தேயொக்கும் சிலமும் நோன்பும் இல்லாதவர்க் கீந்தது காலங் கழிந்த பயிரது ஆகுமே.

505

இம் – எனின், அபாத்திரர்க்கு ஈயின் பய னில்ஃ என்பது உவமைமுகத்தான் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: அழகான வறட்டுப் பசுவிற்குக் குனிந்து நிடிர்ந்து பேசு ந்த ைழை முதேலியவற்றையிட்டுப் பாஃக் கறந்து குடிப்பதுபோலாம் ஒழுக்கமும், விரதமும் இல்லாதவர்க்கு ஈந்தது. அன்றியும், பருவம் தவறிச் செய்த பயிரையும் போல்வதாம் என்றவாறு

கோல வறடு – கண்ணுக்குக் கவர்ச்சியான அழ காய்ப் பயனற்ற பசு, குனிந்து என்றது பாதுகாதத லாகிய பயனற்ற தொழிஃ உணர்த்திற்று. ஒக்கும் என்றது இயலாது என இகழ்ந்தவாறு.

முதலு அமை குளக்டுதல் முதலியன வீண் முயற்சி என்பதையுணர்த்திற்று. பின்னது கால மில்லாக் காலத்துச் செய்யப்பட்ட பயிர் வளர்ந்தும் பயன் தராததுபோலப் பொருளழிவே யன்றிப் பெறும் பயலின்மையை உணர்த்திற்று.

ஈவது யோகம் இயம நியமங்கள் சார்வ தறிந்தன்பு தங்கு மவர்க்கன்றி ஆவ தறிந்தன்பு தங்கா தவர்களுக்(கு) ஈவ பெரும்பிழை யென்றுகொள் வீரே.

506

இம் – எனின், யோகமும் அன்பும் உடையார்க்கு அன்றி ஏனேர்க்கு ஈவது பிழை என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் : உலகவர்களே! யோகவுறுப்புகளாகிய இயம நியமாதிகளில் சாரத் தகுவனவற்றை அறிந்து அன்பு செய்கின்றவர்கட்குக் கொடுப்பது அல்லாமல் அன்பில்லாதவர்கட்கு அவர்களுடைய பேராசையை அறிந்து ஈவது பெரும் பிழையாம் என்று அறிந்துகொள்ளுங்கள் என்றவாறு. உலகவர்களே என்ற எழுவாய் வருவி த்துரைக்க. 'சார்வது அறிந்து' என்பது ''சார்புணர்ந்து'' என்ற குறட்பகுதியை நிணேவூட்டுதல் காண்க. இயம நியமங்களினியலே மூன்றுந் தந்திரத்துக் காண்க. இறைவன் மாட்டன்புடையார்க்கு ஆவல் இராது. அவர்கட்கு ஈயின் அந்த ஈகை பெரும்பயன் தருவது என்பது உணர்த்தியவாறும்.

ஆமா றறியான் அதிபஞ்ச பாதகத் தோமாறும் ஈசற்குந் தூய குரவற்குங் காமாதி விட்டோர்க்குந் தரல்தந்து கற்பிப்போன் போமா நரகிற் புகான்போதங் கற்கவே. 507

இப் — எவிவ், சிவஞானியர்க்கு ஈந்தவன் நரகிற் புகான் என்றல் நுதலிற்று,

இ – ள்: மிக்க பஞ்சமாபாதகங்களில் ஈடு படுவதை அறியாதவனுப், குற்றங்களினின்றும் இயல்பாகவே நீங்கின சிவபெருமானுக்கும், மல வாதணே அகண்ற ஆசாரியனுக்கும், காமாதிகளே விட்ட ஞானியர்க்கும் கொடுத்து. அவர்களே அவ்வந் நிஃயிலேயே நிற்கச் செய்பவனுகிய ஆன்மா, பிறர் செல்லக்கடவதாய பெரிய நரகங்களிற் புகான்; அவன் என்றும் சிவஞானமே கற்பானுக என்ற வாறு

அதி பஞ்ச பாதகம்-பஞ்சமாபாதகம்: என்றது மொழி மாறிங்ன்றது. மா என்பதன் பொருளே அதி என்றதால் குறிப்பித்தார். பாதகத்து ஆம் ஆறு அறியான் எனக் கூட்டிப் பாதகத்திலிடுபடுவதை யறியாதவன் எனப் பொருள்கொள்க. தோம் \_ குற்றம்; மலக்குற்றம். மாறு தல்-பரிபாகத்தா**லன்**றித் தானே இயற்கையாகவே பொருந்தா திருத்தல்.

தூ ய குரவன் - நால்வகை நெறியானும் மலம் நீங்கித் தூய்மையான ஞாஞிசியன். காமாதி -காமம் முதலிய உட்பகை ஆறு. விட்டோர்-முனிவர். சமாதியெனப் பாடங்கொண்டு பொன்னைச முத லியவற்றையெனப் பொருள்கொள்வாரும் உளர்.

தரல் தந்து - கொடுத்தஃச் செய்து. ஈவோ**ன் -**யோக முதலி"ப நெறியினிற்பார்க்குப் பசியும் பிணியும் நீக்கி அவ்வந்நெறிகளிலே அவரவர்களோ யொழுகப் பண்ணு தலின் கற்பிப்போ**ன் என்** றருளினர். மாநரகு-ரௌரவம், கும்பீபாகம் முதலிய பெரிய நரகங்கள். கற்க என்பது வாழ்த்துதற் பொருளில் வந்த வியங்கோள்.

மண்மலே யத்தனே மாதனம் ஈயினும் அண்ணல் இவனென் றஞ்சலி யத்தனும் எண்ணி இறைஞ்சாதார்க் கீந்த இருவரும் நண்ணுவர் ஏழா நரகக் குழியிலே,

508

இம்-எவின், ஈவாரும் ஏற்பாரும் இறையுணர்ச்சி இலராயின் நரகு எய்துவர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்; சிவனே பரம்பொருள் என்று கூப்பிய கையராய், இமைவணே இடைவிடாது தியானித்து வணங்காதார்க்கு இம்மண்ணுலகிலுள்ள மஃலயளவு மிகப்பெரிய செல்வத்தை ஈந்தாலும், கொடுத்தவ ரும் வாங்கினவருமாகிய இருவரும் ஏழு வகையான நரகங்களிலும் முறையே விழுந்து வருந்துவர் என்றவாறு.

ஈந்த இருவர் – கொடுத் தவர்க்கு ஆங்கால் செய் விணப் பெயரெச்சம்; வாங்கியவர்க்கு ஆங்கால் ஈயப் பட்டவர் எனச் செயப்பாட்டு விணப்பெயரெச்சம்.

#### 18. திரித்தோம்

அஃதாவது புனிதமுறுத்து கின்ற நீர்என்பதாம். இடத்து நிகழ்பொருளின் பெயராகிய தீர்த்தம் என்பது நீர்நிறம்பிய ஆறும் குளமுமாகிய இடத்தை உணர்த்தும். அகத்தூய்மைக்கு ஏற்ற தானத்தை விளக்கிய நாயனர் புறத்தூய்மைக்கு இன்றியமையாத தீர்த்தத்தின் இயல்பை உணர்த்துவான் தொடங்கி தீர்த்தங்களும் புறத்தே இல்ஃ எல்லாம் அகத்தே என்று ஆறு திருமந்திரங்களால் தெரிவித் தருளுகின்றுர்.

உள்ளத்தின் உள்ளே உளபல தீர்த்தங்கள் மெள்ளக் குடைந்துநின் ருடார் விணேகெடப் பள்ளமும் மேடும் பரந்து திரிவரே கள்ள மனமுடைக் கல்வியில் லோரே. 509

இம் — எனின், தீர்த்தம் தேடித்திரிவார் அறிவிலி கள் என்பது நுதலிற்று.

இ – ள் : தீர்த்தங்கள் பலவும் நம்முள் உள்ளன. - தாம் செய்த வி ணே ய கல அவற்றை மௌ்ளக்

ì١

குடைந்து. ஆடாராய்க் கள்ள மனமுடையை கல்வி யில்லாதார் பள்ளமும் மேடும் சுற்றித்திரிவர் என்றவாறு.

தீர்த்தங்கள் பத்து, அவை கொல்லாமை முத லாகவும் தவம் செபம் முதலியனவாகவும் மூன்ருந் தந்திரத்து மொழியப்பட்ட பப்பத்தான இரு வகைத் தீர்த்தங்கள். அவை, தன்னுள்ளே இருப் பன ஆதலின், அவற்றை அறிந்தொழுகி மாசுகளேக் கழுவத் தெரியாத கள்ள மனத்தார் ஊர்சுற்றித் திரிவர் என்பது கருத்து.

தவியறி வாளர்க்குத் தண்ணிதாய்த் தோன்றும் குளியறி வாளர்க்குக் கூடவும் வொண்ணுன் வளியறி வாளர்க்கு வாய்க்கிலும் வாய்க்கும் தெளியறி வாளர்தஞ் சிந்தையுளானே. 510

இம் – எளின், சிவஞானியரி**ன் சிந்தையி<u>ல</u>ள்ள** திருவருளே தீர்த்தம் என்றல் நாதலிற்று.

இ-ள்: தெளிந்த ஞானியர் சிந்தையுள் விளங்கு கின்ற சிவன், சீவதயை உடையவர்க்குக் குளிர்ந்த பொருளாய்த் தோன்றுவன். உலகவின்பத்துள் அழுந்தி அநுபவிப்பவர்களால் அறியவும்முடியா தவ குக இருப்பன். பிராணண அடக்கி மன ஒருமை யாகிய அதனிஃயை அறிந்த யோகியர்க்கு வாய்த் தாலும் வாய்ப்பன் என்றவாறு.

தளி-குளிர்ச்சி; என்றது ஈண்டு எல்லாவுயிர்**கள்** மேலும் ஒப்பச் செலுத்துவதாய கரு‱யை. இரக்கமுமா**ம்.** ஆலயமுமா**ம்,** உலகில் பிறந்து

511

அதில் ஈடுபட்டு ஓரொருகால் பிறவி வாசணயான் உண்மை ஞானம் உதிக்க ஆலயத்தை வழிபடுகின்ற வர்கட்கு, கருணேவடிவாய்க் காட்சியளிப்பன் என்று உரைகோடலுமாம்.

குளி – குளித்தல்; இது முதனிஃத் தொழிற் பெயர். அழுந்தியனுபவித்தல். தீர்த்தம் என்ப தற்கு ஏற்ப குளி என்றுர். உலகபோகங்கள் என்ற செயப்படு பொருள் வருவிக்கப் பெற்றது. வளி – காற்று; ஈண்டுப் பிராணன். யோகம் ஞானவாயி லாதலின் அது நெறி தவறின் பயன் கிட்டாது என்பார் வாய்க்கிலும் வாய்க்கும் என்றுர்.

தெளியறிவு - பவமதணே யறமாற்றும் பாங் கினில் ஓங்கிய ஞானம். தெளியறிவாளர் – திருவடி ஞானம்உடையார். சிந்தையுளான் – மாமணிச்சோதி போல் வெளிப்பட்டு நிற்பன் என்பதாம்.

உள்ளத்தின் உள்ளே உணரும் ஒருவணக் கள்ளத்தி ஞலுங் கலந்தறி வார்இல்லே வெள்ளத்தை நாடி விடுமவர் திவிணப் பள்ளத்தி லிட்டதோர் பத்தலுள் ளாமே,

இ**ம் — எனின் ,** வஞ்சூனயாக வழிபட்டாலும் அதேற்கு**ம் இ**ரங்குவர் இறைவென் என்பதுணர்த்து **தல்** நதலிற்று

இ – ள் : தண்ணீரை விரும்பிப் பத்த‰ விடுப வார்கள் கிணற்றில் விடாமல் தீவிணயாகிய பள் ளத்தில் விட்டாலும் நீர்கிட்டும். அதுபோல உயி ருக்குயிராக அறியப்படும் சிவபெருமா**ணக் கள்ளத்** தனமாகவாவது கலந்து அறிகி**ன்**றவர்க**ள் யாரும்** இல்ஃயென்றவாறு.

பத்தல் – நீரிறைக்குஞ்சால். வெள்ளம் – நீர். நீரை விரும்பிச் சாஃ கிணறை குளம் முதேலியேவற்றி லிடுபவர்கள் தமது தீவிணேயாற்றடுமாறி வேற்று**ப்** பள்ளத்திலிட்டாலும் அதிலுள்ள நீர் பத்தலுள் அதுபோல உள்ளத்தில் வைத்து உணரத் ஆம். தக்க இறைவணக் கள்ளத்தாற் கலந்தாவது அறிய லாமே! அதுவும் இயற்ருர்களே என்னே இவர்தம் மடமை! என இவர்கட்கு இரங்கியும், கள்ளத்திற் கும் ெளிப்படும் இறைவன் கருணேயைப் பாராட்டி யும் கூறியவாறு. ''நாடகத்தால் உன்னடியார்போல் நான் நடுவே வீடகத்தே புகுந்திடுவான் மிகப்பெரிதும் விரைகின்றேன்" என்ற மணிவாச பாவணேசெய் கத்தையும் இணத்து எண்ணுக. வார்க்குப் பாவகமாய் வெளிப்படுதல் இறைவ**ன்** கரு‱யாதலின் இங்ஙனம் கூறிஞார். நீர் ஆம் என எழுவாயும், பத்தல் விடும் அவர் எனச் செயப்படு பொருளும் ஆங்காங்கு வருவித்து முடிக்க.

கள்ளத்தினரும் எனப் பாடங்கொண்டு வேண் டியவாறு பல தொடர்களே இட்டு வேறு பொரு**ள்** காண்பரும் உளர்.

அறிவார் அமரர்கள் ஆதிப் யிராணச் செறிவா ஐுறைபதஞ் சென்று வலங்கொள் மறியார் வணக்கை வருபுனற் கங்கைப் பொறியார் புனல்முழ்கப் புண்ணிய ராமே. இம் — எனின், இறைவெணு வணங்காத தேவர்கள் கங்கையாடிப் பயன் என்னே என்பது உணர்த்துதல் நாதலிற்று.

இ – ள்: மிகத் தெரிந்தவர்களாகிய தேவர்கள். நீக்கமற நிறைந்துள்ள முழுமுதற் கடவுளாகிய சிவபெருமானே, அவன் உறைகின்ற இடங்களாகிய தலங்களிற் சென்று வணங்கி வலங்கொள்ளு தஃச் செய்து மீளார்கள். அவர்கட்கு வஃாயணிந்த கையி லிருந்து உண்டான நீராகிய கங்கையின் திவஃ யோடுகுடிய புனலில் மூழ்கப் புண்ணியராந்தன்மை விளையுமோ என்றவாறு.

அறிவார் அமரர்கள் என்றது புகழ்வதுபோலப் பழித்தது. 'அமரர்கள் சென்று வலங்கொள் மறியார் புண்ணியர் ஆமே' எனக் கூட்டிப் பொருள்கொள்க. செறிதல்-நீக்கமற நிறைதல். கொள் முதனிஃத் தொழிற்பெயர். வலங்கொள்ளுதஃச் செய்து என ஒரு விணேச்சொல் வருவித்து முடிக்க.

வளேக்கை வருபுனல்: இறைவனுடைய திருக் கண்களே உமையம்மை புதைத்தஞான்று உலகம் இருண்டதாக, இறைவன் நெற்றிக்கண்ணத் திறந்து உலகிற்கு ஒளிதந்தார்; அவ்வெப்பம் தாங் காது அம்மையின் திருக்கரங்கள் வியர்த்தன; அம்மை கையை உதறிஞுள்; அவளுடைய பத்து விரல்களின் வழியாகச் சிந்திய வியர்வையிலிருந்து பத்துக் கங்கைகள் உண்டாயின என்பது புராண வரலாறு. பொறி-துளி, ஏகாரம் ஈற்றசையன்று; எதிர்மறை. புண்ணியர் ஆமேஎனப் பலர்பாற் படர்க்கை செய்யு மென்னு**ம் மு**ற்றைக் கொண்டு முடிந்தது சித்தர் மறை (ஆரிடம்) ஆ**த**லி**ன்.** 

கடலிற் கெடுத்துக் குளத்தினிற் காண்டல் உடலுறத் தேடுவார் தம்மையொப் பாரிலர் திடமுற்ற நந்தி திருவரு ளாற்சென்(று) உடலிற் புகுந்தமை ஒன்றறி யாரே.

513

இம் – எனின், இறைவணே இடம்விட்டு இடம் தேடுவார் அஞ்ஞானிகள் என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள்: பொன்ணக் கடலிற்போட்டு, குளத்தில் காண்பதாக மாறுபட்டுத் தேடுகின்றவர்களேப் போல அறிவிலிகள் யாருமிலர்; அதுபோல நிலேத்த பற்றுக்கோடான சிவபெருமான் ஆன்மாக்கள்மீது வைத்த அளவிலாக் கருணயால் அவர்கள் உடம்பிற் சென்று புகுந்த ஒரு செயலே அறியாராயிஞர் என்றவாறு.

உடலுற – மாறுபாடுற. பொன்ணேக் கடேலில் எறிந்துவிட்டு. குளத்தில் தேடுகின்ற அறிவிலி கீளப்போல்வார் யாருமிலர்; இறைவன் உடலிடங் கொண்டமையை அறியாரும் அத்தகையர் என்பதாம்.

கலந்தது நீர துடம்பிற் கறுக்கும் கலந்தது நீர துடம்பிற் சிவக்கும் கலந்தது நீர துடம்பில் வெளுக்கும் கலந்தது நீர்நிலங் காற்றது வாமே. இ**ம்-எளின், முக்கு**ணங்க*ு*ளையும் திருவருள் நீராற் கேழுவுக என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று

இ-ள்: உடம்பிற் கலந்ததாகிய குணங்கள் கறுத்தும் சிவத்தும் வெளுத்தும் இருக்கும். அவை நீரும் நிலமும் காற்றுமாகிய மூன்று தன்மையை உடையன என்றவாறு.

நீரது-தன்மையை உடையது. தன்மை கணம் குணங்கள் உயிருக்கேயுள்ள இயல்பாயினும் உயிர் உடம்போடு கலந்த வழியே வெளிப்படுமா தலின் உடம்பிற் கலந்தது நீரது என்ருர். கறுப்பும், சிவப்பும், வெளுப்பும், முறையே தாமதம், ராசதம், சாத்துவிகம் இவற்றின் நிறங்களாம். மேலும். இவை நீரும் நிலமும் காற்றுமாகிய இவற்றின் ஆற்றலுமாம். இவற்றைத் திருவருள் நீரால் தூய் மைப்படுத்துக் என்றவாறு. நீர் வெளுப்பும் காற்று கருப்பும், நிலம் செம்மைகலந்த மஞ்சளுமாகிய நிறமாகிய மாகிய நிறமுடைமை 'உண்மை விளக்கம்' கொண்டு உணர்க.

## 19. இருக்கோயிலிழிவு

அஃதாஙது, இறைவன் கிணற்றில் நீர்போல வும் ஆவின் மடியிற் பால்போலவும் எளிதில் வெளிப்பட்டு எழுந்தருளி யிருக்குபிடங்களாகிய திருக்கோயிலுக்கு உளதாம் இழிவுகளேயும். அவற் ருல் அரசனும் நாடும் அடையும் இழிவுகளேயும் ஐந்து திருமந்திரங்களால் உணர்த்துதலின் இப் பெயர்த்தாயிற்று. நீர்த்தமுரைத்தவர், மூர்த்தி யிருக்குமிடந்தன்ணே மொழிதல் முறையாகலின் அதிகார இயைபும் இதனுனே அறிக.

தாவர லிங்கம் பறித்தொன்றில் தாபித்தால் ஆவதன் முன்னே அரசு நிஃகெடும் சாவதன் முன்னே பெருநோய் அடுத்திடும் காவலன் பேர்நந்தி கட்டுரைத் தானே. 515

இட் – எளின், திருவுருவைப் பறித்தலாற் படு பெயன் அறிவித்தல் நுதலிற்று

இ-ள்: நிஃபேறுடைய சிவலிங்கத்தைப் பிடுங்கி, வேணென்றில் தாபித்தால், தாபிப்பதற்கு முன் அரசு நிஃதேடுமாறும்; பறித்தவன் இறப்ப தற்கு முன்பே தொழுநோயால் வருந்துவன்; இது என் இன்னுயிர்க் காவலனுகிய சிவபெருமான் உரைத்த உறுதிமொழி என்றவாறு.

தாவர லிங்கம் – நிஃபெறுத்தப்பெற்ற சிவ பெருமானது திருவுரு; சிவலிங்கமுமாம். இலிங் கத்தைப் பறித்து வேஃருரிடத்தில் தாபித்தாலே இத்துணேக்கேடு வினேயுமாயின். தாபிக்காமல் விடின் வினேயும் பயன் எத்துணேயோ என்று எண்ணுக.

ஆவதன் முன்னே - தாபித்தல் ஆதற்கு முன்பு, கேட்பார்க்கு உறுதிபிறக்க இது சிவணீண என்று விளக்கியவாறு.

கட்டுவித் தார்மதிற் கல்லொன்று வாங்இடில் வெட்டுவிக் கும்அபி டேகத் தரசரை முட்டுவிக் கும்முனி வேதிய ராயினும் வெட்டுவித் தேவிடும் விண்ணவன் ஆணேயே. 51-6. இம் – எனின், திருக்கோயி லுக்குத் தீங்கிழைத் தார் எய்துப் பயன் கூறுதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: கட்டுவிக்கப்பெற்று நிறைந்த மதி லிலே ஒருகல்ஃப் பெயர்த்தெடுத்தால் அத்தீமை, மகுடாபிஷேகம் செய்விக்கப்பெற்ற மன்னர்களே வெட்டி வீழ்த்தும்; முனிவர்களே இடருறச்செய்யும். கல்ஃப் பெயர்த்தவர் வேதியராயினும் அவர்களே யும் வெட்டுவித்தே விடும்; இது சிவன் ஆணே என்றவாறு.

'விடும்' துணிவுப்பொருளில் வந்தது.

ஆற்றரு நோய்மிக் கவனி மழையின்றிப் போற்றரு மன்னரும் போர்வலி குன்றுவர் கூற்றுதைத் தான்திருக் கோயில்க ளெல்லாம் சாற்றிய பூசைகள் தப்பிடில் தானே. 5 17

இ**ம் – எனின், பூ**சை தவறுதலால் பொருந்து**ம் தீமைகள்** இவையிவையென அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: இயமணே உதைத்தவராகிய இறைவன் எழுந்தருளியுள்ள திருக்கோயில்களில், வேதாகமங் களில் விதிக்கப்பட்ட பூசைமுறை தப்புமாயின், நாட்டில் பொறுக்கமுடியாத நோய் பரவும்; மழை குறைந்து, போற்று தற்கரிய மன்னர்களும் போர் வலி குன்றுவர் என்றவாறு.

இதனுல் நாட்டிற்கும் நாட்டைக் காக்கின்ற அரசனுக்கும் வருந்தீமை அறிவிக்கப்பட்டது. முன்னவ ஞர்கோயில் பூசைகள் முட்டிடின் மன்னர்க்குத் தீங்குள வாரி வளங்குன்றும் கன்னங் களவு மிகுத்திடுங் காசினி என்னருள் நந்தி எடுத்துரைத் தானே.

518

இம் – எனின், இதுவுமது,

இ — ள் : முதல்வனுடைய திருக்கோயில்களில் பூசைக்கு இடையூறு நேருமாயின் அரசர்கட்குத் தீமை உளதாம்; மழைநீர் வளப்பம் குறையும்; கன்னம் களவுகள் மிகும் என்று எனது அருள்வடி வாகிய சிவபெருமான் எடுத்துச்சொன்னுன் என்ற வாறு.

வாரி - வருவாயும் ஆம்

பேர்கொண்ட பார்ப்பான் பிரான்தன்னே அர்ச்சித்தால் போர்கொண்ட வேந்தர்க்குப் பொல்லா வியாதியாம் பார்கொண்ட நாட்டுக்குப் பஞ்சமு மாம்என்றே சீர்கொண்ட நந்தி தெரிந்துரைத் தானே. 519

இய் - எனின், பார்ப்பான் இறைவ*ண*ப்பூசித்த லாகாது என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பெயரளவில் அமைந்த பார்ப்பான் சிவபெருமாண வழிபடின், போர்புரியும் அரசர் கட்குப் பொல்லாத வியாதி விளேயும்; இப்பூமியை இடமாகக் கொண்ட நாட்டுக்குப் பஞ்சமாம் என்று சிறப்பிணத் தாமே கொண்ட சிவபெருமான் ஆராய்ந்து அறிவித்தான் என்றவாறு. பேர்கொண்ட பார்ப்பான் - பார்ப்பான் என்ற பெயரைமட்டுங் கொண்டு அதற்குரிய கடமைகளேச் செய்யாத பார்ப்பான். ஆகமநெறி நின்றி முப்பொருளுண்மையுணர்ந்து சிவதீட்சை பெற்றி ஒழுக்கமும் தவருதவனேபிராண அருச்சிக்கத் தக்கவன் என்பதாம்.

# " अदीक्षितार्चितं लिंगं त्यकत्वा भीतो महेश्वरः। "

என்ற ஆகமவாக்கியமும் ஈண்டு எண்ணற்கு உரியது.

### 20. அதோமுக தெரிசனம்

சதாசிவமூர்த்திக்குள்ள ஈசானம் முதலான ஆந்து முகங்களோடு கீழ்நோக்கிய முகமாகிய அதோமுகமும் \* ஒன்று உண்டு. அதணேத் தெரிசித் தமை கூறுவதே இப்பகுதி.

் எம்பெரு மான்இறை வாமுறை யோஎன்று வம்பவிழ் வாஞேர் அசுரன் வலிசொல்ல அம்பவள மேனி அறுமுகன் போயவர் தம்பகை கொல்என்ற தற்பரன் தானே.

இய் — எளின், இறைவன் 'சூரபன்மண்வென்று வ்ருகே' என்று முருகற்குப் பணித்தமை மொழித்லி நுதுவிற்று.

520

<sup>😓 🔭</sup> ஐந்து முகத்தோடு அதோமுகமுந் தந்து 🎌

<sup>—</sup> கந்தர்க்கிவெண்பர்:

இ-ள்: 'எம்பெருமானே! இறைவா! நாங்கள் இங்ஙனம் வருந்துவது முறையோ ' என்று மணம் விரியப்பெற்ற கற்பகமாஃயை அணிந்த தேவர்கள் சூரபன்மனுகிய அசுரனது வலிமையைச் சொல்லி வழிபாடு செய்ய, தற்பரசிவம், 'அழகிய பவளம் போலும் திருமேனியை உடைய ஆறமுகனே! நீ சென்று அவர்களுடைய பகையைக் களேந்து வருக ' என்று பணித்தனன் என்றவாறு.

அறுமுகணேத் தோற்றுவித்தற்கு முன்பு தான் அதோமுகந்தாங்கி அறுமுகமாயிருந்து இறைவண் தீப்பொறி ஆறையும் தோற்றுவித்தான் என்பது வரலாறு ஆதலின் இங்ஙனம் கூறப்பெற்றது. தற் பரன் - சுட்டப் படுபொருள்கள் எல்லாவற்றையும் அழித்துத் தானே அணேத்கிற்கும் மேலானவண், நித்தியமானவன், ஆனந்த வடிவினன், சுட்டப் படாதவன் என்பதை உணர்த்தியவன்.

அண்டமொ டெண்டிசை தாங்கும் அதோமுகம் கண்டங் கறுத்த கருத்தறி வாரில்லே உண்டது நஞ்சென் றுரைப்பர் உணர்விலோர் வெண்டலே மாலே விரிசடை யோற்கே.

521

இம் – எனின் இறைவற்கு அதோமுகம் அமைந்த கோரணம் இது என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: வெண்மையான தஃமாஃ அணிந்த விரிந்த சடையை யுடைய சிவபெருமானுக்கு, அண்டங்களேயும் திசைகளேயும் தீமை புகுதாதே காக்கும் அதோழுகத்தின் கழுத்தி கறுத்த கார ணத்தை அறிகின்றவர்கள் யாரும் இல்லே; அவர் உண்டது நஞ்சு. அதனுற் கறுத்தது என்பர் அறிவிலார் என்றவாறு.

அதோமுகம் பிரகிருதிமாயையில் தொழிற் படுத்த அவன் விரும்பி மேற்கொண்டது, உலகங் **கட்கு** வந்த இடையூறுக**ு**ப் போக்கவே அவர் கண்டங் கறுத்தாரே அன்றி நஞ்சு உண்டதாலன்று என்பதாம். மூவகை யாருயிர்வர்க்கமாகிய பாற் கட‰ நல்விணயாகிய தேவர்களும், தீவிணயாகிய அசுரர்களும் ஆன்மபோதம் என்ற மந்தரமஃயை யீட்டுப் பாசஞாமானகிய அமுதம் திரளக் கடைந்த காலத்து, ஆணவத்தின் காரியமாகிய அஞ்ஞான மும், மோகம், மதம், அராகம், விஷாதம்,சோஷம், . வைசித்திரிய**ம். அ**ரிச**ம்** முதலியவைகளும் ஆகிய நஞ்சு இரண்டு உயிர்களே மறைக்கத் தொடங்கிய போது, இறைவன் அந்நஞ்சை விழுங்கி, 'இவ் வண்ணம் எஞ்ஞான்றும் காப்பேம்' என்பதற்கு அறிகுறியாகத் திருமிடற்றில் வைத்தனன் என்பதே தத்துவக் கருத்தாக இருக்க, இதணேயறியாமல் வரலாறு என்று கருதுவார் அறிவிலார் என்பது கருத்து. இதனே உடம்பொடுபுணர்த்தி அதோ முகத்திற்கு அடைமொழியாக்கி ''அண்டமொடு எண் திசை தாங்கும் அதோமுகம் கண்டம் கறுத்த எனத் திருவாய் மலர்ந்துள்ளமை கருத்து '' தெளிக.

செய்தான் அறிவன் செழுங்கடல் வட்டத்துப் பொய்யே உரைத்துப் புகழும் மனிதர்காள் மெய்யே உரைக்கில் விண்ணேர் தொழச்செய்வன். ஹைதாழ்ந் திலங்கு மணிமிடற் ரேனே. 522. இய் - எனின், உண்மை உரைக்கில் உயரலாம் என்று உலகோர்க்கு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இவ்வுலகைப் படைத்த இறைவன் அறிவான்; செழுமையான கடல் புடைசூழ்ந்த நிலவலயத்து, பொய் சொல்லியே புகழும் மக்களே! கருமை அடங்கி விளங்குகின்ற அழகிய கழுத்தினே உடைய இறைவன், உண்மை உரைப்பீர்களாயின் உங்களே விண்ணேர்களும் வந்து வணங்க உயர்த்து வன் என்றவாறு.

இன்வுலகத்து, செத்துப்பிறக்கின்ற தேவர்களே யெல்லாம் முதல்வர் எனப் பொய்யாகப் புகழ்ந்து கொன்னேகழியாமல் உண்மையுணர்ந்து ஒழுகுவீர்க ளாயின் நீங்கள் தேவதேவராக விளங்கலாமே என்பது கருத்து. இதுவும் பிரகிருதிமாயாபுவன வாகுகளாகிய ஆன்மாக்களே அதோமுகங்கொண்டு காப்பதை அறிவித்தலின் இம்மந்திரம் இவ்வதி காரத்ததாயிற்று.

நந்தி எழுந்து நடுவுற ஓங்கிய செந்தீ கலந்துட் சிவனென நிற்கும் முந்திக் கலந்தங் குலகம் வலம்வரும் அந்தி இறைவன் அதோமுக மாமே.

523

இம் — எனின், இறைவன் அதோமுகமாமாறு இது என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; சிவம். ஆன்மாக்கீன இரட்சிக்கத் திரு வுளங்கொண்டு எழுந்து, நடுவாக உயர்ந்த த<mark>ன்மை</mark> யுள்ள பராசத்தியை அதிட்டித்து நின்று, சதாசிவண் **என்னும்** சிவசாதாக்கியமாய் நிற்பர். பின்பு **முதலில் கலந்து உட**ணுய் பிரபஞ்சத்தில் ஈச**ணுக,** பி**ரம**ணுக, ஈஸ்வரணுக, ஈசானணுக வென்று விளங்கு. வர். இதுவே இறைவன் அதோமுகம் ஆவதாம்.

இறைவன் அதோமுகமாதலாவது ஆன்மாக்களே ஈடேற்றவேண்டும் என்ற பெருங்கருணேயால், உயர்ந்த நிஃயினின்றும் கீழிறங்கிப் பஞ்சகிருத் தியம் செய்தலும் செய்வித்தலும் ஆகிய நிஃகளில் எழுந்தருளுதலாம். செந்தீயென் றுருவகித்தது பராசத்தியை,

அதோமுகங் கீழண்ட மான புராணன் அதோமுகந் தன்ஞெடும் எங்கும் முயலுஞ் சதோமுகத் தொண்மலர்க் கண்ணிப் பிரானும் அதோமுகன் ஊழித் தலேவனு மாமே. 524

இ**ம் –** எனின், இறைவன் அதோமுகந் தாங்குவது **இ**தன் பொருட்டு எனல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சத்தாகிய 'ஒம் ' என்னும் பிரணவ வடிவாயுள்ள ஒளிபொருந்திய மலரானியன்ற மாஃபை அணிந்த முதல்வனும், அதோமுக முடையனுகி ஊழித் தஃவேனும் ஆவன். அஃதே யன்றிப் பழையவனுகிய அவன் அதோமுகந்தாங்கிக் கீழுள்ள பிரகிருதி மாயா புவன அண்டங்களுமாகி, எங்கும் அருள்புரிவன் என்றவாறு.

பிரணவ சொருபியாயுள்ள இறைவன், இவசத்தியாகிய மாயையின் மேற்பாகம் சுத்த மாயை, கீழ்ப்பாகம் மோகினி, இடைப்பாகம் மான் ஆதலான் அங்கங்கு அவ்வவற்றை அதிட்டித்து நின்று அருள் புரிவர்; அதுவே அவர் அதோமுகமா தற்குக் குறிக்கோள் என்பதை இம்மந்திரம் விளக் கிற்று.

அதோமுக மாமல ராயது கேண்மின் அதோமுகத் தாலொரு நூருய் விரிந்து அதோமுக மாகிய அந்தமில் சத்தி அதோமுக மாகி அமர்ந்திருந் தானே.

525

இம் — எனின், இதுவுமது

இ – ள் : அதோமுகமே பெரியமலரான விந்தை யைக் கேளுங்கள்: கீழ்நோக்கிய சத்தியாகிய இறை வனது ஆற்றல் ஆயிரமாக விரிந்து பிரகிருதிமாயா புவனங்களாக, இறைவன் அவற்றையு**ம் அ**திட் டித்து நின்றனன் என்றவாறு.

இறைவனுடைய அதோமுகமான மாயையே பெரிய மலர்போல புவனங்களாகிற இதழ்கள் விரியப்பெற்று விளங்குகிறது என உருவகித்தனர். அதோமுகம் என்றது ஆதிசத்தியை. அந்தமில்சத்தி என்றது அளவிலாற்றலே யுடைய மாயாசத்திகளே. இவ்வண்ணம் சத்திகள் விரிய இறைவன் அதோமுக மாய் எழுந்தருளினன் என்பதாம்.

### 21. சீவநிந்தை

அஃதாவது, சிவபெருமானே முழுமுதற் தட்வுள் என உணராது நிந்தித்தல். இறைவண் அதோமுகமாயிருந்து அருளுத2° மையங்கி எல்லாத் தேவரையும்போல இவனும் ஒருவன் என அறிவிலி கள் எள்ளுகின்றன ராதலின் அதோமுகத்தின்பின் இது வைக்கப்பெறுகின்றது.

தெளிவுறு ஞானத்துச் சிந்தையின் உள்ளே அளிவுறு வாரம ராபதி நாடி எளியனென் றீசணே நீசர் இகழில் கிளியொன்று பூஞையாற் கிழது வாகுமே. 526

இய் – எனின், இறைவனே இகழ்வார் இழிவர் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று

இ - ள் : விண்ணுலகை இடங்கொண்ட தேவர் கள் தெளிந்த ஞானத்தோடு கூடிய சிந்தையால் உள்ளே ஆராய்ந்து, அவன் கருணேடையை எய்துவர், அங்ஙனமாகவும் சில இழிசனர்சள், இறைவண எளியேன் என்று இகழ்வார்களாயின், அவர்களின் நிலே கெளி பூணேயால் குழிக்கப்பட்டதைப்போலாம் என்றேவாறு.

பளிவுறுவார் அமராபதிநாடு எனப்பாடங் கொண்டு அமராபதியாகிய நாட்டை இடமாகக் கொண்ட தேவர்கள் எனப் பொருள்கொள்வாரும் உளர். இப்பொருளில் பளி என்பதைப் பள்ளி என்பதன் விகாரமாகக் கொள்க. அமராபதி, இட் வாகுபெயர். இடப்பெயர் இடத்துள்ளவர்களாகிய தேவர்களே உணர்த்திற்று.

தம்நிலேயைப் பெரிதென்று எண்ணிச் சிவநிந் தை செய்பவர், வானத்திற் பறக்கின்ற கிளி பூண யால் கிழிபட்டுக் கிடத்த‰ப்போல அழிவர் **என்**பதாம்.

முளிந்தவர் வானவர் தானவர் எல்லாம் விளிந்தவர் மெய்ந்நின்ற ஞானம் உணரார் அளித்தமு தூறிய ஆதிப் பிராணத் தளிந்தவர்க் கல்லது தாங்கஒண் ணுதே. 527

இம் - எனின். ஆன்றவிந்து அடங்கிஞர்க்கல்லது அரணே அறிதல் ஆகாது என்பேதுணர்த்துதெல் நோதலிற்று.

இ – ள்: உலர்ந்தவர்களாகிய தேவரும் அசுரரு மாகிய அணேவரும். உண்மைஞானத்தை உணரமாட் டாமையால் இறந்தாரேயாவர். கனிந்து அமுதம் போல ஊறி இனிக்கின்ற முதல்வணத் தாங்க அடங்கினவர்க்கன்றி ஏணேயோரால் அறிதல் ஆகாது என்றவாறு.

முளிந்தவர் - விணப்போகத்தால் உலர்ந்த மேனியை உடையவர்கள். இருவிண்யால் தொடக் குறுதலும், வாடுதலும் திருமாலா தி தேவர்கட்கும், அசுரர்கட்கும் இயல்பாதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். மெய் நின்ற ஞானம் - உண்மை நிஃபெற்ற சிவ ஞானம், சிவணச் சிவஞானத்திஞலன்றி மற்ற வற்றுல் அறியமுடியாது என்பதுணர்த்தப் பெற்றது. '' பாசஞானத்தாலும் பசு ஞானத் தாலும் பார்ப்பரிய பரம்பரிணப் பதிஞானத் தாலும் பார்ப்பரிய பரம்பரிணப் பதிஞானத் தாலே, நேசமொடும் உள்ளத்தே நாட '' வேண்டுத இறைவன் கரும்பைத் தேணப் பாஃக் களி யமுதைக் கட்டியை ஒத்திருப்பஞதலின் அளிந்து அமுதூறிய ஆதிப்பிரான் என்றருளப்பெற்றது. தளிந்தவர் — அடங்கினவர்; சீவபோதமற்றவர், தற்போதம் அடங்கினவிடத்தே சிவம் பிரகாசிக்கும் என்பார் இவ்வண்ணம் அருளினர்.

அப்பகை யாலே அசுரருந் தேவரும் நற்பகை செய்து நடுவே முடிந்தனர் எப்பகை யாகிலும் எய்தார் இறைவணேப் பொய்ப்பகை செய்யினும் ஒன்றுபத் தாமே. 528

இம் – எனின், இறைவண வினயாட்டாகவும் நிந்தித்தலாகாது என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இறைவனிடம் எவ்வகையில் பகை கொள்ளினும் அடைதல் இயலாது. பொய்யாகப் பகைக்கினும். ஒன்று பத்தாகப் பெருகும்; அங்ஙனம் பகைத்தமையாலேயே தேவர்களும் அசுரர்களும் தங்களுக்குள்ளும் பகைத்துக்கொண்டு நடுவே அழிந்தனர் என்றவாறு.

எல்லாமாய் எல்லாருமாய் இருப்பவன் இறைவ ஞதலின் இறைவணப் பகைத்தவர்கள் தம்முள்ளே கலாம் விளேத்து மடிந்தணர் என்பதாம். தேவர் தட்சயாகத்தில் நிந்தித்துச் சூரபன்மளுல் முடிந்த மையும். அசுரர்கள் நிந்தித்து முருகளுல் முடிந்த மையும் உலகம் அறியும்; ஆதலால் எந்தவகை மீலும் இறைவனே நிந்தித்தல் ஆகாது என்பதாம். போகமும் மாதர் புலவி யதுநிணேந்(து) ஆகமும் உள்கலந் தங்குள ராதலில் வேதிய ராயும் விகிர்தனும் என்கின்ற நீதியுள் ஈசன் நிணப்பொழி வாரே.

529

இஸ் – எனின், வேதியர் அழிவிற்குக் காரண**ம்** அழண மறந்தமை என்பது உணர்த்**துதல்** நுதலிற்று.

இ- ள்: வேதியராகப் பிறந்தும் மாதர்போக மும் அவர்களோடு வினேந்த ஊடலால் உண்டு என தாகமும் தமக்குள்ளே கலந்துள்ளார் ஆதலால், நாமே கடவுள் என்கின்ற நீதியால் இறைவனே மறந்தனர் என்றவாறு.

வேதியர் - வேதம் உணர்ந்தவர் நிலேத்த இன்பம் இது நிலேயற்ற சிற்றின்பம் இது என்று பாகுபடுத்தி உணர்த்தும் வேதத்தை உணர்ந்தும், கேலவியும் புலவியுமே நினேந்து. நாமே கடவுள் என்று மயங்கி, இறைவணே மறந்தனர் ஆதலால் அவர்கள் சிவநிந்தகர் ஆயினர் என்பதாம். நாம் விகிர்தன் - அகம் பிரமம் என்பது,

# 22. 医质质质如垂

அஃதாவது இறையுண்மையைக் காட்டிய குருவை நிந்தித்தல், சிவநிந்தைபோலக் குருநிந்தை யும் கொடியது. ஆகலின் அதன் பின் வைக்கப் பட்டது. பெற்றிருந்த தாரையும் பேணுர் கயவர்கள் உற்றிருந் தாரை உலேவன சொல்லுவர் சுற்றிருந் தார்வழி உற்றிருந் தாரவர் பெற்றிருந் தாரன்றி யார்பெறும் பேறே.

530

இம் – எனின், குரு வை வழிபட்டிருப்பாரின் உயர்வு உரைத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பெற்ற தாய்தந்தையர்களேப் போற்ற மாட்டாதாராய கயவர்கள் உற்ற இளேஞரையும் வருந்துவன சொல்லித் துன்புறுத்துவர். ஞான நூல் களே நன்கு கற்ற ஆசாரியன் பழியே ஒழுகும் பெற்றிமை உடையார், பெற்ற தாய்தந்தையரே யன்றி மற்ரேரும் இவரைப்பெறும் பேறு பெற்றுர் வேறு யாவர் என வியக்கும் வண்ணம் விளங்குவர் என்றவாறு

கற்றிருத்தல் – ஞானசாத்திரங்களேக் கற்று அடங்கியிருத்தல், ஆசான் வைத்தபடியே இருந்து சித்த சலன மற்றிருப்பவர்களே அவர்வழியுற்றிருந்தார் ஆவர். இத்தகையாரைப் பெற்றமைக்காகத் தாய் தந்தையர் மகிழ்வர்; அஃது இயற்கை. அவரே யன்றி உலகவரும் இவர் எம்மிடை ஒருவராக விளங்கும் பேறு பெற்றேமே ' என்று வியப்பர் என்ப தாம்.

ஓரெழுத் தொருபொருள் உணரக் கூறிய சீரெழுத் தாளரைச் சிதையச் செப்பினேர் ஊரிடைச் சுணங்கனுய்ப் பிறந்தங் கோருகம் பாரிடைக் கிருமியாய்ப் படிவர் மண்ணிலே. இம்-எனின், குருவை நிந்தித்தார் **எய்து**கிற இழிநிஃ உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஒவ்வோரெழுத்து ஒவ்வொரு பொ**ருள்** தருதலே விரித்துணர்த்திய சீர்த்தியோடு கூ**டிய** எழுத்தாளஞ்கிய குருவை மனமுடையச் சொன்ன பேர்கள், ஊர்சுற்று நாயாய்ப் பிறந்து ஓர்**யுகம்** திரிந்து வருந்திப்பின் பூமியில் புழுவாய்ப் பிறப்பர் என்றவாறு.

ஓரெழுத்து ஒருபொருள் உணரக்கூறலாவது.

'' இறைசத்தி பாசம் எழில்மாயை ஆவி உறநிற்கும் ஓங்காரத் துள் ''

என்பன முதலிய வாக ஐந்தெழுத்தருணிஃல உணர்த்துதல். சிதையச் செப்பிஞோர் - அவர்கள் மன நிஃலகெட அவதூறுரைத்தோர். ஊர்ச் கணங்கள் - பாதுகாப்பாரற்ற ஊர்நாய், நாயாய்ப் பிறந்தும் உணர்த்திய நன்றியை உணரமாட்டா மையின் செயலற்றுக் கிடக்கும் புழுவாயும் பின் பிறப்பர் என்பதாம்.

பத்தினி பத்தர்கள் தத்துவ ஞானிகள் சித்தங் கலங்கச் சிதைவுகள் செய்தவர் அத்தமும் ஆவியும் ஆண்டொன்றில் மாண்டிடும் சத்தியம் ஈது சதாநந்தி ஆணேயே. 532

இம் – எளின், கற்புடைய மங்கையர்க்கும், சிவ னடியார்க்கும் தீங்குசெய்தவர்கள் அழிவர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ – ள்: பத்தின்களும், பத்தர்களும், மெய்ஞ் ஞானிகளும் மனங்கலங்கச் சிதைவுசெய்த பேர் களின் பொருளும் உயிரும் ஓராண்டிற்குள் அழியும். இது சத்தியம்; சதாசிவத்தின் மேல் ஆணே என்றவாறு.

மந்திரம் ஓிரழுத் துரைத்த மாதவர் சிந்தையில் நொந்திடத் திமைகள் செய்தவர் நுந்திய சுணங்களுய்ப் பிறந்து நூறுரு வந்திடும் புலேயராய் மாய்வர் மண்ணிலே. 533

இம் — எனின், குருநிந்தை செய்தவர்கள் எய்தும் தீமை இது என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் : ஒரெழுததேனும் மந்திரோபதேசம் செய்த பெரிய தவத்தையுடைய குருவை மனம் நோக அவர்கட்குத் தீமைசெய்தவர்கள், இழிந்த நாயாய் நூறு பிறவியெடுத்துப் பின்பு புஃயராய்ப் பிறந்து மண்ணில் மடிவர் என்றவாறு

நுந்திய - இழித்து ஒதுக்கப்பட்ட நூறு பிறவி கள் நாயாய்ப் பிறந்தால்தான் குருநிந்தையின் பாவம் குறையும் ; பின் புஃயேஞகப் பிறப்பர் ; சிறப்பின்றி மண்ணில் மடிவர் என்பதாம்.

ஈச னடியார் இதயங் கலங்கிடத் தேசமும் நாடுஞ் சிறப்பும் அழிந்திடும் வாசவன் பீடமும் மாமன்னர் பீடமும் நாசம தாகுமே நம்நந்தி யாணேயே.

534

இப் – எனின், சிவனடியார்க்குத் தீங்குசெய்தார் எய்தும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சிவனடியார் மனங்கலங்கினுல் தேச மும் நாடும் பிறசிறப்புக்களும் அழியும். இந்திரன் தூ ஆட்சி பீடமும் நாசமாகும். நமது சிவபெருமான் மேல் ஆண் என்றவாறு.

சன்மார்க்கச் சற்குரு சந்நிதி பொய்வரின் நன்மார்க்க முங்குன்றும் ஞானமுந் தங்காது தொன்மார்க்க மாய துறையும் மறந்திட்டுப் பன்மார்க்க முங்கெட்டுப் பஞ்சமு மாமே.

535

இம் - எனின், குருவின்முன்பு பொய் கூறி**ண்** எய்துங் கேடுகள் இவை எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மெய்ஞ்ஞானவழியை விளக்கிய நல்ல ஆசிரியன் திருமுன் பொய் கூறின் நல்லொழுக்க மும் குன்றும் ; அவனிடமிருந்து பேற்ற ஞானமும் தங்காது . பழைமையான உய்யுநெறிகளும் பிழைத்து வளர்ச்சிக்குரிய வழிகளெல்லாம் அழிந்து வறுமையும் வாட்டும் என்றவாறு .

சன்மார்க்கம் – ஞானம்.

கைப்பட்ட மாமணி தானிடை கைவிட்டு எய்ப்பட்ட கல்லேச் சுமப்போன் விதிபோன்றும் கைப்பட்ட நெய்பால் தயிர்நிற்கத் தானறக் கைப்பிட்டுண் பான்போன்றும் கன்மிஞா இ – ள் : பத்தின்களும், பத்தர்களும், மெய்ஞ் ஞானிகளும் மனங்கலங்கச் சிதைவுசெய்த பேர் களின் பொருளும் உயிரும் ஓராண்டிற்குள் அழியும். இது சத்தியம்; சதாசிவத்தின் மேல் ஆணே என்றவாறு.

மந்திரம் ஓிரழுத் துரைத்த மாதவர் சிந்தையில் நொந்திடத் தீமைகள் செய்தவர் நுந்திய சுணங்களுய்ப் பிறந்து நூறுரு வந்திடும் புஃயராய் மாய்வர் மண்ணிலே. 533

இம் — எனின், குருநிந்தை செய்தவர்கள் எய்தும் தீமை இது என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஒரெழுத்தேனும் மந்திரோபதேசம் செய்த பெரிய தவத்தையுடைய குருவை மனம் நோக அவர்கட்குத் தீமைசெய்தவர்கள், இழிந்த நாயாய் நூறு பிறவியெடுத்துப் பின்பு புஃயராய்ப் பிறந்து மண்ணில் மடிவர் என்றவாறு

நுந்திய - இழித்து ஒதுக்கப்பட்ட நூறு பிறவி கள் நாயாய்ப் பிறந்தால்தான் குருநிந்தையின் பாவம் குறையும்; பின் புஃயஞகப் பிறப்பர்; சிறப்பின்றி மண்ணில் மடிவர் என்பதாம்.

ஈச னடியார் இதயங் கலங்கிடத் , தேசமும் நாடுஞ் சிறப்பும் அழிந்திடும் வாசவன் பீடமும் மாமன்னர் பீடமும் நாசம தாகுமே நம்நந்தி யாணேயே. இம் - எனின், சிவனடியார்க்குத் தீங்குசெய்தார் எய்தும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ- ள்: சிவனடியார் மனங்கலங்கினுல் தேச மும் நாடும் பிறசிறப்புக்களும் அழியும். இந்திரன் தூ ஆட்சி பீடமும் நாசமாகும். நமது சிவபெருமான் மேல் ஆணே என்றவாறு.

சன்மார்க்கச் சற்குரு சந்நிதி பொய்வரின் நன்மார்க்க முங்குன்றும் ஞானமுந் தங்காது தொன்மார்க்க மாய துறையும் மறந்திட்டுப் பன்மார்க்க முங்கெட்டுப் பஞ்சமு மாமே. 535

இய் – எனின், குருவின்முன்பு பொய் கூறி**ன்** எய்துங் கேடுகள் இவை எனல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மெய்ஞ்ஞானவழியை விளக்கிய நல்ல ஆசிரியன் திருழுன் பொய் கூறின் நல்ல்லாழுக்க மும் குன்றும் ; அவனிடமிருந்து பேற்ற ஞானமும் தங்காது . பழைமையான உய்யுநெறிகளும் பிழைத்து வளர்ச்சிக்குரிய வழிகளெல்லாம் அழிந்து வறுமையும் வாட்டும் என்றவாறு .

சன்மார்க்கம் – ஞானம்.

கைப்பட்ட மாமணி தானிடை கைவிட்டு எய்ப்பட்ட கல்லேச் சுமப்போன் விதிபோன்றும் கைப்பட்ட நெய்பால் தயிர்நிற்கத் தானறக் கைப்பிட்டுண் பான்போன்றும் கன்மிஞா சிக்கொப்பே. 538 இ**ம் – எனின்,** ஞானிக்கும் கன்மிக்கும் வேறு பாடுணர்த்**து தல்** நுதலிற்று.

இ-ள்: கையிலகப்பட்ட பெரிய மாணிக் கத்தைக் கைவிட்டு, இனித்த கல்ஃச் சுமப்போனின் விதியைப் போன்றும் கையிலகப்பட்ட நெய் பால் தயிர் முதலிய நல்ல உணவுகள் நிற்க அதனே விட்டுத் தான் சாகக் கசப்பையிட்டு உண்பார் போலவும் ஆம் ஞானிகளோடு கன்மியை ஒப்பாக எண்ணுதல் என்றவாறு.

எண்ணு தல் ஆம் என்ற சொற்கள் வருவித்து முடிக்க. கசப்பு - காஞ்சிரங்காய் போலக் கசப்பான நஞ்சுகள், எய்ப்பட்ட — எறியப்பட்ட என்றுமாம். தான் அற - உண்போஞுகிய தான் சாக. கன்மி – கண்மங்களேயுடையவன். இதன் கருத்து. ஞானி யைக்கன்மியோடு ஒப்ப எண்ணு தல் மாணிக்கத்தை எறிந்து விட்டுக் கல்ஃச் சுமப்பது போலவும், நெய் முதலிய உணவைவிட்டுச் கசப்பை உண்பது போலவும் ஆம் என்பதாம்.

# 23. மகேச்சுரநீந்தை

மகேச்சுரராவர் சிவனடியார்கள். அவர்களே நிந்தை செய்தார் அடையும் பயன் அறிவித்தலின் இது இப் பெயர்த்தாயிற்று. குருநிந்தைபோல இதுவும் தீமை பயப்பதொன்ருகலின் குரு நிந்தையின் பின் வைக்கப்பட்டது. ஆண்டான் அடியவ ரார்க்கும் விரோதிகள் ஆண்டான் அடியவர் ஐயமேற் றுண்பர் ஆண்டான் அடியாரை வேண்டாது பேசிஞர் தாந்தாம் விழுவது தாழ்வா நர⊥மே.

537

இம் – வெின், மகேச்சுரரியல்பும் நிந்தித்தார் எய்தும் கேடும் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: இறைவனடியார்கள் யார்க்கும் விரோதி கள் ஆவர் அவர்கள் பிச்சையேற்றுண்பர். அவர் கீள வெறுத்துப்பேசிஞர் வீழ்வது மிகத்தாழ்வான நரகிலாம் என்றவாறு.

ஆண்டான் - ஆட்கொண்ட இறைவ**ன்,** ஆர்க்கும் விரோநிகள் என்றது பித்தர் பிசாசர் போல உலக விருத்தமாக இருத்தலின். ஆர்க்கு**ம்** யார்க்கும் என்பதன் மரூஉ, உண்பது ஊரிடு பிச்சை ஆதலின் ஏற்று உண்பது ஐயம் என்று அருளினர். ஐயம் - பிச்சை.

வேண்டாது விரும்பாது பேசிஞர்தாம் தாம் விழுவது எனக்கட்டி பேசினவர்கள் தாமே விழுவது எனப்பொருள் கொள்க.

ஞானியை நிந்திப் பவனும் நலனென்றே ஞானியை வந்திப் பவனுமே நல்விணே யான கொடுவிணே தீர்வார் அவன்வயம் போன பொழுதே புகுஞ்சிவ போகமே.

538

இம் — எளின், ஞானியரை நிந்திப்பவ ணும் வந்திபு பவனும் எய்தும்பயன் உணர்த்துதல் நாதலிற்று. இ – ள்: சிவஞானியை நிந்திப்பவனும் நல்ல வன் என்று சிவஞானியை வணங்குபவனும் நல் விணேயானும் கொடிய தீவிணயானும் ஒழிவடைவர். அச்சிவஞானியின் வசப்பட்டபோதே சிவபோகம் சித்திக்கும் என்றவாறு.

நிந்திப்பவன் கொடுவினேயால் அழிவன். வந்திப் பவன் நல்விணேயானவற்ருல் தீமை ஒழிவன் என இயைத்துப் பொருள் காண்க. உம்மை தந்து எண்ணியமைக்கு ஏற்பத் தீர்வார் எனப் பன்மைப் பயனிலே தந்தார். ஞானியின்வசமாயின் சிவ போகமே சித்திக்கும் என்றது மலவாதீன் கெடுதலின்.

#### 24. போறையுடைபை

அஃதாவது, பிறர் தீயனசெய்தவழிப் பொறுத் தஃயுடையனு தல் என்பர் பிறர். ஈண்டுப் பொறை யாவது இறைவணே எட்டலும், அவனருளேப் பெறு தலுமே என்பதாம். நிந்தைகள் நிசுழ்வது பொருமை யுடையார்க்காதலின் அது கூடாடுதன விலக்குவார் நிந்தைகளின் பின் பொறையுடைமை அமைத்தார்.

பற்றிநின் முர்நெஞ்சிற் பல்லிதான் ஒன்றுண்டு முற்றிக் கிடந்தது மூக்கையும் நாவையுந் தெற்றிக் கிடந்து சிதைக்கின்ற சிந்தையுள் வற்மு தொழிவது மாகமை யாமே 539

இம் – எனின், பொறையாவது இன்னது எ**ன** உணார்த்துதல் நுதலிற்று இ ் ள் : உலகபோகங்களே இறுகப் பற்றிநின்ற வர்கள் நெஞ்சில் ஒரு பல்லியிருக்கிறது. அதி முதிர்ந்து வளர்ந்தது. மூக்கையும் நாக்கையும் பின்னிக்கிடந்து அழிக்கப்படுகிறமனத்துள் வற்ரும லிருப்பது பெரிய பொறையொன்றுமே என்றவாறு.

பல்லி – சுவர்ப்பல்லி; என்றது யான் என்னும் அகப்பற்றை. அது பெரியதாகி வளர்ந்து ஞானம் விளங்கவிடாது மறைத்து நிற்பதால் முற்றிக்கிடந் தது என்றுர். மூக்கையும் நாக்கையும் கூறவே ஏணேய இந்திரியங்களும் கொள்ளப்பெறும். சிதைக்கின்ற சிந்தை - சிதைக்கப்படுகின்ற சிந்தை. சிந்தையழி வது யான் என்னும் செருக்காலாதலின் இங்ஙனம் கூறினர். நான் எனும் முணேப்பு வரும்போது வற்றுத குணமாகிய பொறை எழுமாயின் முணப் படங்கிவிடும். ஆதலின் 'சிந்தையுள் வற்றுதொழி வது சுமை' என்றுர்.

ஓலக்கஞ் சூழ்ந்த உலப்பிலி தேவர்கள் பாலொத்த மேனியன் பாதம் பணிந்துய்ய மாலுக்கும் ஆதிப் பிரமற்கும் மன்னவன் ஞாலத் திவர்மிக நல்லரென் ருனே.

540

- இம் எனின், இறைவணப் பணிந்த தேவர்களே அவனுல் பாராட்டத்தக்கவர் என்றல் நுதலிற்று.
- இ ள் : பாலொத்த திருமேனியனுகிய சிவ பெருமானுடைய திருவோலக்கத்தைச் சூழ்ந்துள்ள எல்ஃயற்ற தேவர்கள் அவன் திருவடியை யடைந்**து** உய்ய, திருமலுக்கும் பிரமற்குந் தஃவேனுகிய அவ<mark>ன்</mark>

இத்தேவர்கள் உலகத்தில் மிகநல்லவர்கள் என்றருளி னேன் என்றவாறு.

ஓலக்கம்-வீற்றிருத்தல். தன்முணப்படங்கிய தேவர்கள் நல்லவர்கள் என்று பாராட்டப்பெறுத லின் இது பொறையுடைமைக்கு இயைபுடைத் தாயிற்று.

ஞானம் விளந்தவர் நம்மிட மன்னவர் சேணே வளந்து திசைதொறுங் கைதொழ ஊணே விளத்திடும் உம்பர்தம் ஆதியை ஏணே விளந்தருள் எட்டலு மாமே.

541

இம்-எனின், பொறையுடையராக இறைவணத் தொழுபவர் அருள்பெறுவர் என்றல் நுதலிற்று

இ — ள்; மெய்ஞானர் விஃபந்தவர்களாகிய பூமியில் மன்னுகின்ற மக்கள், சேணேபோல் வஃபந்து உடுஃபத்தந்த தேவதேவஃனத் திக்குகள் தோறும் வணங்க. மற்றஞானங்களும் வளர்ந்து திருவருளே அடைதேலுமாகும் என்றவாறு.

ஞானம் வினேந்தவர் நம்மிடம் மன்னவர்-மெய் யறிவு தோன்றப்பெற்றவர்களாகிய நமது பூமியில் மன்னு தஃ உடையவர்களாகிய பரிபாகமுற்ற ஆன் மாக்கள்; மன் அவர்-நிஃபெறு த‰ யுடைய மக்கள், திசைதொறும் சேணே வனந்து - திக்குகள்தோறும் சேணேயைப்போல் சுற்றிக்கொண்டு, ஊணே வினத் திடும்-உடம்பைத்தந்த. ஏனே-மற்றையன; என்றது மலபரிபாகம் முதலியன உயிரினிடமாக வின்யப் பெற்று. அருள் எட்டலும் ஆம் - திருவருளேச் சார்த லும் ஆம். மக்களும் சிவஞான முதிர்ச்சியால் வணங்க அவன் அருளே அதனுல் எய்தலா**ம்** என்பது கருத்து.

வல்வகை யாலும் மணேயிலும் மன்றிலும் பல்வகை யாலும் பயிற்றிப் பதஞ்செயும் கொல்ஃுயி னின்று குதிகொள்ளுங் கூத்தனுக்(கு) எல்ஃேயி லாத விலயமுண் டாமே. 542

இம் – எனின், ஆன்மாக்க*ு*பைப் பாரிபாகப்படுத்**த** ஆடும் ஆனந்தக் கூத்துக்கு இலய**ம்** உண்டு என்பது உணர்த்து செல் நுதலிற்று.

இ — ள் : வலிமை உள்ளபடி மீனயிலும் மன்றி லும் அண்வரையும் பலவகைகயாகப் பயிற்றிப் பரி பாகப் படுத்தும் காட்டில் நின்றுடும் கூத்தனுக்கு அளவற்றதான ஐக்கியம் உண்டாம் என்றவாறு.

வல்வகையாலும் - அவ்வவ்வான்மாக்களின் வலி மைக்கு ஏற்ப: என்றது பரிபாகத்திற்கு ஏற்ப என்பதாம். இறைவன் மணயிலும் மன்றிலுமாகப் பலவகையாலும் தாண்டவத்தைப் பயிலச்செய்து பரிபாகப் படுத்துகின்றுர் என்பதும். அதனுல் அவருக்கு அகண்டமான ஒருமைப்பாடு உண்டாகின்றது என்பதும் உணர்த்தப்பட்ன. கொல்ஃ - மகாசங்காரகாலத்து இடுகாடு. குதிகொள்ளுதல் - சங்காரதாண்டவம், எல்ஃயிலாத இலயம்-அஞ்ஞான்றும் தன்ணேயன்றி எவரும் எதுவும் இல்லாமையால் வினேந்த மேனேலையம்.

# 25. பெரியாரைத் துணேக்கோடல்

அஃதாவது. அன்பு நாண் முதலியலற்றுல் பெரியாரைத் தமக்கு உசாத் துணேயாகவும் உறு துணேயாகவும் கோடலாம். பொறையு டையார்க்கு அன்றி, தன்முணப்படங்கித் தன்னிற் பிறரை மதிக் கும் குணமும், அவரைத் துணேயாகக் கோடலும் அமையான மயின் பொறையுடைமையின் பின் இது வைக்கப்பெற்றது.

ஓடவல் லார்தம ரோடு நடாவுவன் பாடவல் லாரொலி பார்மிசை வாழ்குவன் தேடவல் லார்க்கருள் தேவர் பிராஞெடும் கூடவல் லாரடி கூடுவன் யானே.

543

இம் - எனின், ஒடிப்பாடி உஃயும் நான் அடியா ரொடும் சேர்வன் என அடியார் து‱க்கோடலின் இன்றியமையாமையை இயம்புதல் நுதலிற்று.

இ - ள். ஓடவல்லாரோடு நடப்பேன்; பாடவல் லார் ஒலியால் இந்த உலகில் வாழ்வேன்; தேட வல்ல பூர்வபுண்ணியம் உடையவர்க்கு அருள்செய் கின்ற தேவ தேவஞேடு கூடவல்ல உண்மையடியா ரொடு கூடுவன் என்றவாறு.

ஓடவல்லார்-உலகியஃயே பெரிதென எண்ணிச் சிறிதும் அமைதியின்றி ஓடி அஃலின்றவர்கள். நடாவுவன்-நடப்பேன்: என்றது யானும் இயங்கு வேளுயினேன் என்பதாம். அவ்வண்ணமே. பாட வல்லாரோடு கூடி ஒலியிற்கலந்து உலகில் வாழ் வேன். ஓடுகின்றவர்களோடு ஓடியும் பாடுகின்றவர் களோடு பாடியும் உலகில் வாழ்வேஞைகிய யான். இறைவணயே தேடிக் கூட எண்ணும் உண்மையடி யாரொடும் கூடுவேன் என்று தன்மேல் வைத்துக் கூறியவாறு. இதனுல் பரிபாகமுற்ற காலத்து நிஃவயும் அதற்கு முன்னிஃவயும் அறிவித்தருளு கின்றுர்,

தாமிடர்ப் பட்டுத் தளிர்போல் தயங்கினும் மாமனத் தங்கன்பு வைத்த நிலேயாகும் நீயிடர்ப் பட்டிருந் தென்செய்வாய் நெஞ்சமே போமிடத் தென்ஞெடும் போதுகண் டாயே. 544

இம்-எனின், தனித்த தன்னெஞ்சைப் பார்த்துப் பெரியோஞுகிய தன்ஞேடு போதுக என அழைத் தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: தாம் துன்பப்பட்டுத் தளிரைப்போல வாடினுலும். பெரியமனத்து இறைவன் அன்பு வைத்தாலல்லது எப்பயனும் இல்ஃயோம். ஆதலால் நீ மட்டும் என்செய்வாய் மனமே! யான் போகின்ற இடத்துக்கு என்றேடு வா என்றவாறு.

கண் டாய் முன்னிஃலயசை. தளிர்போலத் துவண்டாலும் ஆண்டவன் அன்புவைத்தாலல்லது துன்பு நீங்காதாம். என்ணேத் துணேக்கொள்க எனப் பெரியாரைத் துணேக்காடல் பேசப்படுகிறது.

அறிவார் அமரர் தஃவணே நாடிச் செறிவார் பெறுவர் சிவதத் துவத்தை நெறிதான் மிகமிக நின்றருள் செய்யும் பெரியா ருடன்கூடல் பேரின்ப மாமே, இ**ம்-எளின்,** பெரியாருடன் கூடுதல் பேரின்பமா**ம்** என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; தேவர்கள் தமது தஃவைஞகிய தேவ தேவணத் தேடியறிவார்கள். அங்ஙனம் அவனிடம் மாருத அன்பு பெற்றவர்கள் சிவதத்துவத்தைப் பெறுவர். ஒழுக்க நெறியில் சிறிதும் அசையாது நின்று அருள் வழங்குகின்ற பெரியாரோடு கூடி வாழ்தலே பேரின்பமாம் என்றவாறு.

தார்சடை யான்றன் தமராய் உலகினில் போர்புக ழாவெந்தை பொன்னடி சேருவர் வாயடை யாவுள்ளந் தேர்வார்க் கருள்செய்யும் கோவடைந் தந்நெறி கூடலு மாமே, 546

இ**ம் – எனி**ன் , சிவனடியார்க்கும் சிவனுக்கு**ம்** அடியாராய அவர்களேத் துணேக்கொள்ள வேண்டும் **என்பது உண**ர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: நீண்ட சடையையுடைய சிவபெருமா னின் அடியார்களாய், உலகில் சண்டைகஃாப் புகழா மல், அவனடியே சாருவாராய், மௌனமாய் மனத் தால் தியானிப்பார்க்கு அருள்வழங்கும் தஃவராகிய தேவதேவணச் சாராதே சார்ந்து, அவரருளிய சிவநெறியில் சேர்தலுமாம் என்றவாறு

தார்-மாஃயுமாம். தார், தஃமாஃயன்ருதலின் நீண்ட எனப்பட்டது. அவன்றமராதல் - சிவ னடியாராக ஒழுகுதல். போர்புகழா - மதப்போர் கீளப் புகழாமல். புகழாமையாவது அவற்றைப் பாராட்டிப் பேசி அவற்றுள் தாமும் சாரா திருத்தல்

547

வாயடையா-வாயடைத்து, தேர்வார்க்கு-தெளிந் தறிவார்க்கு, கோ-த‰வன். அந்நெறி என்ற சுட்டு அவன் வகுத்துத்தந்த சிவநெறியை உணர்த்திற்று.

உடையான் அடியார் அடியா ருடன்போய்ப் படையா ரழன்மேனிப் பதிசென்று புக்கேன் கடையார நின்றவர் கண்டறி விப்ப உடையான் வருகென ஓலமென் ரூரே,

இம்-எனின், தன்ணே வாயில்காப்போர் இறைவ**ன்** திருமுன்பு உய்த்தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: எம்மை அநாதியே ஆளாக உடைய சிவனுடைய அடியார்க்கடியாரொடும் சென்று, முத் தஃச் சூலப்படையும் செந்தழல்போலும் மேனியும் உடைய தஃவெணச் சென்று அடைந்தேன். அவ ருடைய தஃவாயிற்காப்பார் அவர் திருமுன் சென்று அறிவிப்ப என்ண ஆளாகவுடைய அவர் 'அவண் உள்ளே வரவிடுக' என்றருளை, அவர்கள் என்ணேக் கொண்டு அவர் திருமுன்பு உய்த்து 'இவன் உண் அடைக்கலம்' என்றனர் என்றவாறு.

சிவனடியார்களாகிய பெரியாரைத் துணேக் கொண்டமையைின், அவர்கள் திருக்கயிலாயத்தை அடைவித்தனர் எனப் பெரியோரைத் துணேக் கொண்டதளுல் பெற்ற பெரும்பயன் இதனுல் உணர்த்தப்பெற்றது.

அருவைவல் லான்கலே ஞானத்துள் தோன்றும் பெருமைவல் லோன்பிற விச்சுழி நீந்தும் உரிமைவல் லோன்உணர்ந் தூழி யிருக்குந் திருமைவல் லாரொடு சேர்ந்தனன் யானே, 548 இ**ம் - எனின் ,** மும்மை ஞானத்தையும் முற்று **வடைய அ**டியார்களோடு கூடினமை உணர்த்துதல் தாதேலிற்று

இ – ள்: அருமையில் வல்லவன் கஃஞான த்துள் விளக்குட்பெற்றிருப்பன். இறைவனே நிணப்பற நிணயும் பெருமையுள்ளான். தொன்றுதொட்டு வரும் பிறவியாகிற சுழியிலகப்படாது நீந்திக் கரை சேருவேன். சன்மார்க்க நெறியாகிய உரிமையில் வல்லவன். அவனே தானேயாகிய அந்நெறியில் அழிவின்றியிருப்பன். அடி யேன் இந்த மூன்று தன்மை வல்லாரையும் துணேயாகக் கொண்டு அவர் களேயடைந்தேன் என்றவாறு.

கேஃயோனது சிறிது விளக்கம் காட்ட, அதீனக் கொண்டு, உவமையிலாக் க‰ஞானத்தை யுணர்ந்த வன் கோடியுள் ஒருவனுதலின் அருமைவல்லான் **என்றும், அ**ங்ங**னம் க**ஃஞோனம் பிறந்து ஒழிவற நி ைறையும் யோகத்துள்ளிருத்த‰க்காட்டிலும் சிறந்த பெருமை வேறு இல்ஃயாதலின், அவணப் பெருமைவல்லான் என்றும், சன்மார்க்க நெறி முன்னம் அவனுடைய நாமங்கேட்டு. வண்ணம் கேட்டு, ஊர்கேட்டு, அவனுக்கே பிச்சியாடுத் தன்ணே *அவனருளுக்கே தஃ*லப்படும் மறந்*து* நெறியாதலின். அந்த ஞானநெறி, காதலியும் காதலனும்போல இறைவணக் காதலிக்கும் நெறி யாதலின் உரிமைவல்லோன் என்றும் உரைத்தார். உரிமை-மணவியாந்தன்மை.

திரிமை என்பது எதுகை நோக்கித் திருமை என வந்தது. முற்கூறிய அருமை, பெருமை, உரிமை ஆகிய மூன்றும் ஒருசேர வாய்க்கப்பெற்ற சிவஞானியாரோடு சேர்ந்தேன்; அதனுல் அடியேன் கூலேஞானமும் உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானமும் திருப்பெருகு சிவஞானமும் பெற்றுப் பிறவிச் சுழியினின்றும் நீந்திப் பெருவாழ்வு எய்தி என்றும் சிவனடிக்கீழ்ச் சேர்ந்திருப்பேன் என்று அருளியவாறு

திருமந்திரம் இரண்டாந்தந்திரம் பஞ்சாக்ஷரதீபம் என்னும் உரையுடன் முற்றிற்று.

#### சிவமயம்

# மூன்றுப் தந்திரம்

#### 1. அட்டாங்கயோகம்

வீராகமத்தி**ன்** சாரமாக அமைந்த**து** என்பது தொல்லோர் மரபு. இததந்திரத்தினுள், யோக உறுப்புக்களாகிய இயம் நியமாதிகளின் இயல்பும், அவற்றிற் சிறிதுந் தவருது நிற்பதால் விஃோயும் பயனும். அணிமாதி எண்வகைச் சித்தி களும், அவற்றின் தத்துவ அமைதியும், க‰நி‰யும், **எடு**த்த உடல் ஞானம்எய்தி வீடுபே றெய்**தும்** வரைத் தீங்கின்றி நீடுவாழ்தற்கேற்ற உபாயங்**க ளும்,** காலசக்கரமு**ம்,** ஆ**யுள் இ**வ்வளவு என நிச்ச பிராணன் உரிய உபாயங்களு**ம்**, இன்னின்ன நாட்களில் முதன் முதலாக இன்னின்ன நாடிகள் வழியாக இயங்கும் என்பதும், யோகப் பாகுபாடுகளும், அவற்றின் இயல்பும், பயனும், பிறவும் முந்நூற்று முப்பத்தைந்து திருமந்திரங் களால் உணர்த்திய எடுத்துக்கொண்ட திருமூல தேவநாயஞர் முதற்கண் அட்டாங்கயோகத்தின் இயல்புகளே வகுத்துணர்த்துகின்றுர்.

அஃதாவது, கரநியாசம் அங்கநியாசம் இவற் றைச் செய்து, உறுதியாக நிஸ்த்த மனத்தோடு, இயமம், நியமம், ஆசனம். பிராணுயாமம். பிரத்தி யாகாரம், தாரண, தியானம், சமாதி என்ற எட்டு யோக சாதனங்களேயும் இயற்றுவார்க்கு ஞான வாயில் திறக்கும்; வீடடையலாம் என்பதண நான்கு மந்திரங்களால் உணர்த்துகின்றுர் திருமூலதேவர்.

உரைத்தன வற்கரி ஒன்று மூடிய நிரைத்த இரடி நிரைமுறை எண்<mark>னிப்</mark> பிரைச்சதம் எட்டும் பேசிய நந்தி நிரைத்த இயமம் நியமஞ்செய் தானே.

549

இய் — எனின், இஃறவன் இயமம் முதேலா**க எண்** வகை யோக அங்கங்களேயு**ம்** அருளின<mark>ன் என்று</mark> உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – வ் : குரு நா தணு இய சிவபெருமான், அட்டாங்கயோகத்தை அருளிச்செய்யத் திருவுள்ளங் கொண்டு. இயமம் நியமம் முதலாகச் சொல்லப் பட்ட வற்றுள். ஒரு நாடியை மூடியதால் பயிலப் படும் பிராணுயாம அளவு ஒழுங்கு செய்யப்பட்ட பன்னிரண்டங்குலம் என முறையே எண்ணி நிரல் பட அமைத்தருளினன் என்றவாறு.

நந்தி பிரைச்சதம் எட்டும் பேசிய இயம**ம்,** நியமம், உரைத்தன ஒன்றுமூடிய வற்கரி நிரைத்**த** இராசி நிரை முறை எண்ணிச் செய்தான் **எனக்** கூட்டிப் பொருள் கொள்க.

வற்கரி – குதிரைககயிறு; என்றது முச்சுக்காற் ருகிய பிராணணயுணர்த்திற்று என்பர். பிராண ணேப் பின் வருந்திருமந்திரங்களில். 'உய்யக் கொண் டேறுங் குதிரை' (564) 'குதிரை இரண்டுள்' (565)

ூபுள்ளி னும் மிக்க புரவி (566) எனக்குதிரையாகவே உருவகிப்பார் ஆதலின் ஈண்டுக் குதிரைக்கயிறு அல்லது கடிவாளம் என உருவகித்ததாகக் கோடல் பொருதோது. ஆதலின் வற்க+அரி என்பது வற்கரி யெனத் திரிந்ததாகக் கொண்டு கயிற்ெருடு அல்லது கடிவாளத்தொடு கூடிய குதிரை எனப் பொருள் கோடலே சிறந்தது. வற்கம் – கடிவாளம். அரி -குதிரை. ஒன்று மூடியவற்க அரி-இரேசக பூரகங் **களி**ல் ஒரு நாடிபை மூடிய மூச்சு. இராசியென்ற**து** மா த்திரையாய் என்னும் எண் **பன்**னிரண்டு நின்றது, இராசி நிரைமுறை எண்ணுதலாவது, பன்னிரண்டு மாத்திரையளவு பூரித்தலும் இரேசித் தலும் செய்தல். இதணப் பின் 'பன்னிரண்டாணக் குப் பகலிரவில்ஃ யே' (577) என்றதனுலும் காண்க

பிரைச்சதம்-யோகம். பேரிய என்பது செய்யிய என்னும் எட்பாட்டு விணீஎச்சம். பேசிய செய்தான் எனக்கூட்டுக. நிரைத்த இயமம்-இயமம் மு தலாக முறைப்படுத்தப் பெற்றவற்றைச் செய்தான் என்க.

செய்த இயம நியமஞ் சமாதிசென் றுய்யப் பராசத்தி உத்தர பூருவ மெய்த கவச நியாசங்கள் முத்திரை எய்த வுரைசெய்வன் இந்நி&ல தானே, 550

இம் – எனின். நியாசமுறைக&ள நிரலே சொல்லு வன் என நுதலிப்புகுதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: அங்ஙனம் நந்தி உரைசெய்த இயமம் நியமம் சமாதி இவற்றிற் பயின்றுய்யவும். முன்னும் பின்னும் திருவருட்சத்தியைத் **துணேயாக எய்தவும்** கவசம் நியாசம் முத்திரை இவைகளே இந்த மு**றைப்** படிப் பொருந்த உரைப்பேன் என்றவாறு

செய்த என்பது முன் திருமந்திரத்தை அநு வதித்தது. உய்ய, எய்த, உரைசெய்வன் எனக் கூட்டுக. பராசத்தி—சத்தியெழுத்தாகிய வகாரம். அது முன்னும் பின்னும் எய்தலாவது. சிவயவசி என ஆன்ம எழுத்தின் இருமருங்கும் சத்தியெழுத் திருக்கச் செய்தல். அதாவது திருவருட்கடலில் நாம் மூழ்கித்தினேக்கச் செய்தல் என்பதாம்.

கவசம் – பாதுகாப்பாகிய சட்டை. நியாச**ம் –** சிவத்தை நிஃுபெறுத்தித் தன் உடல் தன் உறுப்புக் குணேச் சிவனுடையதாகச் செய்தல். இது அங்க நியாசம் கரநியாசம் என இரண்டு வகைப்படும். முத்திரை – அடையாளம். (2)

அந்நெறி இந்நெறி என்னுநட் டாங்கத் தந்நெறி சென்று சமாதியி லேநின்மின் நன்னெறி செல்வார்க்கு ஞானத்தி லேகலாம் புன்னெறி யாகத்திற் போக்கில்லே யாகுமே, 551

இம் – எனின், அவசியமும் பலனும் அறிவித்தல் நாதலிற்று.

இ – ள் : உலகீர் ! அந்நெறி இந்நெறியெனத் தடுமாருது, அட்டாங்கத்தோடு கூடிய யோக நெறிக்கட்சென்று, சமாதியிலே நிஃபெறுங்கள் ; இத்தகைய நன்னெறிக்கண்ணே செல்வார்க்குச் சிவஞானத்திற் செல்லல் ஆகும்; இழிந்தநெறி யாகிய கருவுட்பட்டு மீட்டும் உடலிற் புகுதல் இல்ஃயாம் என்றவாறு,

அந்நெறி இந்நெறி என்றது இக்கரைக்கு அக்கரை பச்சையெனத் திடஞானமின்றித் தி மாறும் நிஃேயை. அட்டாங்கத்து அந்நெறி -அட்டாங்கயோகமாகிய அந்தநெறி, அந்நெறி என்ற சுட்டு அதனது சிறப்புத் தோன்ற நின்றது.

சமாதி நிஃத்து நிற்றல். இதனே நொசிப்பு என்பர் தொல்லோர், யோகமாகிய சகமார்க்கம் ஞானமாகிய சன்மார்க்கத்திற்கு வாயிலாதலின் •ஞோனத்தில் ஏகலாம்' என்றருளிஞர்; அதனுல் வீடுபெறலாம் என்பவர் அதற்கு இடையூருகிய மறுபிறப்பில்ஃ என்றருளிஞர். (3)

இயம நியமமே எண்ணிலா ஆதனம் நயமுறு பிராணுயா மம்பிரத்தி யாகாரஞ் சயமிகு தார2ண தியானஞ் சமாதி அயமுறும் அட்டாங்க மாவது மாமே. 552

இம் - எனின். எண்வகை யோகவுறுப்புக்க~ோயும் தொகுத்துணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இயமம், நியமம், கணக்கற்ற ஆதனம் நலம் மிக்க பிராணுயாமம், பிரத்தியாகாரம், வெற்றி மிக்க தார‱, தியானம், சமாதி ஆகிய இவைகள் பிறவா நெறியைப் பயப்பிக்கும் எண் வகையுறுப்புக்களாம் என்றவாறு. ஆதனங்கள் எட்டும், அதன்மேல் நூற்றிருப்பத் தாறும் எனப்பலவாம் ஆதலின் 'எண்ணிலா ஆதனம்' எனப்பட்டது, பின்னரும் 'பரந்தபல் ஆதனம்' (558) என்றல காண்க

நயமுறு பிராணுயாமம்; மன ஒருமைப்பாட்டை உண்டாக்கி ஆயுகோத்தருதலின் நன்மைமிக்க பிராணுயாமம் என்ருர். பிராண ஆயாமம் மூச்சிண அடக்கல்.

அயம் அஜம் என்பதன்றிரிபு, அஜம் பிறப் பற்றது. அட்டாங்கமாவது அயமுறும் ஆம் எனக் கூட்டுக யோகமே பிறவியை அறுக்காதாயினும் அதணே அறுக்கும் வாயிலாகிய ஞானத்தைப் பயக்கும் என்பதாம். இங்ஙனம் கூறியது காரண காரியமாகிய பரம்பரை முறைபற்றி என்க. (4)

### 2. **A**unci

நிறுத்த முறையானே இயமம் உணர்த்துவா**ன்** எடுத்துக்கொண்டார். இயமமாவது தீயனவற்றிற் சிந்தைசெல்லாது கட்டுப்படுத்து தல். யமம் என்பது இயமம் என வந்தது. <sup>தேதே</sup>கந்திரியங்களில் உண்டா கும் இன்பம் நிஃயற்றதென்னும் வைராக்கியமே இயமம் என்பகைத் திரிசிகியுபநிஷத், தரிசனேப நிஷத் சாண்டில்யோபநிஷத், சூதசங்கிகை முதலிய வற்றில் காணலாம்.

எழுந்துநீர் பெய்யினும் எட்டுத் திசையுஞ் செழுந்த ணியமங்கள் செய்மினென் றண்ணல் கொழுந்தண் பவளக் குளிர்சடை யோடே அழுந்திய நால்வர்க் கருள்புரிந் தானே, இ**ம் - எ**னின். இறைவன் இயமநிஃயிண அருளி னமை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ — ள் ் பெருமையிற் சிறந்தவஞ்கிய சிவபெரு மான், எட்டுத் திசையும் மேலோங்கி சோஞமேக மாகப் பொழியினும் செழுமையான குளிர்ந்த இய மங்களே த் தவருது செய்யுங்கள் என்று, கொழுமை யான குளிர்ந்த பவளம்போலும் திருச்சடையோடு கூடிய திருவருளிற்ரேய்ந்த சனகாதியர் நால்வர்க் கும் அருளினன் என்றவாறு.

நீர்பெய்யினும் என்றது நீரூழி வந்தகாலத்தும் என்பதாம். அழுந்திய என்பதற்குத் திருவருளிற் ரோய்ந்த என இடம் விரித்துரைக்கப்பட்டது. நால்வ ராவார் நந்தி யருள்பெறு நந்திகள் நால்வராகய சேலைகர்,சனந்தனர்,சேதைனர்,சேனற்குமாரர்என்பார்.

கொல்லான்பொய் கூறுன் களவிலான் எண்குணன் நல்லான் அடக்க முடையான் நடுச்செய்ய வல்லான் பகுந்துண்பான் மாசிலான் கட்காமம் இல்லான் இயமத் திடையில்நின் றுனே, 554

இம்-எனின், இயபியினிலக்கணம் உணர்த்து தல் நுதலிற்று

இ-ள்: ஒருயிரையும் கொல்லா தவனும் பொய் கூரு தவனும், திருடா தவனும், எண்ண த்தக்க குணங்களே யுடையவனும் நல்லவனும், அடக்க முடையவனும் நடுவு நிற்றலே உடையவனும் எல் லார்க்கும் பகிர்ந்து மீ தியைப் பின்பு தான் உண்பவ னும், குற்றமற்றவனும். க**ள் காமம் என்ற இத்தீய** குணமில்லாதவனும் ஆகிய இவ்விலக்கண*முடை* யானே இயமத்தான் என்றவாறு.

கொல்லாமை, வாய்மை, கள்ளாமை, காம மின்மை, பொறையுடைமை, உறுதியுடைமை, தயை, நேர்மை, அளவறிந்துண்டல், தூய்மை, இப் பத்தும் இயமமாம் என்று யோகநூல் கூறும்

# अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्य क्षमा धृतिः। दयार्जवं मिताहारः शौचं चैव यमा दश॥

என்பது ஹடயோகப்ரதீபிகை.

இவற்றுட் கொல்லாமையாவது, மனம் வாக்கு காயங்களாற் பிறவுயிர்களேக் கொஃசெய்யாமை. வருத்தாமையுமாம். அது, தன்னுற் செய்யப்படு வது, செய்விக்கப்படுவது, மற்றவன் செய்யத் தான் ஒத்து மகிழ்வது எனமூன்று வகைப்படும். இவற்றை வட நூலார் முறையே கிருதம், காரிதம், அனுமோ திதம் என்பர். இவை ஒவ்வொன்றும் விருப்பை யடியாக்கொண்டதும், வெறுப்பையடியாக்கொண் டதும், அறியாமையையடியாக்கொண்டதும், என மூவகைப்படும். இவற்றின் விரிவை யோகநூல்க ளுட் காண்க.

வாய்மை: கண் முதலிய பொறிகளாற் கண்ட வற்றை அப்படியே அறிவித்தலாம். இறைவனே உண்மைப் பொருள்; ஏனேயவை யாவும் பொய் யென்னும் உறுதியும் வாய்மையாம் என்பர். இதன் பயன் விண்ணுலகையும் வழங்கும் வாக்கு வன்மை. கள்ளாமை: தன்னுடையது அல்லாத மணி பொன் நெல் துரும்பு முதலான வற்றை எக்காரணம் பற்றியும் கவர எண்ணு திருத்தல். சிதசித்தாகிய உயிரிடத்துச் சடத்தன்மை ஏற்று திருத்தலுமாம் என்பர் தத்துவ ஞானியர். இதன் பயன் உயர்ந்த மணிகீளப் பெறுதல்.

காம்பின்மை: தன் மனேவியை விதித்த காலத் துப் புணர்ந்து பிறர்மணவியரை எண்ணு திருத்தல். இது எட்டு வகைப்படும். பெண்களே விருப்போடு எண்ணுதல் அவர்களேப்பற்றிப் பேசுதல். அவர் களுடன் விளேயாடுதல் அவர்களே இடைவிடாது பார்த்தல், தனித்துப் பேசுதல், அடைய எண்ணுதல், உறுதி கோடல், செயலற்றுப் போதல் ஆகிய இவைகள் இல்லாமையாகிய எட்டுமாம். இறைவனிடத்து என்றும் நீங்காத மனமுடைமை யும் காம்பின்மையுமாம் என்பர். இதன் பயன், எல்லாவற்றையும் எண்ணியாங்கு இயற்றும் வன்மையடைதலாம்.

பொறை : பகைவர் முதலானேர் தமக்குத் தீங்குசெய்யினும் அவற்றைத் தாங்கும் பொறுமை. இதனுற் பயன் உடற்பற்று நீங்குதல்.

உறுதியுடைமை: செய்த தவத்தாலேயே சேம்சார பந்தம் நீங்கும், வேறுவிதத்தால் நீங்காது என்னும் உறுதிபெறுதல். யான் உயிர்; இறைவண எய்து தெற்குரியன் என்னும் உறுதியும் இதுவேயாம். இதைஞல் பயன் இச்சித்த பயண எய்துதல். கருணேயுடைமை; பிறவுயிரையு**ம் தமது உயிர்** போலப் பேணுதல். இது எல்லாரையு**ம் வசப்** படுத்தும்.

பொதுமை: பகை, நொதுமல், நண்பு சுற்ற**ம்** ஆகிய எல்லாரிடத்தும் எப்போ**தும்** சமபாவ**ண** செய்தல். இதஞல் மனமலர்ச்சியுண்**டாம்.** 

அளவான உணவு : அரைவெயிறு உணவும் கால் வயிறுநீருப், கால்வயிறு காற்று**மாக உட்கொள்ளு** தல், இதன் பயன் ஆரோக்கியம்.

தூய்மை: உள்ளும் புறமும் தூய்மையாக இருத்தல். இது அகத்தூய்மை, புறத்தூய்மையென இருவகைப்படும். அகத்தூய்மை ஞானசௌசம் என்றும் வழங்கப்பெறும். ''அகந்தூய்மை வாய்மை யால் காணப்படும்'' என்ற வள்ளுவம் சிந்திக்க. புறத்தூய்மையாவது நீரால் கழுவிக்கொள்வது, ''புறந் தூய்மை நீரானமையும் ' என்றமையும் காண்க

# து - இயைக்

நியமமாவது. விதிமுறைகளே வழுவாதொழுகு தல் பரத்து வத்தில் இடைவிடாதொழுகு**ம்** விருப்பம் நியம**ம்** எனினும் ஆ**ம்**. இத**ண மூன்று** திருமந்திரங்களால் மொழிகின்ருர்.

ஆதியை வேதத்தின் அப்பொரு ளாணச் சோதியை அங்கே சுடுகின்ற அங்கியைப் பாதியுள் மன்னும் பராசத்தி யோடுடன் நீதி யுணர்ந்த நியமத்த னுமே, இ**ம்—எனின். அம்மையப்பரை அறி**கின்றவ**னே** நியமத்தன் என உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: முதற்பொருசு, வேதத்தின் பொரு ளாக உள்ளவனே, ஒளிவடிவானவணே, அங்குச் சூடு கின்ற தீவடிவானவணு திருமேனியிற் சரிபாதியாக விளங்கும் பராசத்தியோடு உடனுக. முறைமை யான் உணர்ந்து இருப்பவன் நியமத்தனும் என்றவாறு

ஆதியை என்பது முதல் அங்கியை என்பது வரை உள்ள பகுதி இறைவனது பொதுவியல்பு உணர்த்துவன. வேதத்தின் அப்பொருளான் -வேதங்களால் விளக்கப் பெறுகின்ற பொருளாக வுள்ளவன். அப்பொருளான் என்ற சுட்டு நெஞ்சறி சுட்டு. சோதி ஒளிமட்டும் உடையது. அங்கி சுட்டு ஒன்றுவிக்கும் தன்மையது. ஆகவே இந்த இரண்டா யும் இருப்பவன் இறைவன் என இயைத்துக் கூறியவாறு.

தூய்மை அருளுண் சுருக்சம் பொறைசெம்மை வாய்மை நிஸ்மை வரைதலே மற்றினவ காமங் களவு கொஸ்யெனக் காண்பவை நேமியீ ரைந்து நியமத்த ஞமே; 556

இம் – இளிவை, இப்பத்தும் உடையோன் நியமத் தேன் எென்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் : தூய்மை. அருள், சுருங்கிய உணவு, பொறை, செம்மையுடைமை, வாய்மை, உறுதி யுடைமை, காமமின்மை, களவின்மை, கொஃல யின்மை ஆகிய இவற்றை நியமமாகவுடையவன் நியமத்தன் ஆம் என்றவாறு.

நியமி என்பது நேமியென ஆயிற்று. வரைவு — நீக்குதல். காமம் வரைவு, களவு வரைவு. கொஃல வரைவு எனத் தனித்தனிக் கூட்டுக. வளர்த்தல் எனப் பாடங்கொண்டு இடர்ப்படுவோரும் உளர்.

' தூய்மை அருளுண் ' என்ற இத்திருமந்திர மும், 'கொல்லான் பொய்குறுன்' என்ற (554) ் திருமந்திரமு**ம்** திரிசிக் உபநிஷத், தரிசஞே **ப**நிஷத், சாண்டில்யோப நிஷத், சூதச**ம்**ஹி**தை** முதலியவற்றி லுள்ள பத்து வகை இயமங்களாகவே இருத்தலானும், ஹடயோகப் பிரதீபிகையிலிருந்**து** மேற்காட்டப்பெற்ற 'அஹிம்சா சத்யம்' என்ற சுலோகமும் அதணயே தெரிவித்தலானும், ' தூய் மை அருளுண் ' என்ற இத்திருமந்திரம் நியமத்துள் இடம்பெறலாகாது; இயமத்துள் இருக்க வேண்டிய தொன்று என்பதே விளங்கும். அன்றியும் ஒரே பொருளில் இரண்டு மந்திரங்களேத் திருமூலதேவ நாயஞர் அருளிச் செய்யார் ஆதலின் இரண்டனுள் ஒன்று இடைச்செருகலாக இருக்க வேண்டும் என உணர்க. அன்றியும். தூய்மை அருள் என்பன நியமமாகாமையும் இக்கருத்தை வலியுறுக்கும்.

நியமத்திற்கேற்ப, காமம் களவு கொஃயெனக் காண்பவை நேமி எனக்கூட்டி, காமம் களவு கொஃயெனக் காண்கின்ற இவற்றில் ஈடுபடாத நியமமுடையான் எனப் பொருள் கொள்க. (8 தவஞ்செபஞ் சந்தோடம் ஆத்திகந் தானஞ் சிவன்றன் விரதமே சித்தாந்தக் கேள்வி மகஞ்சிவ பூசையொண் மநிசொல்லீ ரைந்து நிவம்பல செய்யின் நியமத்த ஞமே, 557

இம் - எனின். இதுவுமது.

இ ் ள் : தவம், செபம், சந்தோடம், ஆத்திகம், தானம், சிவவிரதம், சித்தாந்தக்கள்ளி, வேள்வி, சிவபூசை, ஒளிபொருந்திய சிவஞான மென்றே பத் தாகிய கரணங்களேப் பலகாலும் இயற்றின் நிய மத்தணும் என்றவாறு.

இவற்றை,

तपः सन्तोष आस्तिक्यं दान मीश्वरपूजनम्। सिद्धान्तवाक्यश्रवणं हीमतिच जपोहुतम्॥ नियमादश संप्रोक्ता योगशास्त्र विशारदैः॥

என்பேதாலும் உணார்க.

தவமாவது விதி நூல்களிற் கூறியபடி விரதங் கூடை மேற்கொண்டு சரீரத்தை உலர்த்து தலாம். நான் ஆர் என் உள்ளம் ஆர் நாயகனுக்கு நாம் எவ் விடத்தோம் என்று ஆராய்தலும் தவமாம். இதஞல் பயன் காயசித்தியும், அணிமாதி சித்தியும், இந்திரிய ஜயமும் ஆம்.

் ஜபமாவது திருவைந்தெழுத்து முதலிய மந்தி ரங்களே விதிப்படி உச்சரித்தலாம். சாஸ்திரபுராண இதிகாசங்க*ு* மன்னஞ்செய்தலு**ம் ஜபமாம். இது** வாசிகம், மானசிகம் என இருவகைப்படு**ம். இ**தனுல் பயன் இட்டதெய்வம் வெளிப்படுதல்.

சந்தோஷமாவது பெற்றதில் மகிழ்தல். சுவர் லோகம் முதலிய இன்பவுலக வாழ்வு இயைவதாயி னும் அவற்றை விட்டு, சிவஞானப் பேடுறுன்றே விரும்பி யிருத்தலுமாம். பயன் நிரதிசய இன் பத்தை எய்துதல்

ஆஸ்திகமாவது வேதாகமங்**களில் கூறப்பட்ட** வற்றுள் நம்பிக்கைவைத்தல். பய**ன் இருமைப்** பயணேயும் முத்தியையு**ம் எ**ய்து தலாம்.

தானமாவது நல்வழியிலீட்டிய பொருகோச் சிவ னடியார்க்கும் சிவஞர்னியர்க்கும் அளித்தல், இதன் பெயன் பாவங்குறைதேல்.

சிவ விரதமாவது சிவீன முழுமுதற் கடவுளா கக் கொண்டு சிவராத்திரி முதலிய விரதங்களே யனுட்டித்தல். பயனுவது இந்திரியம் அடங்குத ஆம் பதிபோத மிகுதலும்.

சித்தாந்தக் கேள்வியாவது பதி பசு பாசம் என்ற முப்பொருளுண்மையை உணர்த்தும் ஞான சாத்திரங்கீள இடை விடாது கேட்டல். பயன் பாச பசு ஞானங்கீளயும் சிவஞானத்தையும் அறிதல்

மகமாவது பசுத்துவத்தைச் சிதைத்து, சிவத்து வம் மேவச்செய்யும் யாகம். இது சிவவேள்வி எனப் படும். ''பறப்பைப் படுத்தெங்கும் பசுவேட்டு எரி யோம்பும் சிறப்பு'' ஆம். வேதாகமங்களிற் கூறிய விதி நிஷேதங்களே அனுட்டித்தலாகிய நித்திய கன்மமுமாம்.

சிவபூசையாவது,

•• புத்திரமார்க் கம்புகலிற் புதிய விரைப்போது புகையொளிமஞ் சனமமுது முதல்கொண்டைந்தூ சுத்திசெய்தா சனமூர்த்தி மூர்த்திமாஞஞ் சோதியையும் பாவித்தா வாகித்துச் சுத்த பத்தியிஞல் அருச்சித்துப் பரவிப் போற்றிப் பரிவிஞெடு மெரியில்வரு காரியமும் பண்ண நித்தலுமிக் கிரியையினே இயற்று வோர்கள் நின்மலன்றன் அருகிருப்பர் நிணயுங் காலே'' என்று சித்தியாரில் விதித்தவண்ணம் பூசித்தல்.

மதியாவ*து* வேதாகம தெறிகளிலும், கிரியை

களிலும் உண்டாகும் சிரத்தையாம். பயன் உறுதி யாகப் பயனளிக்கும் கன்மங்க2ளயுடைமை

ஹடயோகப்பிரதீபிகை முதலிய நூலுடையார் விரதத்தை மகமெனக்கொண்டு, நாணத்தைக்கூட்டி உரைப்பர்.

### 4. **ஆ**தன்

ஆதனமாவது உடல், உள்ளம் இவற்ருலுண்டா கும் ரஜோதர்மத்தைத் தடுத்து நிஃபேறளிப்பது.

# आसनेन रजो हन्ति

்என்று யோக சூடாமணி உபநிஷத்திலும்; வியாதி, ்டயோகத்தில் வன்மை இன்மை, ஐயம், இது ஆகும் இது ஆகாது என்ற விருப்பு வெறுப்பு, அலட்சியம், வைராக்கியம்ன்மை, திரிபுணர்ச்சி, சமாதிக்கு உரிய இடம் கிடையாதிருத்தல், கிடைத்த இடத்தில் சித்தம் நிலுயாதிருத்தல் முதலியன இல்லாமல் நிலேபேற்றி குயளிப்பது ஆதனமாம் என்று # பாதஞ்சல யோக சூத்திரத்திலும் கூறப்பட்டுள்ளமை கொண்டு தெளிக, அவ்வாசன வகை களும் பயனும் இவ்வதிகாரத்துட் கூறப்படுகின்ற தாதலின் இப்பெயர்த்தாயிற்று.

பங்கய மாதி பரந்தபல் ஆதனம் அங்குள வாம்இரு நாலும் அவற்றினுள் சொங்கில்ஸே யாகச் சுவத்திக மெனமிகத் தங்க இருப்பத் தஃலவனு மாமே.

558

இம் - எனின், ஆதனங்கள் இத்துணேய வெ**ன்**ற லும், இணயவென்றலும் நுதலிற்று.

இ-ள்: பதுமாசனம் முதலாகப் பரந்துபட்ட ஆசனங்கள் அங்கு உள்ளனவாம்; அவற்ஸுள், மயக்க மில்ஃ யொகுப்படி சுவத்திகாசனம் முதலாக எட்டிலும் நிஃத்திருக்கத் தஃவெஞவான் என்ற வாறு.

சொங்கு - குற்றம். பதுமாசனம் முதலா**கப்** பலவகை யாசனங்களுள்ளன ; அவற்றுள் எட்டு சிறந்தனவாம், அவற்றுள்ளும் சுவத்திகாசனத்துள்

<sup>\*</sup> व्याधिस्त्या नसंशय प्रमादालस्याप्रतिभ्रान्ति दर्शना लब्धभूमिकत्वानवसितत्वानि चित्तविक्षेपास्तेऽन्तरायाः॥

ஒருவனிருக்க அவன் தலேவனையன் என்பது இம்மந்திரத்தின் கருத்து. சுவத்திகாசனம் சுகத் தைத் தருவது சுவத்திகாசனமாவது முழந்தாளுக் கும் தொடைக்கும் நடுவில் இரண்டு பாதங்களேயும் வைத்து உடல் நிமிர்ந்து செவ்வையாக உட்கார்ந் திருப்பது இதணே,

#### जानूर्वोरन्तरे सम्यक् कृत्वा पादतलेउमे। ऋजुकायः समासीनः खस्तिक तत्प्रचक्षते॥

என்னும் சாண்டில்யோபநிஷத் சுலோகத்தினுலும் அறிக. (10)

ஓரணே யப்பத மூருவின் மேலேறிட் டார வலித்ததன் மேல்லைத் தழகுறக் சீர்திகழ் கைகள் அதமேத்தன் மேல்வைக்க பார்திகழ் பத்மா சனமென வாகுமே, 559

இ**ம் – எனின், பதுமா**சனத்தின் இயல்புணர்த் து*தல் நுத*லிற்று.

இ—ள்: ஒவ்வொரு பாதத்தையும்மாறி தொடை யின் மேல் நன்றுக ஏறவிட்டுப் பொருந்த இழுக்து அதன்மேல் வைதது, அப்பாதங்களின்மேல் அழகு பொருந்தச் சிறப்போடு விளங்குகின்ற கைகளே வைக்க; அது, பூமியின் கண்ணே விளக்கத்திவேத் தருதற்கு ஏது வாகிய பதுமாசனம் என்று சொல்லப் படும் என்றவாறு.

அஃதாவது வலது தொடையின்மேல் இடது பாதத்தையும், இடது தொடையின்மேல் வலது பாதத்தையும், உள்ளங்கால் மலர நன்றுக இழுத் துப் பொருத்தி, அதன்மேல் இருகைக**ோயும்** மலர்த்தி வைப்பது பதுமாசனமா**ம் என்ப**துகருத்**து.** 

ஓா‱யப்பதம் – ஒருபக்கம் அ‱ந்த காஃ•ை ஆரவலித்து -மிக இழுத்து. இரண்டு புறங்கால்களே யும் முயற்சியால் தொடையின்மேல் சேர்த்து, இரு தொடையன் மத்தியிலும் இரண்டு கைகளேயும் ஒன்*ரு*க மலர்ந்த பாவணேயில் ஒன்றன் மேல் ைத்து, மூக்குநுனியில் பார்வையை அசைவற நிறைத்தி, முன் பற்களின் இருபுறத்திலும் நாவை நிறுத்தி, மார்பில் மோவாய்கட்டையை வீள த் து வாயுவை எழுப்புதல் பதுமாசனமாம் வைத்து கூறும். மந்திரத்திற்கு**ம்** என்று யோகநூல் அதற்கும் பல ஒற்றமைகளிருத்த‰ அறிக.

இவ்வாசனத்தில் மச்சேந்திர பதுமாச**னம் என்** றும் முக்த அல்ல பத்தபதுமாசனம் என்றும் இரு வுகையுண்டு, பத்த பதுமாசனமாவது, முற்கூறிய வாறு பதுமாசனத்தைச் செய்து. இரண்டு கைகளே யும் சம்புடமாகச் சேர்த்து, மடியில் வைத்துக் கொள்ளுதலாம். (11)

துரிசில் வலக்காலேத் தோன்றவே மேல்வைத்து அரிய முழுந்தாளி லங்கை கணீநீட்டி உருகி யிடுமுடல் செவ்வே யிருத்திப் பரிசு பெறுமது பத்திரா சனமே, 560

இம் – எனின்: பத்திராசனத்தின் இலக்கண**ம்** உணர்ச்துதல் நுத்லிற்று. இ – ள்: குற்றமற்ற வலக்காஃ விளங்கும்படி மேல்வைத்து, முழந்தாளின்மேல் கைகளே நீட்டி தளர்ந்த உடஃச் செவ்வையாக இருத்தி, நன்மை பைப்பெறுவது பத்திராசனமாம் என்றவாறு

யோகநூல்கள் பீஜத்தின் கீழ்ப்பாகமாகிய நரம்பினது இருபக்கங்களிலும் காற்பரடுகளேச் சேர்த்து அஃதாவது, இடதுபுறத்தில் இடது பரட்டையும் வலதுபுறத்தில் வலது பரட்டையும் சேர்த்து இரண்டு பாதங்களேயும் இறுகப் பிடித்துக் கொண்டிருப்பது என்னும் இப்முறை கோரக்கரால் பயிலப்பட்டமையால். கோரக்காசனம் எனவும் கூறப்படும். திருமூலர் முறைக்கும் இதற்கும் உள்ள வேறுபாடு ஊன்றி அறியத்தக்கது. (12)

ஒக்க அடியிணே யூருவில் ஏறிட்டு முக்கி யுடலே முழங்கை தனில்ஏற்றித் தொக்க அறிந்து துளங்கா திருந்திடிற் குக்குட ஆசனங் கொள்ளலு மாமே,

561

இம் - எனின், குக்குடாசன இலக்கணம் கூறுதல் நுதலிற்று

இ - ள் : பாதங்களிரண்டையும் தொடையின் மேல் மாறி ஏற்றி உட‰ முழங்கைகளின்மேல் நிறுத்தி, அசையாதபடி இருந்திடின், அது குக்குடா சனமாம் என்றவாறு.

இதனது விளக்கத்தைத் தொடைகளில் மேல் நோக்கிய பாதங்களாக வைக்கும் பதுமாசனத்தைச் செவ்வையாகக் சேர்த்துக்கொண்டு, க‱க்காலுக் கும் தொடைக்கும் மத்தியிலே இரண்டு கைகளேயும் நுழைத்து, பூடியில் ஊன்றி, உடம்பை முழங்கை வரையில் முக்கித்தூக்கி நிறுத்துதல் குக்குடாசனம் என்னும் ஹடயோகப்பிரதீபிகை கொண்டும் தெளிக.

ஒக்க அடியிணே ஊருவில் ஏறிட்டு என்பது பதுமாசனம் கூறியது. பதுமாசனத்திற்கும் இதற்கும் உள்ள வேறுபாடு கைகளேத் தொடைக்கு நடுவாகச் செலுத்திக் கீழேயூன்றி, உடம்பை முழங்கைக்குமேல முக்கித் தூக்குவது ஒன்றே என்பது விளக்கப் பெற்றது.

# पद्मासनन्तु संस्थाप्य जानूर्वोरंतरेकरौ । विवेदयभूमौसंस्थाप्य व्योमस्थं कुक्कुटासनम्॥

என்பேது உபநிஷத் வாக்கியம்.

(13)

பாத முழந்தாளிற் பாணி களேநீட்டி ஆதர வோடும்வாய் அங்காந் தழகுறக் கோதில் நயனங் கொடிமூக்கி லேயுறச் சீர்திகழ் சிங்கா தனமெனச் செப்புமே,

562

- இய் எனின், சிம்மாசனத்தின் இலக்கண**ம்** உணர்த்து தல் நுதலிற்று.
- இ-ள்: பாதநுனிகளப் பூமியிலூன்றி முழங் காலில் கைகளே நீட்டி. அன்போடு வாயைப் பிளந்து கொண்டு அழகு பொருந்தக் குற்றமற்ற கண்களே மூக்குநுனியிலே வைத்திருப்பது புகழமைந்த சிம்மாசனம் என்று புகலப்படும் என்றவாறு.

இதன் விளக்கத்தைப் பீஜத்தின் கீழ்நரம்பு இரண்டிடத்திலும் காற்பரட்டை ஊன்றி உட்கார்ந்து. முழங்கையை முழங்காலிலே வைத்து. விரல்களே விரித்து, நாசியைப்பார்த்திருத்தல் என்னும் யோகநூல் கருத்தால் உணர்க.

गुल्फौच वृषणस्याधः सीवन्याः पार्श्वयोः क्षिपेत्। दक्षिणे सव्यगुल्फन्तु दक्षगुल्फंचसव्यके॥ हस्तौतुजान्वोः संस्थाप्य स्वांगुलीः संप्रसार्यच। व्यात्तवक्त्रो निरीक्षेत नासाग्रंसुसमाहितः॥ सिद्धासनंभवेत्।

**எனவரும்** சாண்டில்யோபநிஷத் வாக்கியங்களாலும் நன்கு உணரலாம்**,** (14)

பத்திரங் கோமுகம் பங்கயங் கேசரி சொத்திரம் வீரஞ் சுகாதனம் ஓரேழும் உத்தம மாமுது ஆசனம் எட்டெட்டுப் பத்தொடு நூறு பலஆ சனமே,

563

இம் — எனின், உத்தமாசனங்கள் ஏழும் ஏனயை ஆசனங்கள் நூற்றிருபத்தாறும் என்றல் நுதலிற்றி

இ • ள் : பத்திரம் கோமுகம் பங்கயம் கேசரி சொத்திரம், வீரம் சுகாசனம் என ஆசனங்கள் ஏழாம், முன்சொன்ன பழமையான ஆசனமாகிய சுவத்திகத்தைக்கூட்ட, எட்டாகிய இவைகள் சிறந்த ஆசனங்களாம். இவையன்றி, நூற்றிருபத் தாறும் மேலும் பலவும் ஆசனங்களாகக் கூறப் பெற்றுள்ளன. என்றவாறு, பத்திரம், பங்கயம். கேசரி, சுவத்திகம் முதலிய வற்றினிலக்கணம் முன் கூறப்பெற்றன. கோமுகா சன மாவது இடது பின்பாகத்தில் வலது பரட்டை யும், வலது பின்பாகத்தில் இடது பரட்டையும் மாறிச் சேர்க்க அமைவதாம், இது பசுவின் முகம் போல அமைதலின் இப்பெயர்த்தாயிற்று.

### सञ्येदक्षिण गुल्फन्तु पृष्टपार्श्वे नियोजयेत्। दक्षिणेपि तथासन्यं गोमुखं गोमुखाकृतिः॥

என்பது சாண்டில்யோபநிஷத்.

சொத்திரம்; சொத்திகம் எனவும் பாடமுண்டு, ஆசனவகையுள் சொத்திரம் என ஒன்று காணப் படாமையானும், சொத்திகமே சொத்திரம் எனக் கொள்ளப்பெற்றது எனல் அமையும், அன்றியும், ஓரேழும் உத்தமமாம் என்பதற்கும் பொருந்துவ தாம்- முதுவாசனம் என்பதற்கு, சொத்திகம் என்று பொருள் கூறுவாருமுளர், இச்சொல் இப்பொருளேக் காட்டுமாறு யாங்ஙனம்? ஆதலால் பழமையான ஆசனங்கள் நூற்றிருபத்தாறும், மேலும் பல ஆசனங்களும் ஆம் எனப் பொருள்கோடலே மிகப் பொருந்துவதாம்.

நூற்றிருபத்தாறனுக்கும் பெயர் மட்டும் ஈண்டுக் குறிப்பிடப்பெறுகிறது. விளக்கமும் விரிவும் யோக நூலுட் காண்க.

### முன்<u>ர</u>ும் தந்**திரம்**

| 1 சுவஸ்திகாசனம்                                         | 27. பூர்வதாஞசனம்   |
|---------------------------------------------------------|--------------------|
| 2. கோமுகாசனம்                                           | 28 அர்ப்பகாசனம்    |
| 3. விராசனம்                                             | 29. காமதகஞசனம்     |
| 4. கூர்மாசனம்                                           | 30. கேசரியாசலம்    |
| 5 குக்குடாசனம்                                          | 31. சோபகிரியாசனம்  |
| 6. உத்தான கூர்மாசனம்                                    | 32 பரியங்காசனம்    |
| 7. தனுராசனம்                                            | 33 பத்தாசனம்       |
| 8. மச்சேந்திராசனம்                                      | 34. லௌல்யாசனம்     |
| 9 <sub>• பச்</sub> சிமதாஞசனம்                           | 35. பத்தயோலியாசனம் |
| 10. மயூராசனம்                                           | 36. பேகஞசனம்       |
| 11. சவாசனம்                                             | 37. மகாபேகஞசனம்    |
| 12. மச் <sup>சேந்திரசி</sup> த்தாசனம்                   | 38 பிராணுசனம்      |
| 13. சித்தா <sup>சனம்</sup>                              | 39, அபாஞசனம்       |
| 1.4. வச் <sup>திராசனம்</sup>                            | 40 சமாஞசனம்        |
| 15. பது <sup>மாசனம்</sup>                               | 41. பைரவாசனம்      |
| 16. <b>ம</b> ச்சேந்திரபதுமாசனம்                         | 42 மண்டுகாசனம்     |
| 17. முக்தபதுமாசனம்                                      | 43 மர்க்கடாசனும்   |
| ு ுரைசனாற்                                              | 44 ஏ சுபாதவாசனம்   |
| 18 <sup>சும்மாகனம்</sup><br>19. பத்தி <sup>ராசனம்</sup> | 45் பணீந்திராசனம்  |
| 19. பத்தூர்<br>20. வல்லரியாசனம்                         | 46 யோகநித்திராசனம் |
| 20. வல்லாய்                                             | 47 சுநாசனம்        |
| 21. விருச்சிகாசனம்                                      | 48 தண்டாசனம்       |
| 22. குப்சிகாசனம்                                        | _                  |
| 23. பாரிசுவோபாதாசனம்                                    |                    |
| _ 4 யோகாசனம                                             | 50. வர்த்துலாசனம்  |
| ு கபாலாசனம்                                             | 51. அர்த்தாசனம்    |
| 26. டிட்டி <sup>பாசனம்</sup>                            | 52. பர்வதாசனம்     |
| -                                                       |                    |

| 53.         | யோனிமுத்திராசனம்          | 76. நிசுவாசாசனம்           |
|-------------|---------------------------|----------------------------|
| 54.         | <u> திரு</u> டாசனம்       | 77. அர்த்தகூர்மாசனம்       |
| 55.         | பவனமுக்தாசனம்             | 78. கருடாசனம்              |
| 56,         | வாமபாதபவனமுக்தா           | 79. திரிகோணுசனம்           |
|             | சனம்                      | 80. பிரார்த்தஞசனம்         |
| <b>57</b> . | தட்சிணபாதமுக்தா           | 81. பாதத்திரிகோணுசனம்      |
|             | சனம்                      | 82, புஜாசனம்               |
| 58.         | <b>தீராசன</b> ம்          | 83. அஸ்தபயங்கராசனம்        |
| 59.         | சுவாசகமஞசனம்              | 84. அங்குஷ்டாசனம்          |
| 60          | வாதாய்ையருசனம்            | 85. உத்தகடாசனம்            |
| 61.         | அர்த்தபாதாசனம்            | 86. அர்த்தபரதாசனம்         |
| 62          | ஊர்த்துவபத்மாசனம்         | 87. அஸ்தபுஜாசனம்           |
| <b>63</b> . | பூர்ளுபாதாசனம்            | 88. வரமவக்கிராசனம்         |
| 64.         | தட்சிணுசனம்               | 89 ஜாந்த்வாசனம்            |
| 65,         | அத்துவாசனம்               | 90, சாகாசனம்               |
| 66          | வாமதட்சிணபாதாசன           | ம்91. திரிஸ்தம்பாசனம்      |
| 67.         | திவிப <b>ாத</b> சிரசாசனம் | 92 பாதஅபான கம <b>ுசனம்</b> |
| 68.         | . விருட்சாசனம்            | 93. அசத்சதுஷ்கோணுசனம்      |
| 69          | வாமபாதசிரசாசனம்           | 94 கூர்மாசனம்              |
| 70          | த <b>ட்</b> சிணபாதசிரசாசன | ம் 95. கர்ப்பாசனம்         |
| 71,         | , தாடாசனம்                | 96. ஏகபாதளிருட்சாசனம்      |
| 72          | . ஊர்த்துவதனுராசன         | ம் 97. முத்தஅஸ்தவிருட்     |
| 73,         | , வாமசித்தாசனம்           | சாசனம்                     |
| 74          | . விவேகாசனம்              | 98 துவிபாதபாரிசுவாசனம்     |
| 75          | தர்காசன <b>ம்</b>         | 99, க்ந்த்பீடாசனம்         |
|             |                           |                            |

| 100. பிரௌடபாதாசனம்           | 113. அம்சாசசனம்       |
|------------------------------|-----------------------|
| 101 உபாதாஞசனம்               | 114, வேறுபிராணுசனம்   |
| 102. ஊர்த்துவ சர்யுக்த       | 115. கார்முகாசனம்     |
| பாதாசனம்                     | 116. ஆனந்தமந்திராசனம் |
| 103. அர்த்தசவாசனம்           | 117. கம்புநாசனம்      |
| 104. வேறு அபஞசனம்            | <i>1</i> 18.          |
| 105, யோனியாசனம்              | 119, சமாசனம்          |
| 10 <i>6</i> . வேறுபர்வதாசனம் | 120, புஐாங்காசனம்     |
| 107, பர்வதாசனம்              | 121. பவஞசனம்          |
| 108, சலபாசனம்                | 122. மச்சாசனம்        |
| 109. கோகிலாசனம்              | 123, மகராசனம்         |
| 110. லோலாசனம்                | 124, விருஷாசனம்       |
| 111. உத்தமாங்காசனம்          | 125. சங்கடாசனம்       |
| 112, உட்டிராசனம்             | 126. சர்வாங்காசனம்    |
|                              |                       |

### 4. பிராணுயாபம்

அஃதாவது பிராணணேக் கட்டுப்படுத்து தல். இருக்கையாகிய ஆசனம் நிஃக்கப்பெற்ருர் மேற் செய்ய வேண்டியது மூச்சுக்காற்றைக் கட்டுப் படுத்து தலே யாதலின் அதீன அறிவிப்பதாகிய இவ்வதிகாரம் மேலதனேடு இயைபுடைத்தாயிற்று.

ஐவர்க்கு நாயகன் அவ்வூர்த் தஃமகன் உய்யக்கொண் டேறுங் குதிரைமற் முென்றுண்டு மெய்யர்க்குப் பற்றுக் கொடுக்குங் கொடாதுபோய்ப் பொய்யரைத் துள்ளி விழுத்திடுந் தானே, 564

இம் – எனின், பிராணயாமமுறையை உருவகத் தால் உளங்கொள உரைத்தல் நுதலிற்று. இ – ள்: ஐந்துபேருக்குக் கணவைஞ்கவும் அவ் வூருக்குத் தஃ வைஞகவுழுள்ள ஒருவன் தான் எங்கும் செல்ல ஏறி நடத்தும் குதிரை ஒன்று உண்டு; அது உண்மையான அடியார்க்குப் பிடிகொடுத்து நடக் கும்: பொய்யராயின் துள்ளிக்குதித்து அவர்களே விழச்செயயும் என்றவாறு.

இம்மந்திரம் பிறிதுமொழிதல் என்னும் அணி.

ஐவர் -- பஞ்சேந்திரியங்கள், நாயகன் - நடத் துபவனுகிய கணவன், பஞ்சீசந்திரியங்களும் மனத் தின் வழியாக ஆன்மா நடத்தப் புலன்களில் சென்று பற்றி இயங்குவன ஆதலின் ஐவர்க்கு நாயகன் என்றுர். அல்லூர் – அப்புரம், புரம் என்பது ஊருக்கும், உடலுக்கும் பெயர் ஆதலால் அல்லூர் என்றது உடூல் உணர்த்திற்று. உடலுக்குத் தீல்வென் உயிர்.

உய்யக் கொண்டு - தான் பிழைக்கக்கொண்டு, தான் இடமிடங்கள் தோறும் சென்று அடையக் கொண்டு, குதிரை என்றது பிராணவாயுவை. மெய்யர் - நித்திய வஸ்துவாகிய பரசிவத்தின்டம் உண்மைப்பற்றுடைய மெய்யடியார். பொய்யர் -மாயா காரியங்களான தனுவாதிகளேயே நம்பி வாழும் பொய்யடியார்.

பற்றுக்கொடுத்தல் - அவர்கள் வயப்பட்டு அவர்களது விருப்பம்போல இயங்குதல். கொடாது போய் என்பதற்குப் பற்று என்ற செயப்படு பொருளே வருவித்துரைக்க, துள்ளிவிழுத்திடும் அடங்காக் குதிரைபோல் துள்ளிக்கு தித்து விழுத்தும். அதாவது, பிராணயாமத்தை முறைப் படி செய்யாதொழியின் இதயநோய் முதலியன உண்டாகி இடர்ப்படுதல்மட்டுன்றி ஆயுட்குறைவும் உண்டாம் என்பதாம். (16)

ஆரியன் நல்லன் குதிரை இரண்டுள வீசுப் பிடிக்கும் விரகறி வாரில்லே கூரிய நாதன் குருவின் அருள்பெற்றுல் வாரிப் பிடிக்க வசப்படுந் தானே,

565

இய் - எனின், இதுவும் முன்னோய உருவகத்திற்கு ஏற்ப. அதணப் பிடிக்க ஆசான் இன்னருள் வேண்டும் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பெரியோன் : நல்லவன் : அவனுக்குக் குதிரைகள் இரண்டுள்ளன; அவற்றை வீசிப்பிடிக் கும் உபாயம் அறிந்தார் ஒருவருமிலர்; நுண்ணறி வைப் படைத்த இறைவளுகிய குருவின் அருள் பெற்ருல் அக்குதிரைகளே வாரிப்பிடிக்க அவை வசப்படும் என்றவரது.

ஆரியன் – கொண்டாடத்தக்கவன்; பூசிக்கத் தக்கவன்; என்றது மனத்தை. மனம் இடகலே பிங்கலேயாகிய இரண்டு மூச்சுகளின்வழியாக இயங்குதலின் ஆரியற்கு இரண்டு குதிரைகள் உள்ளன என்ருர். வீசிப் பிடித்தலாவது குதிரை யைச் சம்மட்டியால் வீசிப்பிடித்தல், பிராணுயா மத்திற்கு வெளியே நிச்சுவாசமாக வீசி, உள்ளுக்குப் பூரகமாக இழுத்துக் கும்பகமாகப் பிடித்தல்

விரகு - உபாயம்; அஃதாவது இவை இத்து2ணே மாத்திரையினவாக இருத்தல்வேண்டும் என்பதும்' அவெற்றைப் பயிலும் முறையும் கூரிய - நாண்ணிய, நாதனே குருவாக வருதலின் நாதன் குருவின் வாரிப்பிடிக்க – இரண்டு கூறினுர். இயைத்துக் பிடிக்க. அங்ஙனம் கு திரை களேயும் சேர் த் துக் பிடித்தால் இடநாசி வலநாசிகளின் சேர்த்துப் வழியாக இயங்கும் இயக்கம் தடைப்பட்டுச் சுழு முணே திறக்கும். அப்போது இரண்டையும் பிடித்தது கருத்து. வசப்படுதல் -போலாகும் என்பது (17)போக்கு வரவற்று நிஃத்தல்.

புள்ளினும் மிக்க புரவியை மேற்கொண்டாற் கள்ளுண்ண வேண்டாந் தானே களிதரும் துள்ளி நடப்பிக்கும் சோம்பு தவிர்ப்பிக்கும் உள்ளது சொன்னேம் உணர்வுடையோருக்கே, 566

இம் – எனின்: பிராணுயாமத்தின் பயன் உணர்த் தாதெல் நாதலிற்று.

இ – ள் : பறவையைவிடக் கடுப்பிண்யுடைய குதிரையை ஏறிஞல் கட்குடிக்க வேண்டாம்; தானே களிப்புண்ட்ாம்: பெருமி தத்தோடு துள்ளி நடக்கச் செய்யும்; சோம்பஃப்போக்கும்; உணர்விண உடை யோருக்கு உண்மையைச் சொன்னேம் என்றவாறு.

புள்–புரவியின் வேகத்திற்கு ஒப்பு; பிராணுயா மத்தைச் செவ்வையாகச் செய்வார்க்கு மனமகிழவும் சுறுசுறுப்பும், வன்மையுமுண்டாம் என்பது கருத்து. உணர்வுடையோர்க்கே சொன்னேம்; 'பிள்ளே ' புத்தியிருந்தால் பிழைத்துக் கொள்ளட்டும் என்பது போலப் பழமொழியைக் தழுவிக் கூறியது. (18)

பிராணன் மனத்தொடும் பேரா தடங்கிப் பிராண லிருக்கிற் பிறப்பிறப் பில்லே பிராணன் மடைமாறிப் பேச்சறி வித்துப் பிராண வடைபேறு பெற்றுண்டீர் நீரே.

567

இம் — எனின், இதுவும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ — ள் : பிராணவாயு மனத்தொடும் அசை வின்றி அடங்கி இருந்தால் பிறப்பு இல்ஃ இறப்பு இல்ஃ ; ஆதலால் நீங்கள் பிராணணே இடகஃ பிங்கஃ யாகிய இருவழிகளிலும் மாறிமாறி நடக்கச் செய்து அதன் நடப்பால் வருபயனே நுகருங்கள் என்றவாறு.

பிராணன் ஒடுங்க மனம் ஒடுங்கும் ஆதலி**ன்** 4பிரா**ணன் ம**னத்தொடும் பேராதடங்கி' என்ருர்.

#### चलेवाते चलंचित्तं निश्चले निश्चलंभवेत् । योगी स्थाणुत्वमामोति ततोवायुं निरोधयेत्॥

காற்று அசையின் மனம் அசைகிறது ; காற்று ஒடுங்கின் மனம் ஒடுங்குகிறது ; அதனைல் யோகி கட்டைபோல் ஆகிருன் : ஆகையால் பிராணுயாமம் செய்க என்னும் யோக சூடாமணி உபநிஷத்தைக் கொண்டு தெளிக.

பிராணன் நடைபேறு பெற்றுண்டீர் நீரே -பிராணன் ஒடுங்காததால் பிறப்பு இறப்பு உங்கஃனப் பிடித்துள்ளது என்பதாம். (19) ஏறுதல் பூரகம் ஈரெட்டு வாமத்தால் ஆறுதல் கும்பகம் அறுபத்து நாலதில் ஊறுதல் முப்பத் திரண்டதி ரேசகம் மாறுதல் ஒன்றின்கண் வஞ்சக மாமே,

568

இம் – எனின்: பிராணுயாமத்தின் கால அளவு கூறுதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பதினுறு மாத்திரையளவு இடகஃயோல் மூச்சை மெல்ல உள்ளுக்கிழுத்தல் பூரகமாம்; அறு பத்து நான்கு மாத்திரைகாலம் உள்ளேயே தடுத்து வைத்தல் கும்பகமாம்; முப்பத்திரண்டு மாத்திரை வெளிப்படுத்தலாகிய அது ரேசகமாம்; ஆதலால் இடகஃயால் இழுத்து, பிங்கஃயோல் விடுதல் வஞ் சீணயாம் என்றவாறு.

இதணேயே மீட்டும் "வாமத்தி லீரெட்டு" (573) என்னும் நிருமந்திரத்தாலும் ஓதுவர். மாறு தல் ஒன்றின்கண் வஞ்சகமாமே என்றது இழுத்த வழியே விடாமல் வஞ்சித்து மாறிவிடுக என்பது கருத்து.

வளியிணே வாங்கி வயத்தில் அடக்கில் பளிங்கொத்துக் காயம் பழுக்கினும் பிஞ்சாம் தெளியக் குருவின் திருவருள் பெற்றுல் வளியினும் வேட்டு வளியனு மாமே,

569

இம் – எனின், அதஞல் விஃாயு**ம்** பய<mark>ன் அ</mark>றிவித் தல் நுதலிற்று. இ – ள் : காற்றையிழுத்து வசப்படுத்தி அடக்கி ஞல், உடல் பளிங்கைப்போல மாசுமறுவின்றித் தூயதாய், அது முதுமையடையினும் இளமை உண்டாம். இது நன்குதெளிய குருவின் திருவருளே **யும் பெ**ற்றுவிட்டால் காற்றைக்காட்டிலும் விரும்பி மென்மையனும் என்றவாறு.

அளியன் – மென்மையன்; என்றது ஆகாயத் தில் பறக்குந்தன்மையும் விஃாயும் என்பதாம். (21)

எங்கே இருக்கினும் பூரி இடத்திலே தங்கே யதுசெய்ய ஆக்கைக் கழிவில்லே அங்கே பிடித்தது விட்டள வுஞ்செல்லச் சங்கே குறிக்கத் தலேவனு மாமே,

570

இம் — எனின் . மேலதை விளக்கிக்கூறுதல் நுத லிற்று.

இ – ள்: நீ எங்கே இருந்தாலும் இடப்பாக நாசி யாகிய இடகஃயாலேயே பூரகம்செய்: அதுசெய் யின் உடலுக்கு ஒருபோதும் அழிவில்ஃ. அங்கே கும்பித்ததும் ரேசகம் செய்ததும் அவ்வவற்றிற் குரிய அளவுடன் செல்லுமாயின் வெற்றிச்சங்கை ஊதுக; நீ தஃவேனுமாகலாம் என்றவாறு.

சங்கே குறித்தலாவது பிராண‰, வென்ரேம்: நமக்கு அழிவில்ஸே என்று வெற்றிச் சங்கு ஊதுதல். (22) ஏற்றி இறக்கி இருகாலும் பூரிக்குங் காற்றைப் பிடிக்குங் கணக்கறி வாரில்லே காற்றைப் பிடிக்குங் கணக்கறி வாளர்க்குக் கூற்றை யுதைக்குங் குறியது வாமே.

571

இம் – எனின் . மேலதை வேருருவாற்**ருன்** விளக்கிக் கூறுதல் நுதலிற்று.

இ–ள் : இடக‰ பிங்க‰யாகிய இருவழியாலும் பூரித்தும் ரேசித்தும் இருவழியாலும் பிராண வாயு வைக் கும்பகம் செய்யுங் கால அளவை அறிவார் யாருமில்‰; அங்ஙனம் அறிந்தவர்களுக்கு யமணே யும் உதைக்கும் ஆற்றல் உண்டாம் என்றவாறு.

பிராணயாமத்தில் கனிஷ்டம் மத்திமம் அதமம் என மூவகையுண்டு. அவற்றுள் கனிஷ்டமாவது பன்னிரண்டு மாத்திரையளவு பூரக கும்பக ரேசகங்கள் செய்யப்படுவதாம். இதனேப் ' பன்னி ரண்டானேக்கு '' (577) என்னும் மத்திரத்தால் விளக்குவர். மத்திமமாவது இருபத்துநான்கு அல் லது முப்பத்திரண்டு மாத்திரை அளவினதாம். உத்தமம் அறுபத்துநான்கு மாத்திரையளவினதாம். கோரக்கர் தாமியற்றிய யோக சூடாமணியில் பிராணயாமத்தில் அதமம் பன்னிரண்டு மாத்திரை, மத்திமம் அதனிருமடங்கு, உத்தமம் அதன் மூன்று மடங்கு என்பர்.

अधमेद्वादशपोक्ता मध्यमेद्विगुणाः स्मृताः। उत्तमेत्रगुणामालाः प्राणायामे द्विजोत्तमैः॥

என்பது யோகசூடாமணி

மேல்கீழ் நடுப்பக்க மிக்குறப் பூரித்துப் பாலாம் இரேசகத் தாலுட் பதிவித்து மாலாகி யுந்தியுட் கும்பித்து வாங்கவே ஆலாலம் உண்டான் அருள்பெற லாமே,

572

இ**ம் — எளின், வாயுவை**த் தெரிக்குமுறை உணர்த் து தெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சிரசு, கால். இதயம் முதலிய இடங் களிற்சென்று பரவும்படிப் பூரகஞ்செய்து. பான்ஸம யோடமைந்த ரேசகத்தால் உள்ளே பதியச் செய்து மயங்கி உந்திகமலத்திற் கும்பசஞ்செய்து பின் செறிது சிறிதாக ரேசகம் செய்ய, விடமுண்ட கண்டராகிய சிவபெருமானுடைய அருளேப் பெறலாம் என்றவாறு.

மேல் என்றது சிரம், கண். செவி இவற்றில் பூரித்த வாயு பரவித் தாக்குதல். கீழ் என்றது கால் பெருவிரல், மயிர்த்து வாரங்கள் வரை பரவுதல். நடு என்றது நாபி, இதயம் முதலிய இடங்களில் பரவுதல். பால் ஆம் ரேசகம் — கொல்லன் உஃதை துருத்தி போலாது மேல் விடும் ரேசகம். (24)

வாமத்தில் ஈரெட்டு மாத்திரை பூரித்தே ஏமுற்ற முப்பத் திரண்டும் இரேசித்துக் காமுற்ற பிங்கஸேக் கண்ணுக இவ்விரண் டோமத்தால் எட்டெட்டுக் கும்பிக்க உண்மையே. 573

இம் - எளின், கும்பிக்கும் முறையும் அளவும் கூறுதல் நாதலிற்று. இ - ள் : இடக்ஃவழியாக பதினுறு மாத்திரை பூரகம்செய்து. பாதுகாப்புற்ற முப்பத்திரண்டு மாத்திரையளவு இரேசகம் செய்து விரும்பத்தக்க பிங்கஃ வழியாக நாபியாகிய ஓமகுண்டத்தில் இரண்டிரண்டு மாத்திரையாக அறுபத்து நான்கு மாத்திரைகாலம் கும்பிக்க உண்மைவினேயும் என்ற வாறு.

நாபியாகிய ஓமகுண்டத்தில்; 'ஓம்' என்ற பிரணவ பஞ்சாக்கர தியானத்துடன் அதாவது இரண்டு மாத்திரையுடன், அறுபத்து நான்கு மாத் திரை காலம் கும்பிக்கவேண்டும் என அளவு முறை யும் கூறியவாறு. இதுவே சகர்ப்ப பிராணுயாமம் எனப்படும்.

இட்ட தவ்வீ டிளகா திரேசித்துப் புட்டிப் படத்தச நாடியும் பூரித்துக் கொட்டிப் பிராணன் அபானனுங் கும்பித்து நட்டம் இருக்க நமனில்ஸே தானே. 574

இம் - எனின், இதுவும் அதணேச் செட்யுமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: இடப்பெற்ற வீடாகிய உடல் தளர்ச்சி யடையாது ரேசகம்செய்து பத்து நாடிகளும் புஷ்டி யோக வாயுவைப் பூரித்து, உள்ளே நிறைந்த பிராண கொயுவும், கீழ்நோக்கிய அபானவாயுவுமாகக் கலந்து கும்பித்து நிமிர்ந்திருக்க அவர்களுக்கு யமனில்ஃ யேரம் என்றவாறு.

இரேசகம் செய்கின்ற காலத்து உடல் தளரும் ஆதலின் இளகாது இரேசித்**து** என்ருர். இட்டது அவ்வீடு-இறைவஞல் விணக்கழிவிற்காகவும், மலம் கெடவும் உதவியிடப்பட்டதாகிய அந்த உயிர் உறையும் வீடாகிய உடல் என்பது கருத்து.

புட்டி - புஷ்டியென்பதன் திரிபு. அபானனும் பிராணனும் கும்பித்தலாவது பிராணவாயுவைக் கும்பித்தபோது அது கீழ்நோக்கிச் சென்று அபான மாக ெளிப்பட முயலும்; ஆகவே அதனேயும் தடுத்துக் கும்பிக்க என்பதாம். (26)

புறப்பட்டுப் புக்குத் திரிகின்ற வாயுவை நெறிப்பட வுள்ளே நின்மல மாக்கில் உறுப்புச் சிவக்கும் உரோமங் கறுக்கும் புறப்பட்டுப் போகான் புரிசடை யேனே.

575

இம் – எனின், டிராணுயாமம் செய்யும் ஆன்மா வினிடைச் சிலம் பிரகாசுக்கும் என்றல் நாதலிற்று

இ ் ள் : உயிர்ப்பாய்ப் புறம்போந்து புக்கு ச் திரி யும் வாயுவை, முறைப்பட உள்ளே தூய்தாக்கினுல் உறுப்புக்கள் எல்லாம் சிவக்கும் ; உரோமம் மிகக் குறுப்பாகும்; ஆன்மாவினிடமாகப் பாலில் நெய்யும் விறகில் தீயும் மணியுள் சோதியுமாக விளங்கு கிற இறைவன் வெளிப்பட்டே நிற்பன் ; புறம்போகான் என்றவாறு.

கூடம் எடுத்துக் குடிபுக்க மங்கையர் ஓடுவர் மீளுவர் பன்னிரண் டங்குலம் நீடுவர் எண்விரல் கண்டிப்பர் நால்விரல் கூடித் கெள்ளிற்கோல அஞ்செழுத் தாமே. இம் - எனின், பிராணனீன மங்கையாக உருவ கித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : வீடுகட்டிக் குடிபுகுந்த பெண்கள் வெளியில் ஓடுவர்; திரும்ப மீளுவர் : பன்னிரண்டங் குல அளவு நீண்டு செல்வர் ; எட்டங்குல அளவை வெட்டிக் கொள்வர் இழந்த நாலங்குலத்தையும் சேர்த்துக் கொள்வாராயின் திருவைந்தெழுத்தின் வடிவாவர் என்றவாறு

மங்கையர் என்றது இடபிங்கஃ வழியாக இயங் கும் பிராணவாயுகை. பன்னிரண்டங்குலம் பூரிக்கப் பட்ட வாயு எட்டங்குலம் உள்ளே தங்க நாலங்குலம் வெளிப்பட்டுக் கழிகின்றது. அதுவுமின்றிப் பூரித்து முழுதும் தங்கப்பெறின் மந்திரவடிவேன் ஆவன் என்பது கருதது.

இதுவும் கணிஷ்டமுறை கூறியதேயாம். இது பிராணுயாமச் சாதகநிஃயில் முதற்படியில் நிற்புரை நோக்கிக் கூறியதாம். (28)

பன்னிரண் டாணேக்குப் பகலிர வுள்ளது பன்னிரண் டாணேயைப் பாகன் அறிகிலன் பன்னிரண் டாணேயைப் பாகன் அறிந்தபின் பன்னிரண் டாணேக்குப் பகலிர வில்லயே. 577

இம் - எனிஸ், பிராணணே வசப்படுத்தின் பிறப்பு இறைப்பு இல்ஃ என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பன்னிரண்டானக்குப் பகலும் இரவு**ம்** உள்ளது; அதன் பாகனும் அதணே அறியான்; பாகன் அறிவானுயின் ஆணக்குப் பகலும் இரவும் இல்ஃ யாம் என்றவாறு.

பன்னிரண்டு ஆண – பன்னிரண்டு மாத்திரை யளவு இயங்கும் பிராணவாயு ஒவ்வொரு மாத்திரை பையும் ஒவ்வோர் யாணயாக உருவகித்தார். அடங் காத யாண பழக்கப்படின் அடங்கு தல் போலப் பிராணனும் அடங்கு தலின் இங்ஙனம் கூறப் பட்டது. பகல் இரவு – தோற்றம் நாசம்; அல்லது அறிவு அறியாமையுமாம். பாகன் – ஆன்மா. (29)

#### 6. பிரத்தியாகாரம்

அஃதாவது பிராணணத் திருப்புதலாம். பிரத்தியாகாரம் — திருப்புதல். தேணக்குடிக்கும் வண்டானது மணத்தை விரும்பாதது போல நாத தரிசனத்திற் பற்றுள்ள ஆன்மா மாஃ மாதர் சந்தனம் முதலிய ஐம்புல இன்பங்களே விரும்பாத நிஃயாம். இதனியல்பு பல நூல்களிற் பலவாறு கூறப்பெற்றுள்ளது.

இயல்பாகவே விடய சுகங்களிற் சென்று பற்றும் பொறிகளே வலிந்திழுத்து அடக்கல் எனவும், எதணேயும் நீக்கமற நிறைந்த சிவமாகப் பாவித்தல் எனவும் கால், விரல், கரடு கணேக்கால், முழந்தாள், தொடை பாயு, இலிங்கம், நாபி, இருதயம், கழுத்து, மிடறு, அண்ணம், நாசி, கண், புருவநடு, நெற்றி சிரம் என்றும் பதூனெட்டிடங் களிலும் பிராணணே ஏற்றியும் இறக்கியும் நிலே பெறுத்துதல் எனவும் இறப்பு வரையில் பலத்தைவிடுதல் எனவும் இறப்பு வரையில் இயறறும் சுததம் அசுத்தம் அணத்தையும் சிவார்ப் பணமாகச் செய்தல் எனவும், பசுகரணங்களேப் பதி கரணமாக்கல் எனவும், வாயுவை முற்கூறிய பதி னெட்டிடங்சளிலும் ஓரிடத்திலிருந்து ஓரி**டத்திற்கு** மாற்ற தலெனவுப். சகல விஷயங்களிலும் பராமுக மாயிருத்தல் எனவும், தனது புத்தியையிழுத்துச் சபசித்தம் உள்ளவஞக வேற்றமையும் பற்றுமின்றி நிறுத்துதல் எனவும் நாதபிந்து உயிரி விடைமாக உபநிஷத், திரிசிகியுபநிஷத். சாண்டி**ல்யோபநிஷத்** விஷ்ணூபுராணம் முதலியலைகள் கூறுகின்றன. இனை அணதேதையும் இணத்து எண்ணும்போது, பிராண ோ நிறுத்து நலே பிரத்தியாகாரம் என்பது இது பிராணுயாமத்தின பின் இயற் பெறப்படும். றப்படுவதாகலின் அதன்பின் வைக்கப்பெற்றது. இதணப் பத்து மந்திரங்களான் ஆசிரியர் அறி விக்கி**ன்** ருர்.

கண்டுகண் டுள்ளே கருத்துற வாங்கிடிற் கொண்டுகொண் டுள்ளே குணம்பல காணலாம் பண்டுகந் தெங்கும் பழமறை தேடியை இன்றுகண் டிங்கே இருக்கலு மாமே, 578

இம் – எளின், நுண்ணிய இடங்களே அறிந்து, அங்கே வாயுவை நிஜுக்கச்செய்க என்றெல் நுதலிற்று.

இ — ள் : மர்மத்தானங்களே அறிந்து அங்கங்கே மணம்பொருந்த வாயுவை இருத்தின், பலவகை யான நன்மைகளேக் காணலாம். முன்னமே பழமறைகள் விரும்பித் தேடியஃயும் சிவபெரு **மாணே இக்கண** மேயா**ம் க**ண்டு இவ்வுலகில் **அ**ழி வின்றி வாழலாம் என்றவாறு.

கண்டு கண்டு என்பேன முதலிய அடுக்குகள் இடைவிடாமைப் பொருளில் வந்தன. உள்ளே என்றது முற்கூறிய பதிடுவட்டிடங்களிலும். இங்கே இருக்கலுமாம் என்றது பிரத்தியாகார முறை சிததிக்கின் அழிவில்ஃ என்பது அறிவித்த வாரும்.

தேடி – தேடப்படுபவன், இன்று – காலவிரை வுப் பொரு*ள*ேக் காட்டிநின்றது.

நாபிக்குக் கீழே பன்னிரண் டங்குலந் தாபிக்கு மந்திரந் தன்ணே அறிகிலர் தாபிக்கு மந்திரந் தன்ணே அறிந்தபின் கூவிக்கொண் டீசன் குடிபுகுந் தானே,

5**7**9

இம் – எனின். மூலாதார மந்திரங்க‰ா அறியின் முதல்வன் வெளிப்படுவன் என்பது உணர்த்துதெல் நுகுலிற்று.

இ – ள் : உலகவர் கொப்பூழுக்குப் பன்னிரண்டு விரல் அளவு கீழேயுள்ளதாகிய மூலாதாரத்தில் நிஃ பெறுத்தப்பெறுகின்ற மந்திரங்களே அறியார். அந்த மந்திரத்தை அறியின் சிவபெருமான் தானே அழைத்துக்கொண்டு அவ்விடத்தைக் குடியாகக் கொண்டு புகுவன் என்றவாறு.

ஈசன் வேறு கணே சன் வேறன்மையின் விநாயகர் மேவியிருத்த‰ ஈ சன் குடிபுகுந்தான் கைஞ்ருர் குடிபுகுதல் - புதிதாகச் சேறலன்று உள்ள

**580** 

தன் விளக்கமே. மந்திர**ம் வ ு ஷ ஷ என்பன.** அன்றிப் பிரணவம் என்றலும் உண்டு.

அறி தல்-தியானத்தல். இந்த வண்ணம் மூலா தாரத் தியானம் செய்வோருக்குக் குண்டலினி ஓசையோடு மேலெழுதலின் கூவிக்கொண்டு ஈசன் குடிபுகுந்தான் என்றுர்.

மூலந் திருவிரல் மேலுக்கு முன்னின்ற பாலித்த யோலிக் கிருவிரற் கீழ்நின்ற கேர்லித்த குண்டலி யுள்ளே செழுஞ்சுடர் ஞாலத்து நாபிக்கு நால்விரற் கீழே,

இம் - எளின், சுவா திட்டான மணிபூரக ஆதாரங் கூனா அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: மூலாதாரத்திற்கு இரு விரலள வு மேலுள்ளதும், முன்னின் றதும், பிறவியைப் பாலிப் பதற்கு ஏதுவானதுமாகிய யோனிக்கு இருவிரல் கீழுள்ளது மாகிய சுவாதிட்டானத்தில் வட்டமாகச் சுருண்டு கிடக்கிற குண்டலினி சத்தியுள் நாபிக்கு நால்விரல் கீழேயுள்ள இடமாகிய மணிபூரகத்தி னுள்ளே எழுகின்ற செஞ்சுடராகிய தீ விளங்குவ தாம் என்றவாறு.

மூலாதாரத்திற்கு இருவிரல் மேலும், யோனிக்கு இருவிரல் கீழும் உள்ள யோனிமூலமாகிய இடம் சுவாதிட்டானம் எனப்படும். இது ஆறிதழ்க் கமலம் உடையது; வ ஹ 8 யா இ என்னும் ஆறு எழுத்துக்களேயுடையது; சிந்தூர நிறமுடையது; இதன் காணிகையில் 'வம்' என்ற அப்புபீஜம் உள்ளது, அதன் மதநியில விஷ்ணு விளந்து இருர், வட்டமாகச் சுருண்டு கிடக்கின்ற குண்டலினி என்றது ஆதிசேஷனுகிய படுக்கையை.

நாபிக்குக்கீழ் நால்விரல் என்றது நாபிமூலத் தின் கீழே நான்குவிரல் ஆழத்திலுள்ள மணிபூரக சக்கரத்தை, கீழ் என்பது ஆழத்தை உணர்த்திற்று. முன்னேய போன்று கீழ்ப்பகுதியை உணர்த்திற் றன்று மணிபூரகம் மேகநிறும்பன ஒன் தமூ மக்கு இகழ்த் தாமரையுடையது. அதன் கர்ணி கையில் திரிகோண வடிவும். அதன் வெளியில் மூன்று சுவத்திகத்தோடு கூடிய சிவந்த அக்கினி மண்டலமும் இருக்கின்றன, அதன்மத்தியில் ரால என்ற அக்னிபீலும் இருக்கிறது. உருத்திரன் விளங்குகிறுர். இதனேயே நாமிக்கு நால்விரற் கீழே உள்ளே செழுஞ்சுடர் என்று குறித்தருளியது.

இவ்வாறு சித்தாந்தசாரா வி, யோகசூடா மணி, 'ஷட்சக்ரநிரூபணம் முதலிய நூல்களேத் தூணேக்கொள்ளாதார் தமக்குத் தோன்றியதே கருத்தாகவுரைத்து மரபுபிறழ்வர்; அதன் பொருந் தாமையை இந்த முறைவைப்பொன்றுமே வலியுறுப்பதாகும். (32)

நாசிக் கதோமுகம் பன்னிரண் டங்குலம் நீசித்தம் வைத்து நிணேயவும் வல்ஃயேல் மாசித்தி மாயோகம் வந்து தஃப்பெய்தும் தேகத்துக் கென்றுஞ் சிதைவில்ஃ யாகுமே. 581 இம் – எளின். இதயத்தானமாகிய அநாகத சக் கேறுத்தில் பிரச்தியாகாரமுறை உணர்த்துதல் தேதேலிற்று.

இ • ள் : நாசிக்குக்கீழ்: பன்னிரண்டு அங்குலம் தூரத்திலுள்ள இதயத்து. நீ மனத்தை நிறுத்தி, தியானித்தலாகிய பிரச்டுயாகாரத்தைச் செய்வை யாயின். அட்டமாசித்திகளும் ராஜயோகமும் வந்து கூடும் : நீ எடுத்த உடலுக்கு என்றும் அழிவில்லே என்றவாறு.

இதயம் என்றது இதயத்தானத்தில் உள்ள காகிய அநாகத சக்கரத்கை. இது சிவந்த பன்னிரு இதழ்த் தாமனர உடிவானது. இதழ் ஒவ்வொன்றி ஆம். சு வ உவடி உடி இசுழ் ஒவ்வொன்றி பெல்னிறண்டு எழுத்துக்களுமுள்ளன. நடுவிலுள்ள கர்ணிகை, புகைநிற அநுகோணவடிவான வாயு மண்டலம் அதன் நடுவில் திரிகோணம். அதன் நடுவில் யா என்ற வாயுபீ ஐம் மகேசன் தெய்வமாக விளங்குகிறுர். இவ்வண்ணம் அநாகதசக்கரம் உள்ள வர்கள் உடலுக்கு அழிவில்லே என்பதாம். (33)

> சோதி இரேகைச் சுடரொளி தோன்றிடிற் கோதில் பரானந்தம் என்றே குறிக்கொண்மின் நேர்திகழ் ஈண்டத்தே, நிலவெளி எய்திஞல் ஓதுவ துன்னுடல் உன்மத்த மாமே, 582

இப் – எனின், விசுத்திசக்கரை தியானம் உணர்த் துதெல் நுதலிற்று. இ - ள்: சோதிவடிவான சந்திரனது கீற்றுப் போன்ற பிறைவடிவு தோன்றின் குற்றமற்ற மேலான ஆனந்தம் என்றே எண்ணுங்கள். நேராக விளங்குகின்ற கழுத்துத்தானமாகிய விசுத்தியில் நிலாவைப் போலும் ஒளிதோன்றுமாயின், நான் சொல்வது உன் உடல் பரவசமடையும் என்று என்றவாறு.

விசுத்திசக்கரமாவது, கழுத்தினடியில் செந்நிற மான பதிறைந்தழ்க்கமலைடிவாய் <sup>சு</sup> முதல் <sup>கூ8</sup> வரை பதிறைந உயிர் எழுத்துக்கீனயுடையதாக விளங்குவது. அக்கமலத்தின் கர்ணிகையில் வட்ட வடிவமான வெண்ணிறமான ஆகாயம் இருக்கிறது. அதன் நடுவில் திரிகோணமும். அதன் நடுவில் சந்திரமண்டலமும். அதன்மேல் ஊால என்னும் ஆகாய பீஜமும் உள்ளன அதன் நடுவில் சதாசிவ மூர்த்தி விளங்குகிறுர். அவர் சிரத்தில் பிறைமதி அமுததாரையைப் பொழிந்து கொண்டே விளங்குகிறது.

இந்த அமைப்பைக்கொண்டு இந்த மந்திரத்தை ஆராயின், சுடர்சோதி இரேகை ஒளி தோன்றீ டின் என்றது சந்திரமண்டல நடுவிலுள்ள சதாசிவ மூர்த்தியின் சிரத்திலுள்ள பிறைமதியையுணர்த் தும்; அஃதறியப்படவே பரானந்தானுபவமாம் என்பது கருத்து. அடுத்து கண்டத்தே நிலவெரளி என்றது பதிறைறிதழ்க் கமலத்தின் நடுவில் விளங்கும் சந்திர மண்டலத்தை உணர்த்தும்; அதணத் தரிசிக்கவே விசுத்தி தரிசனம் முழுதுமாம்; ஆகவே பரவசம் எய்தும் என்பதாம். (34)

மூலத் துவாரத்தை முக்கார மிட்டிரு மேஸேத் துவாரத்தின் மேல்மனம் வைத்திரு வேலொத்த கண்ணே வெளியில் விழித்திரு காலத்தை வெல்லுங் கருத்திது தானே.

583

இய் - எவிவ், ஆஞ்ஞாசக்கர தியானமாகிற பிரத்தியாகாரம் சொல்லுதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மூலா தாரத்தை அடைத்துக் கொண்டிரு; பிரமரந்திரத்தின்மேல் மனத்தைப் பதித்துவை. வேல்போலுங் கூரிய கண்ண விழித்தபடியிரு; இது தான் காலத்தை வெல்லும் உபாயமாம் என்றவாறு.

புருவநடுவிலுள்ள ஆஞ்ஞாசக்கரம். சித்ரவர்ண முள்ள ஹ. கூ என்னும் இரன்டு எழுத்துக்கின யுடைய ஈரி தழ்க் கமலவடிவாய் வெண்மையாயிருப் பது. அதன் கர்ணிகையில் வெண்தாமரையின்மேல் இருக்கிறது. அதற்கு மேல் ஹாகினிசக்தி திரிகோணம். அதில் மின்னல்வடிவமான என்னும் லிங்கம். அதற்கு மேல் திரிகோணத்தில் பிரணவ வடிவான ஆன்மா தீபசோதியாக விளங்கு கிறது. அதன் நாவ்கு பக்கங்களிலும் பொறிபோல் விளங்கு**ம் எ**ரிகின்றை விளக்குப்போன்ற மூல மு**தல்** பிரமரந்திரம் வரை பிரகாசிப்பதான விளங்கு இறது. அதன் நடுவில் சிவசத்திகள். இதன் குறிப்பையே சோதி மூலாதாரத்தினின்றும் கீழ்ப் போகாதவாறு மூலாகாரத்தை அடைத்திடு முதலில் அறிவித்தருளியது. பிரமரந்திரம்வரை வியாபித்திருக்கும் என்பதை மேஃத்துவாரத்தின் மேல் மனம் வைத்திரு என்றது, மனஞ்சலியாமல் பிரத்தியாகாரம் செய்க என்பதை வினக்கக் கண்டுண வெளியில் விழித்திரு என்றருளியது.

வெளி - துவாதசாந்தப் பெருவெளி. முக்கார மிடுதல் – அடைத்தல், (35)

எருவிடும் வாசற் இருவிரற் மேலே சுருவிடும் வாசற் சிருவிரற் கிரேழ உருவிடுஞ் செதியை உள்களல் லார்க்குக் கருவிடுஞ் சோதி கலந்துநின் ருனே. 584

இம் - எனின் இதுவும் ஆலாதார பிரத்நியா காரம் உணர்ச்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மலங்கழிக்கும் வாயிலாகிய குதக்கிற்கு மேலே இருவிரலும் கருவுண்டாக்கும் வாயிலாகிய கோசத்திற்கு இருவிரல் கீழு முள்ள மூலா தாரத்தில் உருவுகொள்ளும் சொதிவடிவாகிய இழைவணேத் தியானிக்க வல்லார்க்கு. மிறவியை ஒழிக்கும் பெரு மான் ஒளிவடிவாக உயிருட் கலந்து நின்ருன் என்றவாறு.

எரு — மலம். கரு இடும் — கரு உற்பத்தி செய்யும், கருவிடும் — பிறவியை ஒழிக்கும். கரு என்றது ஆகு பெயர். இம்மந்திரம் மூலாதாரத்து முணேத்தெழுஞ்சோதி உள்கவல்லார்க்குப் பிறவி யில்ஃ ; பெருமான் வெளிப்பட்டருளுவார் என்ப தாம். ஒருக்கால் உபாதியை ஒண்சோதி தன்ணேப் பிரித்துணர் வந்த உபாதிப் பிரிவைக் கரைத்துணர் வுன்னல் கரைதல்உள் நோக்கல் பிரத்தியா காரப் பெருமைய தாமே, 585

ி.ம்-எனின், பிரத்தியாகாரத்தினிய**்பு உணர்த்** து தேல் நாதலிற்று.

இ-ள்: தன்பந்தருவதாகிய மாயையையும், ஒள்ளிய சோதியாகிய இறைவணேயும், பிரித்து உணர்தஃக் கைவரப்பெற்ற மாயையினின்றும் பிரிந்ததாகிய ஆன்மாவையும் கரையச்செய்து, உணர்தலும், தியானித்தலும், தன்மைகெடுதலும், ஆதாரங்களிலும் நிராதாரத்தும் வைத்து நோக்கு தலும், பிரத்தியாகாரத்தின் பெருமையாம் என்றவாறு.

இம்ு முன்றையும் கரைத்துணர்வாவது, தலே லின் அற்யாது மாயையால் மறைப்புண்டு கிடக்கும் ஆன்மா அந்நிடையைக் கெடுத்து மாயை தணேச்சுட்டு வல்விணேயைத் தேய்த்து மலவாதணேயைக் கெடுத் தித் தலேவிண் அறிதல்.

உன்னல் – இடைவிடாது தியானித்தல். கரை தல் – தற்போதமிழத்தல். உள்நோக்கல் - பதியை உள்ளே காணல். அதாவது நித்திய வஸ்துவாகிய நிமலீன உணர்வில் அறிதல், உபாதிப்பிரிவு – ஆன்மா ; மாயையிற்ருயேந்த நிஃயினின்று பிரிந்**து** நிற்கின்ற ஆன்மா. புறப்பட்ட வாயுப் புகவிடா வண்ணந் திறப்பட்ட நிச்சயஞ் சேர்ந்துடன் நின்றுல் உறப்பட்டு நின்றது உள்ளமும் அங்கே புறப்பட்டுப் போகான் பெருந்தகை யானே. 586

இ**ம் – எனின், பன்னிரண்ட**ந்குலமும் உள்ளே கு**ப்**பிக்கச்செய்யின் மனம் ஒருங்கும்; ம<sup>கேசன்</sup> என்று**ம்** விளங்கிநிற்பன் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வெளிச்செல்லப் புறப்பட்ட பிராண வாயுவை மீளவும் புகழுடியாதபடி தடுத்து நிறித் தின் மனமும் ஒன்றி நிஃபெற்றதாம்; அவ்விடத்திப் பெருந் தகுதியானுகிய இறைவனும் புறப்பட்டுப் போகானுய் என்றும் விளங்குவன் என்றவாறு.

புறப்பட்ட வாயு—நிச்சுவாச ைழியாக வெளியே செல்லப் புறப்பட்ட நால்விரல் அளவுள்ள பிராணன். புகவிடாவண்ணம் திறப்பட்ட நிச்சயம் சேர்ந்துடன் நின்றுல் - வெளிச்சென்று மீளவும் புகவிடாவண்ணம் மிக உறுதியாகக் குப்பித்து நிற்கின். திறம்பட எனற்பாலது எதுகைநோக்கித் திறப்பட்ட என விரிந்தது. திறப்பட்ட நிச்சயம் ஒருபொருட் பன்மொழிகள். உள்ளமும் அங்கே உறப்பட்டு நின்றது - மனம் ஒருங்கிநின்றது (38)

குறிப்பினின் உள்ளே குவலயந் தோன்றும் வெறுப்பிருள் நீங்கி விகிர்தணே நாடும் சிறப்புறு சிந்தையைச் சிக்கென் றுணரில் அறிப்புறு காட்சி அமரரு மாமே.

587

இம் - எனின், பிரத்தியாகார**ப் பயன் உணர்த்** தைதெல் நாதலிற்று.

இ – ள் : குறித்து நிறுத்து தலாகிய பிரத்தி யாகாரத்தில் உலகம் முழுவதுமே இருந்தநிலே யிலிருந்து அறியப்படும். வெறுக்கத்தக்க இருளாகிய அவித்தை கெட்டுப் பரசிவத்தை விரும்பும் சிறப் புற்ற மல ததால் உறுதியாக உணர்ந்தால் சிவஞானம் பொருந்திய தேவர்களுமாவன் என்றவாறு.

ஆன்மா நாடும். ஆம் என **எழுவாய் ஒன்று** வருவி*த்*து முடிக்க.

குறிப்பு – ஆறு ஆதாரங்களிலும், அதற்குமேல் துவாதசாந்தப் பெருவெளியிலும் குறித்து நிற்றல். குவலயம் தோன்றலாவது இருந்தநிஃயினின்றே எல்லாவற்றையும் அறிதல்.

வெறுப்பு இருள் - வெறுக்கத்தக்க அவித்தை. அது ஆணவத்தின் காரியமாதலின் அது நீங்கும். எனவே ஆணவ வலி குன்றும் என்றதாம். இவ்வண் ணம் ஆணவ வலி குன்றிய நிஃவயே ஆன்மாவிற்குச் சிறப்பு ஆதலின் சிறப்புறு சிந்தை எனப்பட்டது. சிந்தையையுணரில் - சிந்தையால் உணரில் அறிப்பு -அறிதல் ; தொழிற்பெயர்.

அமரர் ஆம் என்றது என்றும் அழியாத இறப் பற்ற நிஃ எய்துவர் என்றதாம். இங்ஙனம் ஆணவம் குன்றிச் சிவஞானம் சேர்ந்தார்க்குத் தேவராதல் சிறிய நிஃயோதலானும், தேவேரும் எ**ம்போ**ற் சகலரேயோதலானும். தேவர் என்பது ஈண்டு விளக்கமுடையார் மரணமில்லாதார் என்ற காரணக்குறியாய், பிறப்பு இறப்பில்லார் பெருநிலே எய்துவர் எனபதே பொருளாதல் வேண்டும் (39)

#### 7. **25. 7 26001**

தாரணேயாவது தரிக்கச்செய்தல்; நீஃபெறச் செய்தல் என்பது கருத்து. பிராணுயாமம் விதிப்படி பன்னிரண்டு செய்யின் பிரத்தியாகாரமாகிய ஓட்டற்ற மனம் உண்டாகும். அது பன்னிரண்டு செய்யின் தாரணேயாம்.

இதனே,

#### प्राणायामद्विपट्केन प्रत्याहारउदाहतः । प्रत्याहारद्विषटकेन धारणा परिकीर्तिता ॥

என்ற மகாஸ்காந்த சுலோகக்கூறும் உணர்க, மேலும்.

#### धारणाद्वादशायामा ध्यानंद्वादशधारणम् । ध्यानद्वादशकं यावत् समाधिरभिधीयते ॥

என்ற இலிங்கபுராண வாக்கியமும் இதனே வற் புறுத்தும், மற்றும் யோகசூடாமணியில், மூன்றி நொடியளவுள்ள காலம் மாத்திரை; மாத்திரை பன்னிரண்டு கொண்ட காலம் பிராணுயாமம் எப்போது நிலேக்கிறதோ அப்போது பிராணன் பிரமரந்திரம்வரை செல்கிறது; பிரமரந்திரததை அடைந்த பிராணன் இருபத்தைந்து விபலம் வரையில் நிஃத்தால் அது பிரத்தியாகா**ரமாம்;** ஐந்து நாழிகைவலைர நிஃத்தால் தார**ீணயாம்;** அறுபது நாழிகை நிஃத்தால் தியானமா**ம்;** பன்னிரன்டுநாள் நிஃத்தால் சமாதியாம் **என்று** கூறப்பெற்றுள்ளதையும் ஈண்டுச்சிந்திக்க.

## धारणापञ्चनाडीम ध्यनिस्यात् षष्ठिनाडिका। दिनद्वाददाकेनस्यात् समाधिः प्राणसंयमान्॥

என்னும் வாக்கியம் இதற்குப் பிர**மாணமாம்** என்க

கொணு மனத்தக் குறிக்கொண்டு கீழ்க்கப்பு விணுத்தன் டூடே வெளியுறத் தாணிக்கேக் காணுக்கண் கேளாச் செவ்யென் றிருப்பார்க்கு வாணுள் அடைக்கும் வழியது வாமே. 588

இம் — எனின், தார2ண இலக்கணம் உண**ர்**த் தோதல் நாதலிற்று.

இ-ள்: இந்திரியத்தின் வயப்பட்டு, கோணுத மனத்தைக் குறப்பாக நிறுத்தி கீழ்நோக்காத வண்ணம் தடுத்து, வீணுத்தண்டுள்ளாகவே பரவெளியைப் பார்த்து, காணுத கண்ணும், கேளாத செவியும் ஆக இருப்பார்க்கு வாழ்நாளாகிய ஆயுள் அழியாமே அடைக்கும் உபாயம் அதுவாம் என் மவாறு.

கோணு மனம் – விஷயங்களிற் சென்றுபற்றிக் கோணு த மனம் குறக்கொண்டு கீழ்க்கட்டு தலாவது பிரத்தியாகாரத்தில் பிரமரந்திரத்து நிறுத்திய நிஃயினின்று கீழ்நோக்காதலாறு விழிப்பாக (கவனமாக) தடுத்து நிறுத்தி என்பதாம்.

வீணுத்தண்டு - முதுகந்தண்டு இடக‰ பிங் கலேகள் முதுகந்தண்டின் இருபுறமும் பின்னிச் செல்லச் சுழுமுனே முதுகந்தண்டின் உட்புறமாக விளங்குதலின் விணுத்தண்டு டே நோக்கி என்றுர். வெளியுற - அங்ஙனம் நடுநாடியின் வாயிலாகப் பரவெளியைப் பார்த்து. பரவெளி - சிதாகாசம். அங்ஙலம் இருப்பார்க்குக் கருவிகரணங்கள் காரியப் படாமையின் கண் விழித்திருந்தாலும் புலன் சென்று பற்றுது ; காதுகளில் பல வொலிகள் வேந்து வீழ்ந்தாலும் சிந்தையிற் செல்லாது ; ஆதலின் இருப்பார் கேளாச்செவியென் று காணுக்கண் குரு**டா**ய்த்திரி**யும்** என்றுர். ''விழித்த கண் வீரர்கள் பலரால் '' என்றதும் நோக்குக. தானே சென்று புலன்களேப் பற்றுவதாகிய கண்ணேயும், புலன்கள் வந்துபற்றக் கொள்வதாகிய செவியை யும் கூறவே இத்தன்மையுடைய ஏனேயபொறிகளும் காரியப்படா என்பது குறிப்பித்தவாரும். வழி — (40) உபாயம்.

மஃயார் பிரத்திடை வானீர் அருவி நிஃயாரப் பாயும் நெடுநாடி யூடுபோய்ச் திஃயார் பொதுவில் திருநட மாடுந் தொஃயாத ஆனந்தச் சோதிகண் டேனே. 589

இம் – எனின் தார2ணயாற் சோதி தரிசனம் க**ை**த்**தது என்**றல் நுதலிற்று. இ - ள்: மேருமஃயினுச்சியினின்று வழிகின்ற தேவகங்கை எப்போதும் பாய்ந்துகொண்டே யிருக்கின்ற சுழுமு சூநாடியின் வழியாகச்சென்று பரநாத வொலியோடு கூடிய சிற்சபையில் ஆனந்தக் கூத்து ஆடுகின்ற சச்சிதானந்தச் சோதியைத் தரிசித்தேன் என்றவாறு.

உடி மேருமில் பென்றல் சித்தர் மரபு. சித்தர் நூலில் அழுரிகற்பத்தும் இக்கருத்தைக் காணலாம். வானீர் அருவியென உருவகித்தது பரமாகாயத்தி லுள்ள சகத்திரதள பதுமத்தினின்று பெருகும் அமுத நீரை. சிலே ஆர் பொது – ஒலிபொருந்திய மன்று. ஒலியாவது பரநாத ஓசை. அது தண்ணுமை சங்கு பிரணவம் இவற்றின் ஒலிபோன்றது சிலே முதனிலேத் தொழிற்பெயர். (41)

மேஸ் நிலத்திஞள் வேதகப் பெண்பிள்ளே மூல நிலத்தில் எழுகின்ற மூர்த்தியை ஏல எழுப்பி இவளுடன் சந்திக்கப் பாலனும் ஆவான் பார்நந்தி ஆணேயே.

590

இய் - எனின், தார2ணமுறையை ஓர் உருவக வொய்பாட்டால் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ- ள்: துவாதசாந்த நிலத்திலுள்ளவள் ஞான வடிவான சத்தி. மூலா தாரத்திலிருந்து எழுகின்ற இறைவணேப் பொருந்த எழுந்தருள்வித்துச் சத்தி யுடன் கூடச்செய்தால் அங்ஙனம் செய்பவன் என்றும் இசேயோனுவன்; சிவன்மேலாணே என்றவாறு. பெண் பராகாய வெளியிலும், பிள்ள மூலா தாரமாகிய அடிநிஃயிலும் உள்ளனர்; இருவரையும் சந்திக்கச்செய்யின் செய்பவனுக்கு மாரு இளமை விளேயும் என உருவக அணி அமைய ஓதியிருத்தல் காண்க.

வேதகம்—ஞானம். வேதம் — வேதகம். பாலன் பாலகன் ஆனுற்போல 'க' பிகுதியை விளக்கு வதோர் விகுதியாம். வேதகப் பெண்பிள்ள சித்சத்தி. (42)

கடைவாச **ஃக்கட்டிக் கா**ஸ் எழுப்பி இடைவாசல் நோக்கி இனிதுள் இருத்தி மடைவாயிற் கொக்குப்போல் வந்தித் திருப்பார் உடையாமல் ஊழி இருக்கலு மாமே, 591

இம் – எனின், இதுவுமது.

இ – ள்: மூலா தாரத்தை அடைத்து பிராண வாயுவால் அங்கிருக்கின்ற குண்டலினியை எழுப்பி, நடுவழியாகிய சுழுமுணேயால் தாரணே செய்து நீரோடுகின்ற மடைவாசலிற் காத்திருக்கின்ற கொக்கைப் போல வணங்கி இருப்பவர்கள், ஊழிக் காலம்வரை அழியாமல் இருக்கலாம் என்றவாறு.

கடைவாசல் – மூலாதாரம். கால் – பிராணன், இடைவாசல் – நடுவழியாகிய சுழுமுணே. இருத்தி – தாரணே செய்து. மடைவாயின் கொக்கு, ஓடுமீனேட உறுமீன் வருமளவும் வாடியிருப்பதுபோலப் பொறி புலன்கீள மடக்கியிருப்பார்க்கு அழிவில்லே என்று உணர்த்தியவாரும். (43) கலந்த உயிருடன் காலம் அறியில் கலந்தலே யாது காலின் நெருக்கங் கலந்த உயிரது காலது கட்டிக் கலந்த உயிருடன் காலமும் நிற்குமே,

592

இம் - எனின், பிராணதார2ண செய்வதின் பய துணர்த்து தல் நுதலிற்று

இ ் ள் : உயிரோடு கலந்தியங்குகின்ற பிராண வாயுவை அறியின், மனம் பொறி வழியாகப் புலன் களிற் சென்றுபற்றி அஃயோமல், பிராணவாயுவின் குப்பகத்தால் சோதியோடு கலந்த ஆன்மாவாம். அங்ஙனம் பிராணவாயுவைத் தடுத்துச் சிவத்தோடு கலந்த உயிருடன் காலதத்துவமும் கட்டுப்பட்டு நிற்கும் என்றவாறு.

இதுவரை வந்துள்ள பல ஈறந்த பதிப்புக்களி லும், ஏட்டிலும் 'கலந்த உயிருடன் காலமும் நிற்குமே' என்ற பாடமே காணப்படுதலின் அதற்கேற்ப உரை காணப்பெற்றது உயிருடல் எனப் பாடந்திரித்துத் தோன்றியவாறே கண்ண மித்து உரை வகுப்பாரும் உளர்.

கலந்த உயிருடன் என்பதை உயிருடன் கலந்த என மாறுக. காலம் என்பதில் அம் தவிர்வழி வந்த சாரியை. கால் - காற்று; என்றது ஈண்டுப் பிராண வாயுவை. அதாவது உயிரோடு கலந்து உச்சுவாச நிச்சுவாசமாக இயங்குகிற பிராணவாயுவை.

கலந்து அஃயோது: மனம் புலன்களிற் கலந்து வருந்தாமல், என, மனம் என்ற எழுவாயும், இடனும் வருவித்துரைக்க. காலின் நெருக்கம் -பிராணவாயுவின் நெருக்கம்; அதாவது கும்பகம். கும்பகத்தால் சிவத்தோடு கலந்த உயிராம் என்க. ஆம் என ஒரு சொல் வருவித்து முடிக்க. உயிரது என்பதில் அது பகு நிப்பொருள் விகு தி. உயிராகிய அதுவாம் என லுமாம்.

காலது கட்டி — பிராணணக் குட்பித்து. கலந்த–சோதியோடு கலந்த. உயிருடன் - ஆன்மா வினுடன் காலம் நிற்கும் - காலதத்துவம் கட்டுப் பட்டு நிற்கும்; அதாவது அவற்கு மரணமில்லே என்றவா*ரு*ம்.

வாய்திற வாதார் மனத்திலோர் மாடுண்டு வாய்திறப் பாரே வளியிட்டுப் பாய்ச்சுவர் வாய்திற வாதார் மதியிட்டு முட்டுவர் கோய்திற வாவிடிற் கோழையு மாமே. 593

இம் – எனின், இதுவுமது,

இ-ள்: வாய்திறவாமல் மௌனமாக இருப்பவர் மனத்தில் ஓர் செல்வம் உண்டு. அங்ஙனமன்றிக் காற்றை வெளிப்படுத்திப் பாய்ச்சு பவர்கள் இறப்பவர்கள் ஆவார்கள். மௌனமாக இருப்பவர்கள் சந்திர மண்டலம்வரை பிராணணச் செலுத்தி, மூலாதாரத்திலுள்ள குண்டலியைப் பிரமரந்திரப்வரை முட்டுபவர். குண்டலி அடங்கி யுள்ள செப்பாகிய மூலத்தைத் திறவாவிடில் அவர் கோழைத்தனம் உள்ளவராவர் என்றவாறு. வாய்திறவாதார் – மௌனமாக இருப்பவர்கள். பிராணன் வெளிவரும் வாயிலாகிய மூக்கை எனலு மாம் ஆகவே கும்பகம் செய்வார் என்பது கருத்து. மாடு – செல்வம். வளியிட்டு - பிராணனே வெளிப் படுத்தி. பாய்ச்சுவர் - பாயச்செய்பவர்கள்; என்றது நிச்சுவாசம் செய்பவர்கள் என்றவாரும்.

வாய்திறப்பார் - இறப்பார்கள் என்பதாம். இறந்தார்களே வாய்விட்டார் வாய்பிளந்தார் என்றல் உலகியல். மதியிட்டு முட்டுவர் - மூலத் திலிருந்து ஆஞ்ஞைவரையில் மூலக்கனஃ முட்ட விடுவர். இதனே ்மேடே நிலத்திஞள் ' (590) என்ற மந்திரத்தானும் அறிக. மூட்டுவர் எனவும் பாடங்கொண்டுரைப்பர்.

கோய் - செப்பு; என்றது ஈண்டு மூலாதார முடிச்சை. முடிச்சு - கிரந்தி. கோழையும் ஆம் – வீரம் அற்றவணுவன்

வாழலு மாம்பல காலும் மனத்திடைப் போழ்கின்ற வாயு புறம்படாப் பாய்ச்சுறின் ஏழுசா லேகம் இரண்டு பெருவாய்தல் பாழி பெரியதோர் பள்ளி அறையிலே.

**594** 

- இர் எனின், தாரணே செய்யின் நெடுங்காலம் வாழலாம் என்றல் நுதலிற்று.
- இ ள்; உள்ளத்தினின்று புறப்பட்டு வெளியே போழ்ந்து கொண்டு செல்கின்ற பிராணணே அங்ங∞ ம செல்லவிடாமல் அகமுகமாக நடுநாடியற் பாய்ச்சிணுல் ஏழு சாளரங்களேயுழ்,

இரண்டு பெரிய வாயில்களோயும் உடைய குகையி லுள்ள பெரிய ஒப்பற்ற பள்ளியறையில் பலகாலம் வாழலாம் என்றவாறு.

பாய்ச்சுறின் பாழி பள்ளியறையில் பலகாலம் வாழலாம் எனக் கூட்டிப் பொருள்கொள்க.

போழ்தல் – இழித்துக்கொண்டு ஊடறுத்துப் புறப்படுதல். பிராணன், நெஞ்சினின்று வேகமாகப் புறப்படுதலின் மனத்திடைப் போழ்கின்ற வாயு என்ருர் பாய்ச்சுறின் என்றவிடத்து, சுழுமுனே யில் என ஒரு சொல் வருவித்து இயைக்க.

சாலேகம் -- பலகணி. ஐன்னல் என இக்காலே வழங்குவது. 'சாலேகம் சாரநட' என்ற பழம் பாடலிலும் சாலேகம் இப்பொருட்டா தலேக் காணலாம். சாலேகம் இக்காலேச் சாலகமென மரீஇயிற்று. அவை ஏழாவன கண் இரண்டு, காது இரண்டு, மூக்குத்துள் இரண்டு, வாயொன்று ஆக இவை. இரண்டு பெருவாயில் - கருவாயும் எருவாயும் ஆகிய வாயில்கள். இடகஃல பிங்கலேயாகிற நாடிகள் என்பாருமுளர்.

பாழி - குகை. அரதைப் பெரும்பாழி என்றதை யும் உன்னுக. பாழி என்றது உடஃ. பள்ளியறை என்றது மேஃ நிலத்திஞளாகிய வேதகப் பெண் பிள்ளேயும், மூலநிலத்தில் எழுகின்ற மூர்த்தியும் சந்திக்கு மிடமாகிய சகத்திராரத்தை உள்ளம் என்பாருமுளர். மனத்திடைப் போழ்கின்ற என்ற மையின் மீட்டும் உள்ளம் பள்ளியறையாகாமை யுணைர்க. (46) நிரம்பிய ஈரைந்தில் ஐந்திவை போஞல் இரங்கி விழித்திருந் தென்செய்வை பேதாய் வரம்பினுட் கோலி வழிசெய்கு வார்க்குக் குரங்கிணக் கோட்டைப் பொதியலு மாமே. 5

595

இம் - எவின், தார2ீணயால் மனமடங்கும் என்பை துணேர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நிரம்பிய பத்து வாயுக்களில், ஐந்து வாயுக்கள் சழிந்தால், பேதையே, நீ இரங்கி விழித் திருந்து என்செய்வாய் ! அளவுபடுத்திச் சுழுமுனே வழியாக இயங்கச் செய்வார்க்குக் கோட்டையில் குரங்கை அடக்கி வைத்தலுமாம் என்றவாறு.

நிரம்பிய ஈரைந்து - தன்னற்றலில் நிரம்பிய பத்துவாயுக்கள். அவையாவண பிராணன், அபானன் வியானன், உதானன், சமானன், நாகன். கூர்மன், கிரிகரன், தேவதத்தன், தனஞ்சயன் என்பன. ஐந்தென்றது முதற்கண் கிடந்த ஐந்து வாயுக்களே. இவை பஞ்சப்பிராணன் எனவும்படும். தார2ணப் பயிற்சியின்றி வற்தே கழியின் என்செய் வாய் என இரங்கிக் கூறுகின்றுர் என்செய்வை பேதாய் என. வரம்பு - பன்னிரண்டும். பதினுறும், முப்பத்திரண்டும் ஆதியாய மாத்திரை வரம்புகள், கோலுதல் – கட்டுதல், குரங்கு – மனம்; உவமவாகு பெயர், கோட்டை என்றது உடஃ. (47)

முன்னம் வந்தனர் எல்லாம் முடிந்தனர் பின்ணே வந்தவர்க் கென்ன பிரமாணம் முன்னுறு கோடி உறுகதி பேசிடில் என்ன மாயம் இடிகரை நிற்குமே. இ**ம் - எளின்**, தார2ணே செய்க வென வற்புறுத் தேதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: முன்னே பிறந்தவர்கள் அணேவரும் இவ் வியோகவழி நில்லாமையிலைல் இறந்தவர். பின்னே வந்தவர்கட்கு இறப்பில் இயைன்பதற்கு ஏதாயினும் ஓர் பிரமாணம் உண்டோ ? இறந்தவர்கள் எய்த இருக்கும் கோடிக்கணக்கான நிஃ கணப்பேசின், எவ்வளவு பெரிய வியப்பு! இடிகரை நிற்குமா? என்றவாறு.

இம்மந்திரம், உலகமே சதர், எடுத்தவுடலே நித்யம் என்றிருப்பாரை விளித்து, உனக்கு முன்னே வந்தவர்கள் எத்து ‱னப்பேர் சி ஃயோகப் பயிற்சி இல்லாமையால் செத்தொழிந்தனர்; பின்னே வந்தவர்கள் இருப்பார்கள் என்பதற்கு என்ன பிரமாணம்; இறந்தார்கள் எய்தும் கதியை எண்ணின் எண்ணப்படுகிற கோடிக் கணக்காகும்; இது என்னவிந்தை! எங்காவது இடிகரை நிற்குமா? என்று உண்மை உபதேசித்ததாக அமைந்துள்ளது.

பிரமாணம் - நூலளவை; எடுத்துக்காட்டாகிய ஆதாரம். கோடி என்பது எண்பதுகோடி நிணந்து எண்ணுவன''என்புழிப்போல பல எனும் பொருட் உறுகதி பேசிடில் முன்னு று டாய் நின்றது. முன்னுறுதல் - எண்ணுதல். கோடியென மாறுக. **முன்னூறு என்பதன்** திரிபுமாம்**.இ**டிகரைபோல்வ**து** எக்கணைமும் அழியலாம் என்பதாம். இவ்வுடல்; ஆதலால் தார2ீண செய்து நீடுவாழ்க என அறி என்பது ''என்ன மாமாயம்'' வுறுத்தியவாறு. (48)பாடம்.

அரித்த வுடஃ ஐம் பூதத்தில் வைத்துப் பொருத்தஐம் பூதஞ்ரித் தாதியிற் போந்து தெரித்த மனுதிசத் தாதியிற் செல்லத் தரித்தது தாரணே தற்பரத் தோடே.

597

இம் - எனின், ஞானயோகதார‱ இதுவெ<mark>ன்றல்</mark> நுதலிற்று.

இ - ள்: புலன்களால் அரிக்கப்பட்டவுடஃ ஐம் பூதங்களில் ஒடுக்கி, அவ்வைம் பூதங்களேயும் சித்தம் முதலானவற்றில் போந்து ஒடுக்க, ஆராயப்பெற்ற அம்மனம் முதலிய அகக்கருவிகள் நான்கும் சத்தம் முதலான தன்மாத்திரை ஐந்தில் ஒடுங்க, ஆன்மா தனித்துத் தற்பரப்பொருளாகிய சி வத்தோடு ஒன்றியிருப்பதே தாரணேயாம் என்றவாறு.

'முன்னமே' என்றதுவரை சிலயோக மார்க்கத் தில் தாரணே சொல்லிவந்த ஆசிரியர் திருமூலதேவ நாயஞர் இட்மந்திரத்தால் ஞானயோக தாரணோ உணர்த்துவான் எடுத்து, உடல் முதலியவற்றின் ஒடுக்கத்தை முறையே சொல்லி, தேகேந்திரியு கரணங்கள் அழிந்து சிவத்தோடு சீவன் ஒன்றி யிருத்தலே தாரணே என்று அருளியது காண்க.

அரித்த உடல் - புலன்களாகிய சுறவால் அரித் துத் நின்னப்பட்ட உடல். வைத்து, போந்து, எரித்த, செல்ல என்பன ஒடுக்கி என்ற பொருளில் வந்தன. ஐப்பூதம் - மண் புனல் அனல் கால் வெளி என்பன. சித்தாதி - சித்தம், புத்தி, அகங்காரம், மனம் என்பன. சத்தாதி - சத்த பரிச ரூபரச கந்தம் என்பன.

### 8. அயானம்

தியானமாவது ஒன்றையே உன்னு தலாம். முற் கூறியாங்கு ஒன்றில் நிஃத்த உள்ளம், வேடுருன்றி லும் சென்று பற்றுது. பற்றற்றுன் பற்றிணயே பற்றி நிற்குமாயின் அது தியானமாம். தாரீண செய்யப்பட்ட விடயத்றில் ஒன்றியிருக்கும் நிஃயே தியானம் என்னும் கருத்து அடங்கிய

### तलप्रत्येकतानताध्यानम्।

என்னும் பாதஞ்சலயோக சூத்திரமும் ஈண்டு இணேத்து எண்ணற்கு கியது. மகேசுரண வேறற்ற நிஃயிலிருந்து தியானிப்பது எனவும். பிரமத்தை இரண்டற்ற நிஃயால் தியானிப்பது எனவும், சாண்டில்யமும் யோக தத்துவமும் சொல்லுகின் றன. இது சகுணத்தியானம், நிர்க்குணத்தியானம் என இருவகைப்படும். சகுணத் தியானமாவது மூர்த்தியைத் தியானித்தல். நிர்க்குணத் தியானமா வது ஞானசொருபியாயிருக்கும் பரசிவத்தைத் தியானித்தல். சகுணத்தியானம் சித்தித்தால் நிர்க் குணத்தியானம் சித்திக்கும் எனச் சிவபுராணத்தில் கூறப்பெற்றுள்ளது.

# स्थूलेतु निश्चलं चेतो भवेत्सूक्ष्मेतु सुस्थितम्।

. இத்தகைய தியானத்தை இருபது மந்திரங் களால் உணர்த்தியருளத் தொடங்கிஞர் ஆசிரியர். வருமாதி யீரெட்டுள் வந்த தியானம் பொருவாத புந்தி புலன்போக மேவல் உருவாய சத்தி பரத்தியான முன்னுங் குருவார் சிவத்தியானம் யோகத்தின் கூறே. 598

இஸ் — எனின், தியானத்தின் வ கை பி <sup>ஜ</sup>ன உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : தாரணேயிற் கூறிப்போந்த பதிஞறில் நிஃத்த தியானமாவது. ஒப்பற்ற புத்திதத்துவம் புலன்களேயும் அவற்றுல் எய்தும் போகங்களேயும் கடந்து நிற்றலாம். அது உருவாகிய சத்தியைத் தியானித்தலாகிய பரத்தியானமும், குருவடிவாக எண்ணப் பெறும் சிவத்தியானமும் ஆகிய இவைகள் யோகத்தின் இருகூறுகளாம் என்றவாறு.

ஆதிவரும் ஈரெட்டு எனமாறுக. ஆதிவரும் -முற்கூறப்பட்ட. ஈரெட்டு - இரண்டும் எட்டுமாகிய பத்து மந்திரங்களால். வந்த - பெற்றதியானம் என்க பத்து மந்திரங்களானும் பெறப்பட்ட தார2ணயின் முதிர்ச்சியாகிய தியானம் என்பது கருத்து. இங்ஙனமன்றிப் பூதம் ஐந்து, புலன் ஐந்து கரணம் நான்கு, மாயை ஒன்று, ஆன்மா ஒன்று ஆகப் பதிறை என்பாரும் உளர்.

பொருவாத புந்தி; தியானப் பொருளே வேருென்ருடு வைத்து ஒத்துநோக்காத புத்தி என விசேடித்தது ஒத்துநோக்கின் இருபொருள் எண்ணப்பட்டுத் தியானம் நிஃக்காதாம் ஆதலின் என்க. புலன் போகம் – உம்மைத்தொகை. புலன் கீளேயும் அவற்ருல் எட்தும்போகங்களேயும்.மேவல் என்பது குமரன் சூரபன்மீன மேவிணுன் என்புழிப் போல வெல்லுதல் என்னும் பொருளில் வந்தது.

உருவாய சத்தி: இறைவனது அறிவாற்றஃல உருவாகத் தியானித்தல். அது பரத்தியானமாம். தனு கரண புவன போகங்களில் ஒன்றியிருத்தஃக் காட்டிலும் இதுமேலானதாகலின் பரத்தியான மாயிற்று. இது சகளத்தியானமாம். ஞானமே வடிவான குருவாய் முன்னும் தியானம் சிவத் தியானமாம். என்க. இது நிஷ்களத் தியானமாம். (50)

கண்ணுக்கு மூக்குச் செவிஞானக் கூட்டத்துட் பண்ணுக்கி நின்ற பழம்பொருள் ஒன்றுண்டு அண்ணுக்கின் உள்ளே அகண்ட ஒளிகாட்டிப் புண்ணுக்கி நம்மைப் பிழைப்பித்த வாறே. 599

இம் – எளின், தியானத்நினுறுபயன் உணர்த் துதெல் நுதலிற்று.

இ — ள் கண். நாக்கு, மூக்கு செவி முதலாய ஞானேந்திரியக் கூட்டமாய உடலுள் நாதத்தைச் செய்வதாய பழமையான பரம்பொருள் ஒன்றுண்டு. அது அண்ணுக்கினுள்ளே எல்ஃயேற்ற பேரொளி யைத் தரிசிக்கச் செய்து, நம்மை வருத்தி, உய்வித்த வண்ணம் இதுவாம் என்றவாறு.

ஞானேந்திரியங்களுள் நாக்கு வாயை யுணர்த்திற்றுகலின் தானியாகுபெயர், வாயெனப் பொதுப்படக் கூறிலும் சுவையறிதற்கருவி நாக்கா தலின் நாக்கையே கூறினதுமாம். மெய், கண் நாக்த மூக்குச் செவிகளின் கூட்டமாதலின் உடம் பொடுபுணர்த்தி அதண உணர்த்தியவாறு.

பண் ஆக்குதல் — பரநாத ஒலியை உண்டாக் குதல். யுன்ணேப் பழம்பொருளுக்கும் முன்ணேப் பழம்பொருளாகிய பரசிவம் ஆன்மாவினிடமாக ஆஞ்ஞாசக்கரத்தில் விளங்கிப் பரநாதத்தையும் ஒளியையும் உதவுமாதலின் 'பண்ணுக்கி ஒளிகாட்டி' என இயைத்துக் கூறியவாறு.

அண்ணுக்கு – உள்நாக்கு. உள்நாக்கை பொட்டி மேற்செல்லும் தொள் புருவமத்தியாகிய சுழு முணேயிற் சேர்தலால் அங்கே உண்டாகின்ற ஒளியை 'அண்ணுக்கினுள்ளே அகண்ட ஒளிகாட்டி' எனக் குறிப்பித்ததாம்.

புண்ணுக்கி – வருத்தி. கோல் கொண்டோச்சும் தந்தைபோலத் தயாநிதியாகிய சிவம் நம்மை வருத்துவது நாம் தவறுகளிலிருந்து உய்வதற்கே என்பார் நட்மைப் பிழைப்பித்தவாறே' என்ற ருளினர்.

ஒண்ணு நயனத்தில் உற்ற ஒளிதன்ணேக் கண்ணுரப் பார்த்துக் கலந்தங் கிருந்திடில் விண்ணுறு வந்து வெளிகண் டிடவோடிப் பண்ணுமல் நின்றது பார்க்கலு மாமே,

600

இய் - எனின், சுழுமுதுத் தியானத்தால் சோதி தரிசனமாம் என்றல் நுதலிற்று. இ — ள்: ஒன்றுன கண்ணில்பொருந்திய ஒளி யைக் கண்ணுரக்கண்டு அங்கேகலந்து நிஃத்திருக் கின், பராகாயநெறியில் பெருவெளிதோன்ற விரைந்து சென்று, சுயம்புமூர்த்தியாகிய சிவத் தைத் தரிசிக்கலாம் என்றவாறு.

ஒண்ணும் நயலம் — விடயங்களிற் சென்று பற் ருது ஒன்றிய கண். எதுகைநோக்கி இங்ஙனமா யிற்று. முநூஅமாம். புருவமத்தியில் ஒன்றிய கண் என்பது கருத்து. புருவமத்தியில் தீப ஒளிபோல, நட்சத்திரம் போல ஆதேய மாததிரமான ஒளி யாகச் சிவம் காட்சி வழங்கு தலின் 'ஒளி தன்'னக் கண்ணுரப் பார்த்துக் கலந்து இருந்திடின்' என்றருளியது.

விண்ணுறு – பராகாயம். கெளி – துவாத சாந்தப் பெருவெளி, பண்ணுமல் நின்றது - ஆன் மாக்கள்மீது வைத்த கரு2ணேயால் தானே தோன்றிய சுயம்புவாகயே சிவம்

ஒருபொழு துன்ஞர் உடலோ டுயிரை ஒருபொழு துன்ஞர் உயிருட் சிவீன ஒருபொழு துன்ஞர் சிவனுறை சிந்தையை ஒருபொழு துன்ஞர் சந்திரப் பூவையே. 601

இம் – எனின், தியானிக்காத உலகர்நிஃக்கு இரங்குதல் நுதலிற்று

இ – ள் : ஒருக்காலாயினும், உடலோடு கலந் துள்ள உயிரை எண்ணுர்கள்: உயிர்க்குயிராக விளங்குகின்ற சிவணே எண்ணுர்கள்: சிவன் விரும்பி யெழுந்தருளியிருக்கின்ற சிந்தையை எண்ணூர்கள்; சந்திர மண்டலத்திலுள்ள சத்தியை எண்ணூர்கள்; இவர்கள் அறியாமை இருந்தவாறு என்னே என்றவாறு.

உடலுள் உயிரையும், உயிருள் சிவத்தையும், சிவனுறை சிந்தைகையும், பராகாயத்தில் ஹாகினி சக்தியையும் முறையே எண்ணுக எனத் தியான முறை தெரிவித்தவாறு. சந்திரப்பூ – சந்திர வண்ணமான ஹாகினிசக்தி. பூ என்றது உருவகம். ஆஞ்ஞாசக்கரத்தில் வெண்ணிறமான தாமரைப் பூப்போல விளங்குதலின் சந்திரப்பூ என்றருளினர் என்பது அனுபவ உரை. (53)

மனத்து விளக்கிண மான்பட எற்றிச் சினத்து விளக்கிகுர் செல்ல நெருக்கி அசேத்து விளக்குந் திரியொக்கத் தூண்ட மனத்து விளக்கது மாயா விளக்கே,

602

இய் – எனின் மனவிளக்கை ஏற்றுமுபாயம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மனத்தில் விளங்கும் விளக்காகிய சிவனே மான் என்னும் அகங்காரத்தை விளேவிக்கும் ஆற் றஃயுடையதாகிய ஆணவம் வலியொடுங்க விளங் கச்செய்து, சினமாகிய விளக்கை விலகும் வண்ணம் நெருக்கி எல்லா விளக்குகீளயும் ஒரு சேரத் திரியைத் தூண்ட மனத்து விளக்காகிய சிவம் என்றும் நீங்காத விளக்காம் என்றவாறு. ''நிலேப்பவர் மனமணிவிளக்கை'' என்றே அருள் வாக்கும் நிணவுகூர்க.

மனத்து விளக்கு – மனத்தின் கண்ணதாகிய விளக்கு. விளக்குப் புக இருள் மாய்வதுபோல. சிவம் பிரகாசிக்க ஆணவம் வலிகுன்றலின் மான்பட ஏற்றி என்றுர். விளக்காக உருவகித்தமைக்கு ஏற்ப ஏற்றி என்றமை காண்க பட – வலி குன்ற ஆணவத்திற்கு அழிதலின்மையின் இங்ஙனம் கூறப்பட்டது.

சினம் தாமதத்தால் விஃளந்து தன்ஃனயுடை யாண அவித்தையில் விளக்கஞ்செய்தலின் சினமும் விளக்காக உருவகிக்கப்பட்டது. செல்ல – வெளிச் செல்ல. நெருக்கி - இடமின்றி நெருக்கித்தள்ளி.

அணே த்து விளக்கும் - புலன்கூளச் சென்று பற்றி விளக்கம் தருவதாகிய பொறிகளாகிய விளக்குகள் எல்லாவற்றையும். திரியொக்கத் தூண்ட - முன் பின்னின்றி ஒருசேரத் தூண்ட; என்றது புறவிட யங்களாயின் ஒன்றுணரும்போது ஒன்றுணரமாட் டாது ஆதலின் வன்றெண்டப் பெருந்தகை ஐந்து பேர நிவுங் கண்களே கொள்ள இருந்தமைபோல ஐந்து பேரறிவும் சிவபரம்பொருள் ஒன்றையே பற்ற இருத்த‰ உணர்த்திற்று விளக்கு பொறி கள்; திரி விளக்குகுளப்பற்றி நிற்கும் மனம். மனத்து விளக்கு முற்கூறியது. மாயா விளக்கு நிஃ பெறுடையதாம். ''என்னுள் மன்னிய மன்னே', . எனவும், 'பூங்கோயிலுள் புக்குப் போகாதிருந் தாரே '' எனவும் வரும் திருமுறைகள் குறிப்பது \_ போல மன*த்தைவிட்*டு அகலா திருத்தல். (54) எண்ண யிரத்தரண்டு யோகம் இருக்கினும் கண்ணு ரமுதினேக் கண்டறி வாரில்லே உண்ணுடி யுள்ளே ஒளிபெற நோக்கில் கண்ணுடி போலக் கலந்திருந் தானே,

603

இம் - எனின், கடவுளக் காணுமுறை தியான மொன்றே எனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: எண்ணுயிரமாண்டு யோகமிருந்தாலும் கண்ணிறைந்த அமுதம் ஒப்பாகுகிய சிவபரம் பொருசுத் தரிசித்து அறிகின்றவர்கள் யாருமிலர். சுழுமுசு நாடியுள் ஒளிவடிவாகத் தியானிக்கின் கண்ணுடியில் ஒளிபோல அவன் கலந்திருந்தான்; அஃதுணரப்படும் என்றவாறு.

எண்ணுயிரம் என்ற எண் பல ஆண்டு என்ற அளவினின்றது. அடயோகத்தாற் பயனில்ஃ; தியான யோகமே சிறந்தது என்பதாம். உள்நாடி – புருவ மத்தியிலுள்ளதாகிய சுழுமுஃன. ஒளி – நட்சத்திரம். ஏற்றிய விளக்கு இவைபோலத் தோன்றுகின்ற ஒளி. கண்ணுடியுள் ஒளிபேரல உயிரிடைச்சிவம் கலந்திருப்பர் அதீனக் குணைலாம் என்று வருவித்து முடிக்க. (55)

நாட்டம் இரண்டும் நடுமூக்கில் வைத்திடில் வாட்டமும் இல்லே மணேக்கும் அழிவில்லே ஓட்டமும் இல்லே உணர்வில்லே தானில்லே தேட்டமும் இல்லே சிவனவ னுமே இ**ம் — எனின், தியா**னிப்பவர் தியானப்பொரு **ளாக**வே ஆவர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : கண்களிரண்டையும் மூக்கின் நுனியில் வைத்தால் வாட்டம் இல்ல ; உடலுக்கு அழிவில்ல பிராணனியங்காது ; உலகவுணர்வற்றுப் போம் ; தான் என்ற முணப்பும் அடங்கும் ; வேறுவேறுணர் தலாகிய ஆராய்ச்சி ஞானமுமில்லே சிவனே ஆகலாம் என்றவாறு.

இதனேயே பின்னர் 'விண்ணுறு பாய்ச்சிக் குளத்தை நிரப்பினுல்' என்றும், 'துதிக்கையால் உண்பார்க்குச் சோரவும் வேண்டாம்' என்றும் கூறுவர்•

நடுமூக்கில் வைத்தலாவது, இடக‰ பிங்கஃல யாகிய நாடிகளேக்கட்டி நடுநாடியாகிய சுழுமுண யில் அதாவது புருவமத்தியில் தியானித்தல்.

வாட்டம் - சோர்வு. மண - உடல், ஓட்டம் – மனத்தின் அசைவு (சித்தசலனம்). உணர்வு– பொருள்களேப் பகுத்துணரும் விலேகஞானம். இஃதிருப்பின் மனம் அடங்காமையின் ஒன்றையே பற்றிநிற்கும் போது ஒத்திட்டுப் பார்க்கும் உணர் விற்கிடமின்மை யானும் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

தான் இல்ஃ ; உணர்வோஞகிய ஆன்மாவின் செயலும் அடங்கிப்போம் என்பதாம். சேட்டம் — ஆராய்ச்சி. தியானிக்கப்படும் பொருளும் தியானிப் போனும் வேறின்றித் தியானப் பொருளாயே ஆவன் என்பதாம். (56) நயனம் இரண்டு நாகிமேல் வைத்திட்(டு) உயர்விழா வாயுவை உள்ளே அடக்கித் பிதுயரளு நாடியே தூங்கவல் லார்க்குப் பயலிது காயப் பயமில்லே தானே

605

இட் – எனின்: பிராணுயாமத்துடன் தியானிப்ப வாக்கு மரணமில்&ல என்பதுணார்த்து தல்நுதலிற்று.

இ – ஸ் : கண்களிரண் டையும் மூக்கின் நுனியில் வைத்து உயர்தலின்று தாழாத பூராணணே உள்ளே கும்பித்து, தொடக்கருதே நாடியில் அசையாம லிருக்க வல்லவர்க்கு உளதாம் பயன் உடம்பிற்குப் பயமில்ஃ என்றவாறு.

உயர்விழா — உயர்தலினின்று தாழாத, உயர்தல் மேனேக்கியே செல்லுதல். விழாமை — தாழாமை; என்றது அபானன் முதலியவாகக் கழியாது, நிச்சு வாசமாக வெளிப்படாது பிரமரந் திரம் வரை மேலேறிச் சென்று ஆஞ்ஞையூலேயே நிஃத்திருத்தல். உயர்வு என்பது விகுதி கெட்டு உயர் என முதனிஃ மாத்திரையாய் நின்றது. விழா வாயு என்பது ஈறுகெட்ட எதிர்மறைப் பெயரெச்சம்.

துயர் – துயர்வு: தொடக்கு, துயர் அரு நாடி – தொடக்கருதநாடி, நாடிகள் ஒன்ரேடொன்று பற்றியே நிற்பனவாகலின் இங்ஙனம் கூறிஞர், தூங்குதல் அசையாதிருத்தல்; ஈண்டு நிலேத்த தியானத்திருத்தலே உணர்த்திற்று. (57) மணிகடல் யாணே வார்குழல் மேகம் அணிவுண்டு தும்பி வளேபேரி கையாழ் தணிந்தெழு நாதங்கள் தாமிவை பத்தும் பணிந்தவர்க் கல்லது பார்க்கஒண் ணுதே.

இம் – எனின், <u>தி</u>யானசீலர்க்கன்றிப் பத்துந**ாத மும் அறியப்படாதென்**றல் நுதலிற்று.

இ – ள்: முத்துக்களோடு கூடிய கடல், யாணி, புல்லாங்குழல், மேகம், மணி, வண்டு, தும்பி, சங்கு, பேரிகை, யாழ் என்ற இவற்றின் நுண்டு லிகள் பத்தும், தியானக்தில் உறைத்து நின்றி அடங்கியவர்கட்கு அன்றி, வேறு யாராலும் பார்க்க ஒண்ணதே என்றவாறு.

> श्रूयते प्रथमाभ्यासे नादोनानाविधोमडान् । ततोऽभ्यासे वर्धमाने श्रूयते सूक्ष्मसूक्ष्मकः ॥

आदौ जलधिजीमृत मेरीसर्कर संभवाः। मध्ये मर्दल शंखोत्या घंटाकाहलजास्तथा॥

अंतेतुर्किकिणीवंश वीणाभ्रमरनिखनाः। इतिनानाविधानादाः श्रूयन्तेदेहमध्यगाः॥

என்ற நாதபிந்தாபநிஷத் வாக்கியங்களேக் கொண்டு ஆயுங்கால், முதற்பழக்கத்தில் பலவகை யான கடல் மேகம் பேரிகை முதவியவற்றைப் போன்ற நாதம் கேட்கப்படுகிறது: பின் நாதாநு தந்தானம் வளர்ச்சி யடையுப்போது நுண்ணெஷி நுண்டுணுலியாகக் கேட்கப்படுகின்றது; பிராணன் பிரமரந்திரத்திற் செல்லுங்காலத்துக் கடல். பேரி சருச்சரம் முதலியவற்றன் ஒலியும், வாயு பிரமந் திரத்தில் நிஃத்தபோது மத்தளம் சங்கு, மணி, காகளம் என்பனவற்றின் ஒலி போன்ற ஒலியும். பின்பு கிண்கிணி, குழல். வீண, வண்டு இவற்றின் ஒலிகளும் உடனடுவே கேட்கப்படுகிறது என்ப தறியப்படும், மேலும்,

## महति श्रृयमाणेऽपि मेघभेर्यादिकेध्वनौ । तत्रसृक्ष्मात्सृक्ष्मतरं नादमेवपरामृशेत् ॥

என்ற பிரமாணங்கொண்டு. எவ்வளவு பேரொலிகள் கேட்கப்படினும், அவற்றுள் நுண்ணிதின் நுண்ணதாகிய ஒலியையே தியாவிக்கவேண்டும்; அதிலேயே நிஃபோறும் களிப்பும் இருக்கின்றன என்றும் அறியப் பெறும். ஆதலால், நாதங்கள் பத்தையும் கலந்து கூறியிருப் பினும் அவற்றின் நிஃவேறு பாடுகளே அறிந்து தியானிக்க

தணிந்தெழுநாதம்–சூட்சுமநாதம். இஃதறியார் வேறு கூறுப. அது யோகநூற் 'கருத்தண்றென ஓர்க'. பணிதல் - மனம் அடங்கல். (58)

கடலெ நெடு வே கக் களிறெடும் ஓசை அடலெ நெய்வியே அண்டரண டத்து சுடர்மன்னு வேணு சுரிசங்கின் ஒசை நிடமறி யே கிக்கல் லாற்றெரி யாதே. இ**ம் - எனின்.** இவ்வோசைகள் திடயோகிக்கே தெரியு**மென்றல் நு**தலிற்று.

இ — ள்: அத்தகைய விணேகீன அழித்தலொடு, பராகாயத்தில் பரஞ்சுடர் மன்னு தீலத் திடமாக அறியவல்ல யோகியர்க்கன்றி. கடல், வேகம் பொருந்திய யாணே இவற்றின் ஓசையும், புல்லாங் குழல், சுரிந்த வாயினேயுடைய சங்கு இவற்றின் ஓசையும் அறிய முடியாது என்றவாறு.

அவ்வினே அடலொடும், அண்டரண்டத்துச் சுடர் மன்னு திடம் அறி யோகிக்கு அல்லர்ல், கடலொடு வேகக்களிற்னுடு மோசை வேணு சுரிசங்கிணேசை தெரியாது எனக் கூட்டிப் பொருள் கோண்க, ஓசைகளே இணத்துக்கூருது இருகூறு படுத்துக் கூறியது நிஃவேறுபாடு கருதி என்பதை முன்னர்க் காட்டிய வற்றுன் உணர்க.

சுடர் - ''சோதியே சுடரே'' என்றருளப் பெற்ற பரசிவம். மன்னுதலாகிய திடம் என இயையும். சுரி சங்கு – ''சுரிமூக்கு நொள்ஃ '' என்புழிப்போலக் கொள்க.

ஈசன் இயல்பும் இமையவர் ஈட்டமும் பாசம் இரங்கப் பரந்துயி ராய்நிற்கும் ஓசை யதன்மணம் போல விடுவதோர் ஓசையும் ஈசன் உணரவல் லார்க்கே,

608

இம் – எனின், நாதமே அ‱த்துலகும் என்பது உண்ர்த்துதல் நாதலிற்று. இ - ள் : இறைவணே அறிந்து தியானிக்க வல் லார்க்கு அவனியல்பும், இமையவர் முதலான உயிர்த் தொகுதியும், பாசம் அழிய எங்கும் பரவி உயிர்களாக வளங்கும் ஓசையும் அதன் மணம் போல சூட்சுமமாய் இயங்கும் நாதமுமாகிய அணேத்தும் நாதவடிக்க என்றவாறு.

உணரவல்லார்க்கும் இயல்பு**ம் ... ஓசையும்** ஆம் என ஒரு சொல் வருவித்து முடிக்க.

ஈசன் இயல்பு நாதமாம் என்றது ஈசன் பரநாத வடிவினஞுக இருப்பதுகருத் இமையவர் ஈட்டமும் . பரந்துயிராய் நிற்கும் என்றது தேவரும் மக்களும் முதலான உயிர்த்தொகுநிகள் யாவும் அபரநாத வடிவாகிய மாயையின் வடிவாதலின் கூறியது.

பாசம் இரங்க ஆண வமலக்கலப்பாலுண்டான பந்தம் நீங்க ஓசை அதன் மணம்போல-ஓசையும், அதன் அறிவுவடிவான வாசணயும்போல. மணிஓசை அழியினும் அதன் உணர்வு மடியாமைபோல இருப் பது. இவ்வுண்மைகள் யாவும் சிவணத் தியானிப் பார்க்கே சித்திப்பது என்பதாம். (60)

நாத முடிவிலே நல்லாள் இருப்பது நாத முடிவிலே நல்யோகம் இருப்பது நாத முடிவிலே நாட்டம் இருப்பது நாத முடிவிலே நஞ்சுண்ட கண்டனே.

609 ·

இம் – எனின், ஓசையும் அடங்கிய இடமே சிவம் வெளிப்படுமிடம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று

610

இ - ள்: ந்ரத தத்துவத் தின் முடிந்தவிடத்திலே சத்தி விளங்குவள் நாதாந்தமே யோகத்திற்குச் சிறந்த இடம். நாதம் முடியுமிடமாகிய பிரமரந் திரத்திலே நமது பார்வை பதிவது அல்விடத்தி லேயே திருநீலகண்ட சிவம் விளங்கும் என்றவாறு.

முதற்கண்ணதாகிய நாதமுடிவு நாததத்வ முடிவை சத்தியினின்று நாதம் பிறத்தலின் முடியும் போது இது அச்சத்தியினிடமே ஒடுங்கு த<sup>லி</sup>ன் நாத முடிவிலே நல்லாளிருப்பது என்றருளினர்.

இரண்டாவதாகிய நாதமுடிவு ஓசையற்ற இடம். யோகம் கைவர3வண்டுமாயின், புறவோ சையும் அகவோசையும் அற்றஇடம் சிறந்ததாகலின் இங்ஙனம் அருளியது.

மூன்றுவதாகிய நாதமுடிவு ஒலிகள் சென்று மடங்குதற்கிடமாகிய பிரமரந்திரம். அங்கே அகப் பார்வையாகிற தியானம் பதிய வேண்டும் என்பதாம்.

நான்காவதாகிய நாதமுடிவு சுத்தம∷ைய யையுங் கடந்த நிஃல. (61)

உதிக்கின்ற ஆறினும் உள்ளங்கி ஐந்துந் துதிக்கின்ற தேசுடைத் குரங்கிருள் நீங்கி அதிக்கின்ற ஐவருள் நாதம் ஒடுங்கக் கதிக்கொன்றை ஈசன் கழல்சேர லாமே,

இம் – எனின், ஓசைபொடுங்கத் திருவடிஞோனம் சித்திக்குமென்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ — ள் : ஆதாரங்கள் ஆறினும் தோன்றுகின்ற ஐந்து ஒலிகளாலும், எல்லா நூல்களானும் புகழப் படுகின்ற ஒளிபடைத்த மிக்க இருளாகிய ஆணவம் நீங்கப்பெற்று, ஐந்து தன்மாத்திரைகளிலும் சிறந்ததான ஓசை ஒடுங்க, கொன்றைமாஃயை அணிந்த ஈசன் திருவடியைச் சேரலாம் என்றவாறு.

ஆநினும் உதிக்கின்ற ஐந்து உள்ளங்கி: மூலா தாரம், சுவாதிட்டானம், மணிபூரகம், விசுத்தி, அநாகதம், ஆஞ்ஞை என்ற ஆறு ஆதாரங்களிலும் தோன்றுகின்ற சந்திரன், சூரியன், அக்கினி, தீபம் பெருவெளியாகிய ஐந்தொளிகள்.

ஆணவம் துதிக்கப்படுதலாவது தன்னேயுங் காட்டாமல் தஃலவணயுங்காட்டாமல் ஆன்ம அறிவைத் தடுதது நிற்பது என ஆகமங்களால் புகழப்படுதல். தேசு – கருமையாகிய ஒளி. தூங்கு இருள் – செறிந்த இருள் வடிவான ஆணவம்

ஐவரு**ள் அ**திக்கின்ற நாதம் என மாற்றிக் கூட்டுக. ஐவர் - புலன்கள் அதிக்கின்ற - சிறந்த. ஓசையே புலன்களிற் சிறந்த**ி**தன்பது.

பஞ்சேந்திரியங்களேயும் விடயங்களிற்செலுத்தி அதிட்டித்து நிற்கின்ற மாயை எனலுமாம். இப் பொருளில் ஐவர்-பொறிகள்; அதித்தல்-இயக்கு தல்; நாதம் – மாயை.

கதியாக, கழல் சேரலாம் என விரித்துப் பொருள் கொள்க. (62) பள்ளி அறையிற் பகலே இருளில்லே கொள்ளி அறையிற் கொளுந்தாமற் காக்கலாம் ஒள்ளி தறியிலோ ரோசன் நிளிது வெள்ளி அறையில் விடிவில்லே தானே. 611

இம் – எவின். ஆஞ்ஞை அனுபவம் அறிவித்தல் நுதலிற்று

இள்: பராசத்டு தங்குபிடமாகிய பிரமரந்திரத் தில் ஒளியேயன்றி இருளில் ஃயாங். அறையாகிய உடலில், அக்கினி கொளுத்தாமல் காக்கலாம். ஒளி யுடையதாகிய இதனேயறியில் ஒர்யோசனே நீள மானது. இவ்வ கணமான வெள்ளிய அறையில் விடிவேயில் ஃ என்றவாறு.

பள்ளியறை — பராசத்தியைக் கூடுமிடமாகிய ஆஞ்ஞை. பகலே என்றது எப்போதும் ஒளிமயமாக இருத்தலின், அறையில் கொள்ளி கொளுந்தாமல் காக்கலாம் என்றது உடலின் மரண ந்தால் கொள்ளி கொளுத்தாதபடி காக்கலாம் என்றவாறு. இது மரணமில்லே என்பதை விளக்கியவாறு. பிரமரந் திரத்தில் வெப்பந்தாக்காதவாறு காக்கலாம் எனேலுமாம்,

ஒள்ளிது — ஒளியுடையதாகிய இந்நிஃ ைய. ஓர் ஓசுண நீளிது - ஓர் தியானத்தால் எய்தப்பெறுவது, ஓசுணே — தாரம் ; தியானமும் ஆம். இப்பொருளில் யோசுண் என்பதன் விகாரம்.

வெள்ளி அறையில் – வெண்மையான மதிமண் டலமாகிய பிரமரந்திரத்தில். விடிவுஇல்ஃ - எப்போதும் ஒளி பரந்திருந்தலின் விடிவேயில்லே என்பதாம். (63)

கொன்ட விரதங் குறையாமற் **ருணென்றித்** தண்டுடன் ஓடித் தலேப்பட்ட யோகிக்கு மண்டலம் மூன்றினும் ஒக்சு வளர்ந்தபின் பின்பமும் ஊழி பிறியா இருக்குமே.

612

ூம் – எனிவ், இ*துவுமது.* 

இ – ள் : தாம் மேற்கொண்ட இயம நியம முதலிய விரதங்களிற் சிறிதும் குன்றுது, முதுகந் தண்டாகிய வீணுதண்டுடன் ஒன்றி மேல்நோக்கி ஏறிச்சென்று பிரமரந்திரத்திற் கூடிய யோகிக்கு மூன்று மண்டலங்களிலும் தட்ப வெப்பங்களேத் தாங்கி வளர்ந்த பிறகு உடல் ஒருழிக்காலம் பிரியாமலிருக்கு மென்றவாறு.

விரகம் – இயமமுதல் தியானம்வரை கூறப் பட்ட விரதங்கள். ஒன்றி – ஒன்றுபட்டு. தண்டு – வீணத்தண்டெனக் கூறப்படும் முதுகந்தண்டு. தீஃப்பட்ட - தஃயில் பிரமகபாலத்துச் சென்று பதிந்த; என்றது தியானிக்குமிடம் கூறியது,

மண்டலம் மூன்று – சந்திரன் சூரியன் அக்கினி யென்ற மூன்று மண்டலங்கள். நாடிகளே மண்ட லம் என்று குறித்தது. ஒக்க வளர்தல் – ஏற்றத் தாழ்வின்றி மூன்று நாடிகளிலும் தாரணேசெய்து தியானிக்கப் பழகுதல். அங்ஙனம் பழகின் தட்ப வெப்பங்கள் உடஃப் பாதியா; சமனிஃ விளேயும் என்பதாம். பிண்**டம் – உட**ல். ஊழி பிரியாதிருக்கும் **–** ஒருழிக்காலம் அழியாது என்பதாம். (64)

அவ்வவர் மண்டல மாம்பரி சொன்றுண்டு அவ்வவர் மண்டலத் தவ்வவர் தேவராம் அவ்வவர் மண்டலம் அவ்வவர்க் கேவரில் அவ்வவர் மணடல மாயமற் ரேரர்க்கே

613

இப் – எனின், மூன்று மண்டலங்களின் இயல்பும் தேவேதையும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அவ்வவர்க்கு உரிய மண்டலங்களும் ஆகின்ற தன்மைபொன்று உண்டு. அவ்வவர்க் குரிய மண்டலங்களில் அவரவர்களே தேவராம். அங்ஙனமாயின் அவரவர்களுக்கு உரிய மண்டலங் கள் ஏணேய உயிர்கட்குத் து2ணக்கருவிக் கூட்டமாம் என்றவாறு.

அவ்வவர் மண்டலம் என்றது முற்கூறிய மூன்று மண்டலங்களேயும். இந்த மூன்று மண்ட லங்களும் முறையே பிரமகிரந்தி, விஷ்ணுகிரந்தி, ருத்ரகிரந்தி என்றும் கூறப்படும். சந்திரமண்ட லாதிபதயே பிரம்மணே நம: சூரியமண்டலாதி பதயே விஷ்ணுவே நம: அக்னிமண்டலாதிபதயே ருத்ராய நம; என்ற சிவபூஜை மந்திரங்களால் அந்தந்த மண்டலங்களுக்கு அவரவர் தேவராதல் அறிக.

இணக்கின்ற நெஞ்சத் திருட்டறை உள்ளே முணேக்கின்ற மண்டலம் மூன்றினும் ஒன்றித் துணப்பெரும் பாசத் துருவிடு மாகில் இணப்பின்றி மார்கழி ஏற்றம தாமே. இம் – எனின், ஆன்று கிரந்திக**ோயும் கடந்து** அன்போடு தேட ஞானேதயமாம் எ**ன்பது உணர்த்** துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வருந்துகின்ற உடலாகிய இருட்டறை யுள் தோன்றுகின்ற மணடலங்கள் மூன்றினும் பொருந்தி, துஃனையாகிய நடுநாடி வழியாகப் பேரணீ போடு அராயின் இஃபைப்பகன்று, மார்கழி மாதமாபு என்றவாறு.

இனுக்கின்ற நெஞ்சம் - உலகப் பற்றுள் சிக்கித் தேவிக்கின்ற மனம், நெஞ்சத்து இருட்டறை உள்ளே -மனத்தகத்ததாகிய ஆணவவல்லிருள் மூடிய இடத் தில், தியானச்சிறப்பால் இருள் நீங்க ஒளிமண்ட லம் தோன்றலின் இருட்டறையுள்ளே முகோக்கின்ற மண்டலம் என்ருர்.

துளே-நடுநாடி. பெரும்பாசம்-பேரன்பு. திருவு தல் — ஆராய்தல். மார்கழி — ஆணவ இருள் நீங்க ஞோனசூரியன் எழு இன்ற வைகறைப்போது. ஆதலின் இருள் நீங்கி விடிவெள்ளி தோன்றும் என்ருராம். மாதங்களுள் மார்கழி சிறந்தமை ஓர்க.

சுழு முடு வேழியாகத் தியானிப்பார்க்குப் பிரமரந்திரத்தில் ஒளிதோன்று தலின் மார்கழி மாதம் சிறக்கும் எனக் குறிப்பிட்டவாரும். (66)

முக்குண மூடற வாயுவை மூலத்தே ரிக்கென மூடித் திரித்துப் பிடித்திட்டுத் தக்க வலமிடம் நாழிகை சாதிக்க வைக்கும் உயிர்நிலே வானவர் கோணே. இம் - எளின், பிராணுயாம தாரஃனயுடன் தியா னிக்க உடலழியாது என்பதுணர்ததுதல் நுதலிற்று.

இடள்: முக்குணங்களாலும் உடிப்பட்ட தன்மை நீங்கப் பிராணணே மூலாதாரத்தேயே உறுதியாகக் கும்பித்து, மாறச் செலுத்திப் பிடித்து. முற்கூறப் பட்ட கால அளவுப்படி இடபிங்கலேகள் வழியாகச் சாடுக்க, தேவர்கோனு கிய சிவபெருமான் உடன் அழியாமல் உதவும் என்றவாறு.

முக்குணமுடு: ஆன்மாவை, ராசதம் தாமதம் சாத்துவிதம் என்ற மூன்ற குணங்களும் மூடி மறைத்திருத்தலின் ஆன்மா அவற்றின் வயப்பட்டு மயங்குதலின் அது நீங்கப் பிராணுயாமத் தியானம் செய்க என்றதாம்.

சிக்கென மூடி பென்றது குண்டலியை மூட அது புறப்பட்டுப்போகவே தொடங்குமாதலின் உறுதியாக மூடுக என்பதாம். திரித்து - ரேசக பூரகங்களே மாறி மாறிச் செய்து.

நாழிகை -- ரேசக பூரக கும்பகங்களுக்கு முன்னர் விதிக்கப்பட்ட மாத்திரையளவு. உயிர் நிஃ – உடல் ; உயிர் நிற்றற்கு இடமாதலின் இப்பெயர் பெற்றது. (67)

நடலித்த நாபிக்கு நால்விரல் மேலே மடலித்த வாணிக் கிருவிரல் மேலே கடலித் திருந்து கருதவல் லார்கள் சடலத் தஃவேணேத் தாமறிந் தாரே. a

இம் - எளின், சீவணே அறிந்தவர் **இவரென்றல்** நுதலிற்று.

இ – ள் : சிறந்த நாபிக்கு நால்விரல் மேலதாக இதழ்களோடு கூடிய நாதந்தோன்றும் இடமாகிய விசுத்தித்தானத்திற்கு இருவிரலளவு உள்ளே அதாவது அநாகததானத்தில் கடல்போல அடங்கி யிருந்து தியானிக்க வல்லவர்கள். இவ்வுடற்றலே வணிய உயிலர அறிந்தவர் ஆவர் என்றவாறு.

நடலித்த - அசைந்தாடுகின்ற என்றுமாம்; தீ அசைந்தாடும் இடம் அதுவாதலின். மடலித்த — இதழ்களோடு கூடிய; விசுத்தித்தானம் பதிறைற இதழ்களோடு கூடியதாகலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். வாணி - ஒலி. ஈண்டு நாதம்; தானியாகு பெயராக விசுத்தித் தானமாகிய கண்டத்தின் அடியை உணர்த்திற்று.

கடலித்து – கட‰பொக்க இருந்து. அ‰ யின்றி அடங்கியிருக்கும்கட‰ப் போல இருந்து. சடலம் - உடல். சடலத் த‰வன் – ஆன்மா

அநாகத சக்கரத்தில் பன்னிரண்டுவர்ணங்க ளோடுகூடிய பன்னிரண்டி தழ்த் தாமரையும், அதன் காணிகையில் அறுகோண வடிவான வாயுமண்டல மும், அதன்மேல் திரிகோணமும், அதன்மேல் யம் என்னும் வாயு பீஜமும், அதன்நடுவில் ஈசனும் இருக்கிருர். அக்கர்ணிகையின் செந்தாமரையில் காகினி சத்தியும், நடுவிலுள்ள திரிகோணத்தில் பாணலிங்கமும், அதன் கீழ்த்தீபமொட்டுவடிவான ஹம்ஸ ரூபமான உயிரும் இருக்கின்றன, இக்கேர்ணி கையின் கீழேதோன் எட்டிதேழ்ப் பதுமத்தில் அகப் பூசைக்குரிய இடமிருக்கிறது என யோகசூடாமணி முதலிய நூல்கள் கூறுதலின், அநாகத தியானம் வல்லவர்கள் ஆன்மாவை அறிவர் என்றருளியது. இக்கருத்தறியாதார் கிடைத்த குறிப்புக்கினக் கொண்டு ஏதாயினும் எழுத வேண்டுமே என்று உரையை எழுதி நிரப்பினர். அதன் உண்மை இவ் யோகநூல்களின் து 2ீணக்கொண்டு ஆய்க (68)

அறிவா யசத்தென்னு மாரு றகன்று செறிவான மாயை சிதைத்தரு ளாலே பிறியாத பேரரு ளாயிடும் பெற்றி நெறியான அன்பர் நிஃலயறிந் தாரே,

617

0

இம் - எனின் முறையான ஞானிகள் இவரெனல் நுதலிற்று.

இ - ள் ஞானமே வடிவாய், சடமாகிய முப்பத் தாறு தத்துவங்கீளயும் கடந்து, மிகச் செறிவாக ஆன்மேவிளக்கம் சிற் தும் தோன்ரு தபடி மறைத்து நிற்கும் மாயையை அழித்து அவனருளாலே என்றும் பிறியாத பேரருளாக இருக்கு ந்தன்மையை உணர்ந்து முறைப்பட்ட அன்பர்க ளே உண்மையை உணர்ந்தோர் ஆவர் என்றவாறு.

ரிதேசித்தாகிய ஆன்மா சித்தேயாக இருக்கஃல அறிவாய் என்ருர் மாயையின் காரியமாகிய மண் முதேற் சிவமீறுனதத்துவங்கள் முப்பத்தாறும் அழிவுளுவாதலின் அசத்டுதென்னும் ஆருறு என்றெருளினூர், அவற்றை அகறலாவது அவற்றுட் பட்டு மயுங்காது கடத்தல் இவ்வண்ணம் தனுகரண புவன போகங்க**ளில் ம**யங்கி **அழுந்தப்** பண்ணும் உபகாரமலமாகிய **மாயையைக்கெடுத்து** . என்பதாம்.

அவனருட்டுணே இருந்தாலன்றிப் பேரருள் வடிவாகத் தான் வியாப்பியமாக அடங்கியிருத்தல் முடியாதாகலின் பிறியாத பேரருளாய் என்றது. நெறியான அன்பர் - இத்தன்மையிலேயே ஊற்ற மாக நின்ற அன்பர்கள். உண்மைகண்டவர்கள் என்றவாரும். (69)

#### 9. சமாதி

சமாதியாவது உயிரும் இறையும் இரண்டற ஒன்றி, சங்கற்ப விகற்பங்கள் அற்று இருக்கும் நிஃல. இதணே ஏணேயநூல்கள் அப்பொடு பெய்த உப்பே போல உயிரினிடமாக மனம் ஒன்றும் நிஃலியன்றும் சீவாத்ம பரமாக்மாக்களின் நெருக்கம் என்றும் உரைக்கும். இதணப்பதிஞன்கு திருமந்திரங்களான் உணர்த்திய தொடங்கிஞர்.

சமாதி யமாதியிற் ருன்செல்லக் கேட்கின் சமாதி யமாதியிற் ருனெட்டுஞ் சித்தி சமாதி யமாதியில் தங்கினேர்க் கன்றே சமாதி யமாதி தஃப்படுந் தானே

618

இம் - வெின், சமா தியின் இலக்கண முணர்த்து தெல் நாதலிற்று

ஓ ∙ ள்: இயமம் முதற்கொண்டு சமாதிவரையி**ற்** சொல்லககேட்கின். சமாதி என்பது இயமமுதலா**ன**  **எட்டு உறுப்புக்களிலும் சித்**திபெறுதலாம். இந்**த எட்டு** யோக உறுப்புக்களிலும் நிஃ பெற்ரோர்க்க இவை சித்திக்கும் என்றவாறு.

யமாதியிற் சமாதி என மாறுக. இயம முதலா யின யோக உறுப்புக்கள்; ஆதலின் அவை நிஃக்க - யோக மா கிய சமாநி நிஃக்கும் என்பதி கேருத்து.

> விந்துவும் நாதமும் மேருவில் ஓங்கிடின் சந்தியி லான சமாதியிற் கூடிடும் அந்த மிலாத அறிவின் அரும்பொருள் சுந்தரச் சோதியுந் தோன்றிருந் தானே

619

இம் – எனின், சமாதி கூடுதலின் பயணுணர்த்து தெல் நுதலிற்று.

இ-ள்: இவ்வுடலில். சுழுமுணே நாடியில் சிவ சத்திகள் வெளிப்பட்டுச் சிறந்து தோன்றின். யோகமான சமாதி கூடும். இறுதியற்ற ஞான சொரூபமான சிவபரம்பொருளாகிய அழகிய சோதி வெளிப்படும் என்றவாறு.

விந்து - சத்தி. நாதம் - சிவம். சுழுமுண சதா சிவம் எழுந்தருளியிருக்கும் இடம் எனச் சித்தாந்த சாராவளி கூறும். சதாசிவம் சிவசத்தி கூடிய அரு வுருவத் திருமேனி. ஆகவே மேருமஃயோகிய இவ் வுடூலின் உச்சியாகிய பிரமரந்திரத்தில் விந்து நாத மாகிய சதாசிவம் விளங்க, அதண ஆன்மாச் சந் தித்து நிஃபெறுதலே சமாதி என்பது கருத்து. அங்ஙனம் சமாதி கூடும்போது அநாதி நித்தமான ஞானசொரூபியான பரம்பொருள் அழகான சோதி யாகக் காட்சிவழங்கும் என்பதாம்.

சுந்தரச்சோதி – மறைந்திருந்து வெளிப்பட்ட சோதி. சுந்தரம் – நஷ்ட திரவியலாபம். (71)

மன்மனம் எங்குண்டு வாயுவும் அங்குண்டு மன்மனம் எங்கில்லே வாயுவும் அங்கில்லே மன்மனத் துள்ளே மகிழ்ந்திருப் பார்க்கு மன்மனத் துள்ளே மனேலய மாமே.

620

இம் = எனின், மனத்திற்கும் பிராணவாயுவிற்கு முள்ள இயைபு உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : நிணேத்தலேச் செய்கின்ற மனம் எங்கே யுண்டோ அங்கு பிராணவாயுவும் உண்டு. அஃதின் ருயின் வாயுவும் இல்லே. அம்மனத்துள் மகிழ்ந்து சமாதி கூடுவார்க்கு அம்மனமும் சதாசிவத்தினிடம் லயமாம் என்றவாறு.

மனம் என்பது நிணத்தஃச் செய்வது என்று காரணப் பெயர் ஆதலின் மன் மனம் என்றபோது நிணேயும் மனம் எனச் சொற்பொருள் விரித்தலாம். தூல சூக்கும உடல்களேப் பொருந்தும் மனம் என்றுமாம். ஆகவே பிராணன் ஒடுங்க மனம் ஒடுங்கும்; மனம் ஒடுங்க மனேலயமாகிய செவம் தோன்றும் என்பதாம். (72)

விண்டலர் கூபமும் விஞ்சத் தடவியுங் கண்டுணர் வாகக் கருதி யிருப்பார்கள் செண்டு வெளியிற் செழுங்கிரி யத்திடை கொண்டு குதிரை குசைசெறுத் தாரே.

621

இம் – எனின்: சமா திகூடும் உபாயம் உணர்த் தாதல் நாதலிற்று.

இ-ள்: சமாதி கூடுமவர்கள், மஃயுச்சியில் விளங்கும் கிணற்றையும் விந்தியாடவியையும் கண்டு, ஞான சொரூபமாக அதனேக் கருதித் தியானிப்பார்கள்; மனமாகிய குதிரையைச் செழுமையான மஃயில் உள்ள செண்டு வெளியிற் கொண்டுபோய்க் கடிவாளத்தையிழுத்து அடக் கிஞர்கள் என்றவாறு.

குதிரையில் ஏற்ப் பல இடங்களேச் சுற்றிச் செண்டு வெளியில் ஓடவிட்டு அழகான மஃஸ்யடி வாரத்தில் கட்டிவைத்தல்போல, மனமாகிய குதிரையைப் பிரமரந்திரமாகிய கிணற்றையும் அதனேச்சுற்றியுள்ள உச்சந்தஃயாகிய விந்தியாட வியையும் சுற்றப் பார்த்து அதற்கு அப்பாலுள்ள துவாதசாந்தப் பெரு வெளியாகிய செண்டு வெளி யில் ஓடவிட்டு அங்கே விளங்குகின்ற செழுமஃல யாகிய சிவத்தினிடம் கடிவாளமாகிய பிராணனே யிழுத்து நிஃபெறுத்தலாகிய சமாதியைச் செய் பவர் சிவயோகி எனப் பிறிதுமொழிதலணியாம்.

விண்டு - மஃ, என்றது உடஃ. அலர்தல் -தோன்றுதல். கூபம் - கெணறு போல்வதாகிய பிரம ரந்திரம். விஞ்சம் - விந்தியம் என்பதன் மரூஉ. விஞ்சத் தடவி - உச்சந்தஃயும் அதனேச்சுற்றி அடர்ந்துள்ள உரோமக்காடும். அங்கே பிராணனே நிறுத்தித் தியானிக்கின், அதற்கு மேலதாகிய பெரு இளியிற் செல்லலாம். செண்டுவெளி-குதிரையை ஓடவிடும் வையாளி வீதி. அங்கேயுள்ள செழுங்கிரி பரசிவம் அங்கே சென்று மனமாகிய குதிரையைப் பிராண இகிய கடி வாளத்தை இழுத்துப் பிடித்து மடக்கிக் கட்டுதலே சமாதியாம் என்றவாறு. குசை - கடிவாளம். (73)

மூல நாடிமுக் கட்டல குச்சியுள் நாலு வாசல் நடுவுள் இருப்பர்காள் மேஸே வாசல் வெளியுறக் கண்டபின் காலன் வார்த்தை களுவிலும் இல்ஃேயே.

622

இம் – எனின், சமாதி கூடுவார்க்கு மரணபய**ம்** இல்ஃ என்றல் நுதலிற்று-

இ - ள் : மூலநாடியிலிருந்து முக்கட்டிணேயும் பேதித்து, கூரையுச்சியில் நாலு வாசலுக்கு நடுவில் இருக்கும் சமாதியாளர்களே! நீங்கள் பிரமரந்திர மாகிய மேஃ வாசஃ அடுத்துள்ள பெருவெளியைக் கண்டபின், உங்களுக்குக் காலன் என்ற சொல்லுங் கூடக் கணுவிலும் இல்ஃ என்றவாறு.

மூலநாடி சுழுமுணே. இருகால்களின் பெருவிரல் தொடங்கி மூலா தாரம்வரையில் இரு கூருக வரும் நடு நாடி, மூலா தாரத்திலிருந்து புருவநடுவரை ஒன்ருகி, பிரமகிரந்தி, விஷ்ணுகிரந்தி, ருத்திர கிரந்தி என்ற மூன்று முடிச்சுக்களேயுடைமையின் மூலநாடி முக்கட்டு அலகு உச்சி ' என உருவகிக் கப்பட்டது. கட்டு – கிரந்தி (முடிச்சு). அலகு – வீட்டு மேற்கூரைக்கிடப் படும் மரம்! ஈண்டு ஆஞ்ஞாசக்கரத்தைக் குறித்தது. நாலுவாசல்

623

கண் காது வாய் மூக்கு ஆகிய நான்கு வாசல். அதன் நடு – புருவம் மேஃவாசல் - எல்லா வற்றிற்கும் மேலேயுள்ள உச்சிவாசலாகிய பிரமரந் திரம். அதீன அடுத்துள்ள வெளி - துவாதசாந்தப் பெருவெளி. காலன் என்ற வார்த்தை கணைவிலும் இல்ஃ என்றது மரணமில்ஃ என்பதை வற்புறுதிக் கூறியவாரும். (74)

மண்டலம் ஐந்து வரைகளும் ஈராறு கொண்டிட நிற்குங் குடிகளும் ஆறெண்மர் கண்டிட நிற்குங் கருத்து நடுவாக உண்டு நிலாவிடும் ஓடும் பதத்தையே.

இம் — எனின், சமாதியினிற்பார் திருவடி ஞானம் சீச்ர்வர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: மண்டலங்கள் ஐந்தும், அவற்றிற்கு உரிய இடங்கள் பன்னிரண்டும், அவற்றை இட மாகக் கொண்டு விளங்கும் குடிகள் ஆறுபேரும், எண்மரும் இவற்றைக் காணநிற்கும் கருத்தின் நடுவில் எங்கும் வியாபகமாக ஓடும் திருவடியை அனுபவித்து விளங்குவன் சிவயோகி என்றவாறு.

மண்டலம் ஐந்தாவன: பிருதிவி மண்டலம், அப்புமண்டலம், தேயுமண்டலம், வாயுமண்டலம், ஆகாயமண்டலம் என்பன.

வரை – வரைந்து கொடுக்கப்பெற்ற இடங்கள் அவை பன்னிரண்டாவன: மூலாதாரம். சுவாதிட் டானம், மணிபூரகம், அநாகதம், விசுத்தி, அண்ண்மீ; ஆஞ்ஞை, பிரமர்ந்திரம், சிரசுக்கு மேலிடம், துவாத சாந்தம், அதற்குமேலிடம், பரவெளி என்பனவாம், இவற்றுள் பத்தா தாரங்கள் வரை சித்தாந்தசாராவளியிலும், அதற்கு மேல தாகிய இரண்டாதாரங்கள் தியானபிந்துவிலும் கூறப்பட்டுள்ளன.

அங்கே வாழ்கின்ற குடிகள் அறுவர்; கணைபதி பிரமா, விஷ்ணு, ருத்ரன். மகேசர், சதாசிவன் இவர்கள். பிருதிவி மண்டலத்து ஜடராக்கினி சத்தி யும், அப்பு மண்டலத்து ராகினி சத்தியும், தேயு மண்டலத்து லாகினி சத்தியும், வாயுமண்டலத்துக் காசினிசத்தியும் ஆகாயமண்டலத்து ஸாகினி சத்தியும் ஆகிய மண்டலத்தெய்வம் ஐந்தும், அதற்குமேல் புருவநடுவில் ஹாகினியும், பிரமரந் திரத்தில் சதாசிவமும். அதற்கு மேல் பரசிவமும் விளங்குகின்றமையின் எண்மர் என்றருளிஞர்.

இவற்றைக் கண்டிட நிற்கும் கருத்தாவது, தியானித்துச் சமாதிகூடும் உள்ளம், அவ்வுள்ளம் திருவடி ஞானத்தை அனுபவித்**து** விளங்கு**ம்** என்பதாம்.

இங்ஙனமன்றி ஆற எண்மர் என்பதற்கு ஆதாரத் தெட்வங்கள். மண்டலத்தெயவங்கள் சந்திர சூரியர்கள் சக்திகளுமாம் எனத் தொகை யாகக் கூறுவாரும் உளர். சந்திர சூரியர்கள் மண்டலத் தெய்வமாக பிரமனும் விஷ்ணுவும் அதிட்டித்து நிற்க விளங்குபவர்கள் ஆதலின் வேறு கூறல் வேண்டாமையானும், சக்திகள் பலரையும் ஒன்ருக எண்ணுதல் கூடாமையானும் அவர் குறிப் புரை ஆராய்தற்குரியது. பூட்டொத்து மெய்யிற் பொறிப்பட்ட வாயுவைத் தேட்டற்ற வந்நிலஞ் சேரும் பபுவைத்து நாட்டத்தை மீட்டு நயனத் திருப்பார்க்குத் தோட்டத்து மாம்பழந் தூங்கலு மாமே. 624

இம் — எளின், பிரான‱ன அடக்கில் சிவத்தைத் தேரிசிக்கலாம் என்றல் நுதலிற்று.

இ — ள் : இவ்வுடலில் பூட்டைப் பொறியைப் போலப் போய் மீளுகின்ற பிராணவாயுவை, தேட்டமற்ற பிரமரந்திரத்தில் பொருந்தச் சேர்த் தித் தேடியஃதேஃ விட்டு விழித்தபடி இருப்பார்க்கு தோட்டத்தில் மாம்பழந்தொங்கும் அதீன நுகரலா மென்றவாறு.

மெய்யில் பூட்டு ஒத்து பொறிப்பட்ட வாயுவை உடம்பில் பூட்டைப் பொறியைப்போல மேலுங் கீழுமாகப் போய்ப்போய் அகப்பட்டுக் கிடக்கின்ற பிராண வாயுவை. பூட்டைப்பொறி - கிணற்றுச் சகடை. அதில் கட்டிய கயிறு மேலுங்கீழுமாக மாறிமாறிப் போய் வருதல் உச்சுவாச நிச்சுவாச மாகப் பீராணன் இயங்கிக் கொண்டேயிருத்தல்: அதண உச்சியில் கட்டிப்போட்டால் சிவம் விளங்கும் என்பதாம்.

தேட்டம் - தேடுதல். அம் தொழிற் பெயர் விகுதி. இடகஸ் பிங்கஸ் வழியாகப் பூட்டையில் கயிறுபோலப் போய் வந்து கொண்டிருக்கும் வாயு வைகட்டின் தேடுதல் அற்ற நிஸ்த்ததாகிய பிரமரந் திரத்தை தானே சென்றடையும்: அங்கேயே வாயுவை நிஃக்கச்செய்து, மீட்டும் தேடி அஃ தேஃ விட்டு விழிப்பாயிருப்பாருக்கு மாம்பழம் கிட்டும் என்பது கருத்து.

மாம்பழம் — சிவம். கனியினும் இனியனதைலின் சிவம் மாம்பழமென உருவகிக்கப்பட்டது பின்னரும் 'தோட்டத்தில் மாம்பழம் தோண்டி விழுந்தக்கால்' எனக் கூறுதல் காண்க. தோட்டத்து மாம்பழம் தூங்கலும் ஆம் என்றது 'பயன் மரம் உள்ளூர்ப் பழுத்தற்று'' என்றுற்போல எளிமையில் துய்க்க லாம் என்பது கருதி.

உருவறி யும்பரி சொன்றுண்டு வானேர் கருவரை பற்றிக் கடைந்தமு துண்டார் அருவரை யேறி அமுதுண்ண மாட்டார் திருவரை யாமனந் திர்ந்தற்ற வாறே.

625

இம்-எனின். வானோக்கும் கிட்டாதபேறு சமாதி யாளார்க்குக் கிட்டும் என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: உருவிண அறியுந்தன்மை ஒன்றுண்டு அதண உரைப்பேன் யான்; அரிய மஃமீதேறி அமுதுண்ணமாட்டாதாராகிய தேவர்கள் பெரிய மீஃயைப்பற்றிக் கடைந்து அமுதத்தை உண்டார் கள். சிவஞானப்பேறே எல்ஃயாக மனம் அடங்கு .தலே சொரூபத்தை அறியும் தன்மையாம் என்றவாறு

் உரு – சொரூபம். அஃதாவது இறைவனது இறப்பியல்பு. அதனேயும் அறியும் பரிசாவது இறைவனது எல்ஃயற்ற திருவருளில் தான் வியாப் பியமாயடங்கித் தாடஃபோல நிற்றஃ அறிதல்.

கருவரை - வலிய பெரியமந்தரமில. இம் மில்லையயிட்டுத் தேவர் பாற்கடல் கடைந்து அமுதம் கொண்டனர். இதினக்காட்டிலும் மேலான அமுதம் நமது உடலாகிய கிடைத்தற்கரிய மிலயின் உச்சியில் சந்திர மண்டலத்து உள்ளது; அதின உண்ண வேண்டுமாயின் பிராணுயாமமுறை பற்றி, தாரிண தியான சமாதிகளின் முறையே நின்று எய்தவேண்டும்; அஃதறியாத தேவர்கள் கடல முதம் உண்டனர் என அவர்களது நிலேயின் இழிவை விளக்கியவாறு.

திரு – சிவஞானம். ''பொன்னும் மெய்ப் பொருளுந் தருவாணப் போகமும் திருவும் புணர்ப் பாணே '' என்ற சாயாசிவத்தின் திருவாக்கி**லும்** மெய்ப்பொருள் தந்து திருபுணர்ப்பாண என்ற இயைபில் திரு ஞானமாதல் தெளிக. திரு வரையா .மனம் – சிவஞானப்பேேற தமக்கு எல்ஃயாகக் வாயிலாகச் மனம். சிவஞானம் கொண்ட சிவ தரிசனம் சிவயோகம் சிவபோகத்தை முறையே எய்தும்போது மனமழிதவின் மனந்தீர்ந்து அற்ற வாறே என்றுர். தீர்தல் அறுதல் ஒருபொருட் '' தன்செயலற்றுத் தானற்றபி**ன்** பன்மொழி. நாதன் தன்செயலே யென்றுந் தீபற '' என்றதும் (7%) ுண்டு எண்ணுதற்குரியது.

நம்பணே யாதியை நான்மறை ஓதியைச் செம்பொனின் உள்ளே திகழ்கின்ற சோதியை அன்பிணே யாக்கி யருத்தி ஓடுக்கிப்போய்க் கொம்பேறிக் கும்பிட்டுக் கூட்டமிட் டாரே. 626

இய் – எனின், சிவத்தொடு கலத்தலே ச**மாதி** என்றல் நுதலிற்று.

இ — ள் : நம்பணே, முதற்பொருளே, நான்கு வேதங்களேயும் அருளிச்செய்தவணே, செம்பொன் னுள் விளங்குகின்ற சோதி போன்றவணே அன்பு செய்து புறப்பொருளில் விளேயும் ஆசையை ஒடுக்கிச் சென்று, உச்சிக்கொம்பாகிய சுழுமூண யில் சென்று கும்பகஞ் செய்து கலந்திருந்தார் என்றவாறு.

நம்பன் – நம்பப்படத்தக்கவன். ஆதி-முதலுக் கெல்லாம் முதல். நான்மறை ஓதி – வேதகாரணன். செம்பொனின் உள்ளே திகழ்கின்ற சோதி – பொற் சோதி. பொன்ஒருபொருள். சோதிபொருட்டன்மை யாதலின் ஞானசொருபமாகிய சிவத்தை பொருட்டன்மையாகக் கூரியது. பொருள் அழியி னும் பொருட்டன்மை நித்தியமாகலின் தன்மை யைக் கூறிய நுண்மை அறிந் தின்புறத்தக்கது.

இறைவனிடம் அன்பிண யாக்கவேண்டுமாயின் புவனபோகங்களிற் செல்லும் அருத்தியை ஒடுக்க வேண்டும். விண்புலத்திற்கு நீர்பாய்ச்ச விரும்பு கின்றவன் வேற்றுநிலத்திற் பாயும்நீரைக் கட்டிப் பாய்ச்சுதல் போல அருத்தியைத் தடுத்து அன்பினே யாக்குக என்பதாம். கொம்பு — உடலாதிய மரத் தினுச்சியாகிய கொம்பு; என்றது சுழுமுணேயை. கும்பிட்டு — வணங்கி என்பாரும் உளர். ஈண்டு பிராணுயாமவழி வந்த சமாதிக்கு ஏற்பக் கும்பகம் செய்து எனலே பொருந்துவதாம். கும்பு இட்டு -கும்பகம் செய்து, கூட்டம் இட்டார் – கலந் திருந்தார்.

மூலத்து மேலது முச்சது ரத்தது காலத் திசையிற் கலக்கின்ற சந்தினில் மேஸேப் பிறையினுள் நெற்றிநேர் நின்ற கோலத்தின்கோலங்கள் வெவ்வேறு கொண்டதே627

இம் - எனின், இதுவுமது.

ஓ - ள் : மூலாதாரத்தின்மேலே முக்கோணமும் நாற்கோணமும் உள்ளது. அங்கிருந்து பிராண வாயு குண்டலியோடு ஒத்துச்சேர்ந்து எழுந்து நெற்றிக்கு நேரான மேல்நிஃயிலுள்ள மதி மண்டலத்துப் பொருந்தின் அழகிஃனயுடைய வடிவங்கள் பல கொண்டதாம் என்றவாறு.

மூலா தாரத்தில் நாற்கோண சக்க ரம் பூமண்டலத்தைக் குறிப்பது. முக்கோணம் அதன் மேல் இருக்கிறது. இது மணிபூரகத்தானம். இவற் றில் முறையே பிராணவாயுவொடு ஒத்து குண்டலி எழின் மேல் ஆஞ்ஞையிற்சென்று பொருந்தும்: அப்போது நட்சத்திரம், தீபம், பரஞ்சோதி, ஆகாயப் பொறி இவைபோலப் பல அழகிய ஒளி வழுவங்கள் கொண்டு காட்சியளிக்கும் என்பது ் கோலத்தின் கோலம் - அழகின் வடிவம். நெற்றி நேர் நின்ற மேஃப்பிறை என மாறுக: நெற்றிக்கு நேரேயுள்ள பகுதியே மதிமண்டல மாதலின்.

கற்பனே யற்றுக் கனல்வழி யேசென்று சிற்பணே எல்லாஞ் சிருட்டித்த பேரொளிப் பொற்பிண் நாடிப் புணர்மதி யோடுற்றுத் தற்பர மாகத் தகுந்தண் சமாதியே.

628

இய் – எனின், இதுவும் மதிமண்டலஞ் சார்தலே சமாதி ெயன்றெல் நுதலிற்று

இ – ள் : அருள் விளக்கங்கொண்ட சமாதி யாவது, வீணுன சங்கற்பங்களே விட்டு மூலக்கண லோடு மேற்சென்று, சிற்பத்திறம் மிகுந்த இந்தப் புவன போகங்களே யெல்லாம் படைத்துக் கொடுத்த பேரொளியழகளுகிய பரசிவத்தைத் தேடி, சேர்ந்துள்ளமதி மண்டலத்தோடு பொருந்தி சிவபோதமிகுந்து வணங்குதலாம் என்றவாறு.

தண் சமாதி, அற்று. சென்று, நாடி உற்று தற்பர மாகஅத் தகும் எனக் கூட்டுக் கற்பனே — மனத்தாற் படைத்திட்டுக்கொள்வன. சிற்பணே — விசித்திரமான செயல்முறை; அதாவது சிற்பத் திறம். வேறு கூறி முடிபுகாணுது இடர்ப்படுவாரும் உளர்.

பொற்புப் பேரொளி - அழகிய பேரொளி; புணர் மதி - பொருந்திய மதிமண்டலம், தற்பர் மாக — அதனேயே மேலாக; என்றது தற்போத மழிந்து சிவ போதமிகுத்து என்றவாரும். (80)

தீலப்பட் டிருந்திடத் தத்துவங் கூடும் வீலப்பட் டிருந்திடும் மாதுநல் லாளும் குஃலப்பட் டிருந்திடுங் கோபம் அகலுந் துஃலப்பட் டிருந்திடுந் தூங்கவல் லார்க்கே, 629

் இம் – எனின், சமாதி கூடியவர் இயல்பு இது வெனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மேற்கூறியவண்ணம் சமாதிகூட மெய்ப் பொருளாகிய சிவம் வெளிப்படும். திருவருட் சத்தியும் இவனுடைய சமாதியாகிய வுஃயுட்பட்டுப் பிரியாது இருப்பள். தவத்தைக் கெடுத்துக்கொண்டேயிருக்கும் கோபமும் நீங்கும். சிவபோகத்திற் றூங்குவார்க்குத் துஃநொ வொப்ப மனமானது சமனுகும் என்றவாறு.

தஃப்படுதல் – கூடுதல். வஃப்பட்டிருந்திடும் மாது நல்லாளும் என்று அடையாக்கி, பிராணணேச் சுழுமுணேயிற் செல்லாதவாறு தடுக்கும் குண்டலி யென்பாரும் உளர். அது பொருந்து மேற் கொள்க.

குஃப்பட்டிருந்திடும் கோபம் – கூட்டமாகிய கோபமுமாம். தூங்கு தல்-யோகநித்திரை கொள்ளு தல். 'தூங்காமற்றூங்கல்'' என்பர் மூலன் மரபில் வந்த தாயுமானவர். துஃப்படுத்தலாவது தராசு முன் போலுச் சமநிஃநிற்றல். [81] சோதித் தனிச்சுட ராய்நின்ற தேவனும் ஆதியும் உள்நின்ற சிவனு மாகுமால் ஆதிப் பிரமன் பெருங்கடல் வண்ணனும் ஆதி அடிபணிந் தன்புறு வாரே.

630

இம் – எனின் சமாதியின் இயல்பை வேருரு வாற்ருன் விளக்கு தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஒளியோடு கூடிய ஒப்பற்ற கூடார்வடி வாக நின்றை சிவமும். ஆதியாகிய சத்தியும் உள்ளே விளங்குகின்ற சீவனும் ஆகிய மூன்றன் கலப்பே சமாதியாம். படைப்பின் முதல்வனுகிய பிரமனும், கடேல் வண்ணனுகிய திருமாலும். முதற்பொருள் ஆகிய சிவத்தின் அடியிணப் பணிந்து அவனிடம் என்றும் நீங்கா அன்பெய்துவர் என்றவாறு.

சிவமும் சக்தியும் ஆன்மாவும் உண்ணின்றன ஆகும் எனக் கூட்டுக. உள்நின்றன ஆகும் என்றது சமாதி நிஃயில் இயைந்தன என்பது கருத்து, அங் ஙனம் ஆன்மாவால் அடையப்படும் ஆதிப்பிராணத் திருமாலும் பிரமனும் அடிபணிவர் அன்புறுவர் என்பதாம்.

சமாதிசெய் வார்க்குத் தகும்பல யோகஞ் சமாதிகள் வேண்டாம் இறையுட னேகின் சமாதிதா னில்லே தானவ குகிற் சமாதியில் எட்டெட்டுச் சித்தியும் எய்துமே, 631

இம் - எனின். சமாதியின் பயன் உணர்த்துதெல் நுதேலிற்று. இ - ள் : சமாதி செய்வார்க்குப் பல யோகங்கள் சித்திக்கும். எப்போதும் முதல்வனேடு ஒன்றியிருக் கின் சமாதிகள் வேண்டாம். ஆன்மாவாகிய தான் சிவமேயானுல் சமாதியே யில்ஃல. சமாதியினுல் அறுபத்து நான்கு கஃலகளும் சித்தியாம் எ–று.

பல யோகமாவன மந்திரயோகம் பக்தியோகம் ஞானயோகம், கர்மயோகம் முதலியன.

தகும் – தக்கதாகும்; என்றது சித்திக்கும் என்ப தாம், எப்போதும் சிவத்தோடு சேர்ந்தேயிருப்பின் சமாதியே வேண்டாம். அட்டாங்கயோகப் பயன் சிவசீவச் சேர்க்கையாதலின் அது சித்தித்தமையின் வேண்டாம் என்றதாம். ஞாதிருவும் ஞேயமும் ஒன்றுன போது சமாதிக்கு இடமில்ஃயாதலின் சமாதியேயில்ஃ என்றுர். சமாதியிலை அறுபத்து நான்கு கஃ களும் சித்திக்கும் என்றது ஓதாமலே உள்ளத்தாறும் என்பதாம். இவற்றையே சேக்கிழார் பெருமான் 'உவமையிலாக் கஃ ஞானம்" என்றது சமாதியில் எட்டு எட்டுச் சித்தியும் எய்தும் – சமா தியில் எட்டுகின்ற அணிமாதி வட்டுச் சித்திகளும் எய்தும் என லுமாம்

## 10. அட்டாங்கமோகப்பேறு

இது, முற்கூறியி இயமமாதி அட்டாங்க யோகங்களால் எய்தும் பயணே எட்டுத் திருமந்திரங் களால் உணர்த்துகின்றமையின் இப்பெயர்த் தாயிற்றி•

#### வ்வயஇ

போதுகந் தேறும் புரிசடை யானடி யாதுகந் தாரம ராபதிக் கேசெல்வர் ஏதுகந் தானிவன் என்றருள் செய்திடு மாதுகந் தாடிடு மால்விடை யோனே.

632

இம் – எனின், இயமத்தாறுபயன் உணர்த்து தெல் நாகுலிற்று.

இ – ள் : பூவானது விரும்பியடையும் புரியான சடைகளேயடைய சிவபெருமான் திருவடிக்கண் எந்த வகையிலாயினும் அன்பு பூண்டவர் விண்ணுல கடைவர். உமாதேவி மனமுவக்கத் திருகூத்துச் செய்யும் திருமாலாகிய இடபவாகனத்தையுடைய சிவபெருமான், இவன் எதீனவிருப்பினுன் என்ற றிந்து அதேன அருளுவன் என்றவாறு.

உலகவர் அண்வேருப் பூவை விருப்பிச்சூடை, பூ சிவன் சடையைவிருப்பி அணியாகின்றது என பூவின் விஃ யாக உரைத்து, சிவன் விருப்பிலான் என்பதை விளக்கியது

யாது உகந்தார் – காமியம் நிஷ்காமியம் என்ற வற்றுள் எதணக் கருதியாவது அன்புபூண்டவர்கள். அமராபதி அமராவதியெனவும் வழங்கும். விண்ணுலகாகிய சுவர்க்கம் என்பது பொருள். இதணே இந்திரஞக்க எண்ணிப் பிரித்து இடர்ப் படுவர் சிலர். 'வேண்டுவார் வேண்டுவதே ஈவானுத லின் ஏது உகந்தான் இவன் என்று அருள்செய் திடும்' என்ருர். உகந்து என்பதை உகக்க எனச் செயிவெனெச்சமாக்குக. மால் விடை — திருமாலாகிய விடை ; பெரிய விடையுமாம். அடியுகந்தார் என்பதற்கு ஈண்டு திருவடியை விரும்பி இயமத்துள் நின்ரூர் எனப் பொருள் கொள்க. இயமத்துநின்ருர் இமைய வராவர் என்பது கருத்து. (84)

#### வ்வயஞ

பற்றிப் பதத்தன்பு வைத்துப் பரன்புகழ் கற்றிருந் தாங்கே கருது மவர்கட்கு முற்றெழுந் தாங்கே முனிவர் எதிர்வரத் தெற்றுஞ் சிவபதஞ் சேர்தலு மாமே.

633

🛾 இம் — எனின், நியமப்பயன் உணர்த்து தல் நூதலிற்று.

இ - ள் : திருவடியைப் பற்றிநின்று, அதன்கண் அன்புவைத்து, சிவபரம்பொருளின் புகழையே கேற்றுக் கேட்டிருந்து, அங்கு அவ்வண்ணமே சிந்தித்தும் இருப்பவர்கட்கு முனிவர்களவேவரும் எழுந்து எதிர்கொண்டழைக்க, தெளிந்த சிவபதம் சேர்தலாகும் என்றவாறு.

பற்றி என்ற விணயெச்சத்திற்குச் செயப்படு பொருள் வருவித்து முடிக்க. கற்று இருந்து கருது மவர் எனக் கற்றல் தெளிதல் நிட்டைகூடல் கூறவே இடைநின்ற கேட்டலும் கொள்ளப்படும். முனிவர் முற்று எழுந்து ஆங்கே எதிர்வர எனப் பிரித்துக் கூட்டுக. முற்றும் என்ற உம்மை விகாரத்தால் தொக்கது. தெற்றும் - தெளிந்த. இறைவனிடம் அன்புபூணலும் அவன் புகழையே ஓதலும் சிந்தித் தீலுமாகிய நியமந் தவருதார் சி வ ப தம் சேர்வரென்பது கருத்து.

#### ஆதனம்

வருந்தித் தவஞ்செய்து வானவர் கோவாய்த் திருந்தம ராபதிச் செல்வன் இவ<mark>ன</mark>ெனத் தருந்தண் முழவங் குழலும் இயம்ப இருந்தின்பம் எய்துவர் ஈசன் அருளே. 634

இர் – எனின், ஆசனத்தின் பயன் உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : ஆசனங்களில் இருந்து வருந்தி<u>த்</u> தவஞ் செய்து இந்திரஞகத் திருந்திய **அமராப**தி**ச்** செல்வன் இவனென்று பாராட்ட. தண்ணிய முழ வமும் குழலும் ஒலிக்க ஈசனருளால் புதிய இன்பத் தையும் எய்துவர் என்றேவாறு.

இயம்ப இருந்து இன்பம் எய்தவர் எனலு மாம். வருந்தித் தவஞ்செய்து என்பது பலவகை ஆசனங்களில் வருந்தியிருந்து, தவஞ்செய்து எனப் பொருள் தந்து நின்றது.

வானவர்கோன்-இந்திரன். அமராபதிச் செல்வன் என – தேவருலகிற்கே பெரிய செல்வண் என்று அணவேரும் பாராட்ட. ஆசனப் பயிற்சியுடையார். வாச்சியம் ஒலிக்க, இந்திரணுகி இன்பே வாழ்வு எய்துவர் என்பது கருத்து. (86)

#### பிராணுயாமம்

செம்பொற் சிவகதி சென்றெய்துங் காலத்துக் கும்பத் தமரர் குழாம்வந் தெதிர்கொள்ள எம்பொற் றஃவன் இவனு மெனச்சொல்ல இன்பக் கலவி இருக்கலு மாமே.

இட் – எனின், பிராணுயாமப் பயணத் தொகுத் துணேர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : செம்பொன்ணப் போலும் சிவபெரு மானுடைய உலகை எய்துகின்றகாலத்து. பூரண கும்பத்துடன் தேவர்கள் வந்து எதிர்கொண் டழைக்க, பொன் போல் போற்றத்தக்க எங்கள் தீலவன் இவணும் என்று அணேவரும் பாராட்ட, இன்பச்சேர்க்கையுள் என்றும் இருக்கலா**ம்** என்றவாறு.

செம்பொற் சிவகதி என்பதில் செம்பொன் என்ற அடைமொழி சிவகதி என்ற தொடர்மொழி யுள் சிவமாகிய முதன்மொழியைமட்டும் விசேடித்து வந்தது. பிராணுயாமத்தை உபாயமாகக்கொண்டு சமாதிகூடி, பின்னர் சிவஞானப்பேறுற்று அடைய வேண்டிய தொன்றைப் பரம்பரைத்தொடர்பு கருதி இதற்கே பயஞைகக் கூறியருளினர்.

பன்ளும் பயில்யோகம் பரம்பரையின் விரும்பிரை கிய சுந்தராபெருமான்,

''இந்திரன் மால்பிரமன் எழிலார்மிகு தேவரெல்லாம் வந்தெதிர் கொள்ளவென்னே மத்தயானே யருள்புரிந்து மந்திர மாமுன்வர் இவஞரென எம்பெருமான் நந்தம ரூரனென்றுன் நொடித்தான்மலே யுத்தமனே'' என்று அருளிய அனுபவமும் இதனே வலியுறுத்து தேல் காண்க. (87)

## பிரத்தியாகாரம்

சேருறு காலந் திசைநின்ற தேவர்கள் ஆரிவன் என்ன அரளும் இவனென்ன ஏருறு தேவர்கள் எல்லாம் எதிர்கொள்ளக் காருறு கண்டனே மெய்கண்ட வாறே. 636

இம் - எனின் , பிரத்தியோகாரப் பய**ன் உணார்த்** துதேல் நுதலிற்று.

இ — ள் : சிவயோகத்தைச் சேர்கின்ற காலத்து த் திக்குப்பாலகர்களாகிய தேவர்கள் இவன்யார் என்று கேட்க, சிவபெருமான் நாமே அவன் என்று அறி விக்க, அழகு மிக்க மற்றத் தேவர்களணவரும் எதிர் கொண்டழைக்க, கருமை நிறம்பொருந்திய கழுத் திண்யுடைய சிவபெருமான நேரில் தரிசித்தவர் ஆவார் என்றவாறு.

பிரத்தியாகாரத்தில் நிற்பார் சிவலோகம் சென்று சிவணச் சேவிப்பர் என்பது கருத்து. இங் ஙனமன்றிச் சாரூபம் பெறுவர் எனக்கொண்டு இடர்ப்படுவாரும் உளர். சாரூபம் பெற்ற ஆன்மா வைத் திசைகாப்பாளர் இவன் யார் என்று வினவார் ஆதலானும் அஃதுரையன்மை அறிக.

தேவர்கள் எல்லாரும் எனற்பாலது எல்லா**ம்** என நின்றது ஆரிடமாதலின். கார் உறு என்பதில் உறுஉவமவுருபுமாம். (88)

## தாரண

நல்வழி நாடி நமன்வழி மாற்றிடுஞ் சொல்வழி யாளர் சுருங்காப் பெருங்கொடை யில்வழி யாளர் இமையவர் எண்டிசைப் பல்வழி எய்தினும் பார்வழி யாகுமே. 637

இம் – எளின், தார2ீணப்பயனி து வென உணர்த் துதெல் நுதலிற்று.

இடள்: யோக நூல்களிற் சொல்லப்பட்ட நெறிகளேக் கடைப்பிடிக்கின்றவர்கள் நல்ல வழி யாகிய தாரணேயை நாட அது நமன் வருகின்ற வழியை அடைக்கும், மற்றும் வளஞ்சுருங்காத பெருங்கொடை இல்லாதவிடத்தில் வாழ்கின்றவர் களாகிய இமையவர்கள் வாழ்கின்ற எட்டுத்திசை யில் பல வழிகள் எய்தினும் அவர்களுக்கு அவ் விடங்கள் பூமியைப்போலப் பழகியதாம் என்றவாறு

. சொல்வழியாளர் நல்வழி நாட நமன்வழி மாற்றிடும், பெருங்கொடையில்வழியாளர் இமைய வர் எண்டிசைப் பல்வழி எய்தினும் (அவை) பார் வழியாம் எனக்கூட்டுக.

சொல்வழி – நூல்களில் சொல்லப்பட்ட நெறி, நல்வழி - நல்ல நெறியாகிய தார2ண. பெருங் கொடையில்வழியாளர் என்றது '' ஈவாரும் ஏற் பாரும் இல்லாத வானம்'' என்றதை விளக்கிற்று.

் சுருங்காப் பெருங்கொடை – பொருட்கொடை பைச் குறிப்பித்தது அன்று ; ஞானக்கொடையைக் குறித்து நின்றது. விண் போகபூமியாதலின் அங்கு வாழ்வாராகிய தேவர்கள் தவம் முதலியன இயற்றி, பொறி அடக்கி, ஞானம் எய்தும் வாய்ப்பு என்றும் இலராகலின் இங்ஙனம் கூறப்பட்டது. கொடையில் வழியாளராகிய இமையவர் என இயைக்க. அவர் கள் வாழ்கின்ற எட்டுத்திசை முதலிய எவ்வழி எய்தினும் அவ்வழிகள் யாவும் இவர்களுக்குப் பார் வழியாம் என்க. "யாதும் ஊரே" என்பது கருத்து.

#### தியர்னம்

தூங்கவல் வார்க்குந் துணேயேழ் புவனமும் ஆடில் வாங்கவல் லார்க்கும் வலிசெய்து நின்றிட்டுத் ஆடில் திங்கவல் லார்க்குந் திளக்கும் அமுதமுந் குருக்கும் அருதமுந் குருக்கும் அருதமுந் தூளிக்கும் அமுதமுந் குருக்கும் வார்க்குந் தானிட மாமே,

, இம் – எனின், தியானப்பயன் உணார்த்து தெல், நாதலிற்று.

இ - ள்: பாற்கடலில் தூங்கவல்லராகிய திரு மாலுக்கும், ஒன்றற்டுகான்று துணேயான ஏழுலகங் குளேயும் படைக்கவல்லவஞ்கிய பிரமனுக்கும், தான் ஒருவனே வலிமையுடனின்று அழிக்கவல்ல அரனுக் கும், உண்ணப்படுகின்ற அமுதத்தைத் தாங்கவல்ல தேவர்களுக்கும் தியானிப்போஞ்கிய தானே இட மாம் என்றவாறு.

தன்னிடமாமே எனப் பாடங்கொண்டு இவர் களுக்கெல்லாம் இடம் தியானிப்பவளுகிய தன் னிடம் ஆம் எனலுமாம். வாங்கு தல் – படைத்தல். தேங்கு தல் - அழித்தல். (90)

#### சமாதி

காரிய மான உபாதியைத் தான்கடந் தாரிய காரணம் ஏழுந்தன் பாலுற வாரிய காரண மாயத் தவத்திடைத் தாரியல் தற்பரஞ் சேர்தல் சமாதியே

639-

இ**ம் – எளின், சமா**தியினியல்பும் பயனு**ம்** உணர்த்து தல் நாதலிற்று.

இ — ள் : காரிய உபாதிகள் ஏழையும் அகன்று, காரண உபாதிகள் ஏழையும் பொருந்தி, பரம்பரை யாக வரும் நீண்ட காரணம் கெட. தவத்தில் ஒழுங்கான தற்பரம்பொருசூச் சார்தலே சமாதி யின் பயனும் என்றவாறு.

காரிய உபாதி ஏழ் - ஆன்மாக்களுக்கு ஆணவ மல மறைப்பால் வின்ந்த உபாதிகள் ஏழு. அவை யாவன. இறைமையின்மை, அற்ப அறிவுடைமை, அளவுபட்ட தன்மை, மாயையோடு கூடியதன்மை, சிறிதாற்றலுடைமை, சுதந்திரமின்மை, காணுமை என்பன. இவற்றை வடநூலார் முறையே அநீசத் துவம், கிஞ்சிஞ்ஞத்வம், பரிச்சின்னத்துவம், மாயா சகித்துவம், அற்பசக்தித்துவம், பராதீனத்துவம், அபரோக்ஷத்வம் என்பர். இவ்வேழுபாதிகளேயும் அகன்று என்பதாம். கடத்தலாவது சமாதியாளர்க் குச் சீவபோதம் கழலுதலின் சீவோபாதிகளும் நீங்குவனவாயின.

ஆரியகாரண உபாதி ஏழு – சிறந்த அல்லது ஆரியுதையே சிவனுடையதான காரண உபாதிகள் ஏழு. அவையாவன : இறைமை. முற்றறிவுடைமை எங்குந்தாணுதல். இயல்பாகவே மாயையின்மை, வரம்பிலாற்றல், தன்வயத்தணுதல், ஒன்றியுணர்தல் என்பன. இவற்றை வடநூலார் முறையே ஈசத் துவம், சர்வளுத்வம், வியாபகத்துவம், மாயா ரகிதத்வம், சர்வசக்தித்வம், சுதந்திரத்வம். பரோ கூத்வம் என்பர்.

வாரிய காரணம் மாய - தொடர்ந்து வருகின்ற-காரணமாகிய மாயை கெட. தாரியல்-ஒழுங்கான. தார்-ஒழுங்கு. தற்பரம்-தானே மேலானசிவம். (91)-

# 11. அட்டமாசீத்தி

அட்டமாசித்தி என்பது தவத்தால் எய்தக் கூடிய எட்டுவகையான பேறுகளாம். அவை அணிமா முதலியன. இவற்றின் பெயரும் முறையும் பின்னர்த் தனித் தனியே விதந்து கூறப்படும். இவையெட்டின் பொது இயல்பை முப்பத்தொரு. மந்திரங்களால் உணர்த்துகின்ருர் ஆசிரியர்.

# பரகாயப்பிரவேசம்

பணிந்தெண் டிசையும் பரமணே நாடித் துணிந்தெண் டிசையுந் தொழுதெம் பிராண அணிந்தெண் டிசையினும் அட்டமா சித்தித் தணிந்தெண் டிசைசென்று தாபித்த வாறே. 640

இம்- எனின், எங்கும் இறைவணக் கண்டு அட்ட மாசித்திகளே எய்துக என்றெல் நாதலிற்று. இ – ள்: எட்டுத்திசைகளிலும் வணங்கி, அங் கங்கு இருப்பவராக உறுதிகொண்டு தொழுது எல்லாத் திசைகளிலும் பெருமாணயே அணிசெய்து கூறி, அதனுல் அட்டமாசித்திகளிற்றங்கி அவைகளே எட்டுத் திசைகளிலும் நிஃபெறுவித்த விதம் இது ஆகும் என்றவாறு.

எண்டிசையும் பரமனப் பணிந்து என்பது, இயமமுதல் பிரத்தியாகாரம் வரையுள்ள உறுப்புக் கீன உணர்த்தின. எங்ஙனம் எவின் விரதமும். யுல இடுக்கமும் மன ஒடுக்கமும் ஆகிய இவை வாயிலாக இறைவனுடைய சிறப்பியல்பு (சொரூப இலக்கணம்) தெரியும் என 'காருறு கண்டீண மெய்கண்டவாறே' என்றதால் முன்னர்க் குறிப் பித்தினராதலின் சிவனே முதல்வன் எனத் தெளிந்து பணிந்தவாரும்.

துணிந்து தொழுது என்பன முறையே தாரணே தியானங்களேத் தெரிவித்தன. எங்ஙனமெனின் எண்டிசைப் பல்வழி யெய்தினும் பார்வழியாமே' என்றும், 'ஏழ்புவனமும் து ஊவாங்க வல்லார்' என்றும் அருளினமையின் தாரண தியான நிலே களில் நிற்பார் எத்திசையிற் செல்லினும், அது பூமிபோற் பழகியதாக ஏழு புவனங்களும் படைக்கு மாற்றிலேயும் எய்துவர் என்றமையான் என்க.

எம்பிராண எண்டிசையும் அணிந்து அட்டமா சித்தி தணிந்து, எண்டிசைச் சென்று தாபித்தவாறே என்பது சமாதிகூறியது. காரிய உபாதியைக் கடந்து காரண உபாதியாய்த் தற்பரஞ்சேர்தல் சமாதி யாதவின் ஈசத்துவம் சார்ந்துநிற்கும் இந்நிலே யதனே உணர்த்திற்ருதல் காண்கே இவ்வண்ணம் இயமாதி சமாதி யந்தமான யோகங்களினின்ருர் அட்டமாசித்தி அடைவர் என்பது கருத்தாம்.

பணிதல் - தன்முணப்பு அடங்கு தலாகிய ஆணவ வாட்டம். துணிதலும் தொழுதலும் சிவனே முழு முதற்கடவுள் என்ற சிவஞானப்பேறு. அணி தலும் தணிதலும் சிவபோகம். தணிதல் - தங்கு தல். அணாதல் - இறைவன் வியாப்பியமாய் தான் ஏகதேச வியாபகமாய் அடங்கி நிற்றல். அணி அணி பவனிடத்தில் ஏகதேசமாக விளங்கு தல்போல ஆன்மா இறைவனிடம் அடங்கித் தோன்றல். (92)

.. பரிசறி வரனவர் பண்பன் அடியெனத் துரிசற நாடியே தூவெளி கண்டேன் ் அரிய தெனக்கில்லே அட்டமா சித்தி ் பெரிதருள் செய்து பிறப்பறுத் தானே.

641

இம் – எனின், இறைவனடிகாணின் அட்டமா சித்திகளும் எளியவென்பதுணர்த்துதல் நாதலிற்று.

இ - ள் : தேவர் முதலான அணத்துயிர்களின் தன்மையையும் அறிந்துகொள்கின்ற பண்பஞ்கிய இறைவன் திருவடியே சரண் எனக் குற்றமற நாடி மிகத்தூய்மையான பரவெளியைக் கண்டேன் ; ஆத லால் அடியேற்கரியது ஒன்றும் இல்ஃ; அட்டமா சித்திகளேயும் அடியேற்கு அருளி அடியேனுடைய பிறவியை நீக்கிஞன் என்றவாறு.

642

வானவர் பரிசு அறி பண்பன் எனக் கூட்டுக் வானவரைக் கூறவே ஏனேய தாவரமீருன ஆன்ம வர்க்கங்களும் கொள்ளப்படும். எல்லா உயிர் களேயும் இருந்தநிலேயில் இருந்தே அறிதல். சிவ னுடைய முற்றறிவுக்கும் வரம்பிலாற்றலுக்கும் இயல்பாம். சிவனுடைய திருவடியென நாடிக் கண்டது பரவெளியாக இருந்தது என்றது அவனடி பரவெளியே யாதலின் என்க. அங்ஙனம் பர வெளியைக் கண்ட எனக்கு அரிய தொன்றுமில்லே என்பதாம். (93)

குரவன் அருளிற் குறிவழி மூலம் பரையின் மணமிகு சங்கட்டம் பார்த்துத் தெரிதரு சாம்பவி கேசரி சேரப் பெரிய சிவகதி பேறெட்டாஞ் சித்தியே.

இம் – எனின், குருவின் உபதேசப்படி யோக நெறி நின்று, அட்டமாசித்தி அடையலாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : குருவருளால் அவன் சுட்டிக்கூறிய நெறியே மூலாக்கினியைப் பராகாயத்தின்கண் கூட்டுதலால் விஃளயும் மிக்க துன்பத்தைக்கண்டு. சாம்பவி கேசரி யோகங்கஃபைப் பொருந்த. எல்லா வற்றிலும் சிறந்த சிவகதியும் அட்டமாசித்திப் பேறும் ஆம் என்றவாறு.

குரவன் - ஞாஞசாரியன். குறி - அவன் குறித்த நிஃ. மூலம் பரையின் மணம் மிகு சங்கட்டம் – ஸூலக்கனல் பராகாயத்தின்கண்ணே கூடுதலால் விஃாந்த மிக்க துண்பம். மணம் – கூட்டம். சாம்பவி; இது அநாகத சக்கரத்திலிருக்கும் சிவத்தினிடம் சித்தத்தையும் வாயுவையும் ஒடுக்கி அடங்கி இருக்கச் செய்வது. ஒருமனப்பட்ட யோகி. உட்குறிப்புடன் இன்பவடிவினளுகிய இறைவணேயே கண்டு, விழிப்பும் மூடுதலும் இல்லாத பார்வை யுடனிருத்தல் என்று சாண்டில்யம் கூறுகிறது

கேசரி என்பது சுழுமுணயாகிய சூனியத்தில் அதாவது புருவமத்தியில் சகல ஆகாயங்கட்கும் ஆகாய சமுதாயத் இல் ச**ம்**பந்*தமிருப்ப* தால் ஒடுங்க உண்டாகும் அநுபவமாம். பிராணன் சுருங்கக்கூறின் சாம்பவிக்கு வெளிதிருட்டியால் வெளி அவஸ்தையாகிய சங்**கட்டமும்,** கேசரிக்கு புருவ நடுப்பார்வையால் உள்ளவஸ்தையாகிய சங் கட்டமும் உண்டாம். அவற்றை வென்று இரண் டற்றுத் தியானிக்கின் சிவகதியும், அட்டமாசித்தி களும் அடையும்என்ப தாம்.சாம்பவி நிலேயினரையே சேக்கிழார் பெருமாஞர் விழித்தகண் குருடாய்த் திரியும் வீரர் எனக் குறித்தனர் இவையிரண்டும் யோகமாகவும், முத்திரைகளாகவும் யோக நூல் (94) களில் வழங்கப்படுகின்றன.

காயாதி பூதங் கலேகால மாயையில் ஆயா தகல வறிவொன்ற ஞதியே ஓயாப் பதியதன் உண்மையைக் கூடிஞல் வீயாப் பரகாயம் மேவலு மாமே.

643

இம் – எனின். மண்முதற் குடிஃயீருன மாயையி னீங்கிய ஆன்மா அரணயடையின், அழியா உடஃ அடையலாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள் : ஆகாயம் முதலான பூதங்களும், கலே காலம் முதலாயினவும், மாயையுமாகிய இவற்றில் ஆயந்து தோயாது அகன்ற அவ்வொன்றுபட்ட அறிவு இடைவிடாமல் அநாதியே ஆன்மாவோடு தொடர்புடைய பரசிவத்தின் உண்மையோடு கலந் தால், என்றும் அழியாத மேலான உட ஃ மேவலாம் என்றவாறு

காயாதி பூதம் - ஆகாயம், காற்று தி. நீர் நிலம் முதலான பூதங்கள் காயம் – ஆகாயம் என்பதன் முதற்குறை இதணே இங்ஙனம் கொள் ளாது உடல் கருவி கரணங்கள் உயிர் என உரைத் தாரும் உளர் அவர்களேப் பின் பற்றி, சென்றவழிச் செல்வோராகப் பலரும் உரை வகுத்தனர். அவை பொருந்தாமையுணர்க.

கலே, காலம் என்பன வித்யா தத்துவங்கள் ஏழுனேயும் குறித்துநின்றன. மாயையில் – சுத்த மாயா காரியமாகிய சிவதத்துவங்கள் ஐந்தணேயும், ஆயாது அகல என்றது தத்துவங்களே ஆய்ந்து அவற்றுள் தோயாது நீங்க என்றதாம்

அறிவொன்று — ஒன்றநிவு; ஒன்றினும் பற்ருத ஆன்மா. ஆன்மாவை அறிவென்றது பண்பாகு பெயர். அநாதியே ஓயாப் பதி — அநாதிசம்பந்த முடைய பரசிவம். வீயாப் பரகாயம் — அழியாத நித்திய சரீரம். தத்துவ தாத்துவிக வாசணயறச் சிவம் பிரகாசிக்கும்: அது பிரகாசிக்க முத்திநிலே எய்தலாம் என்பது கருத்து. (95) இருபதி ஞயிரத் தெண்ணூறு பேதம் மருவிய கன்ம மாமந்த யோகந் தருமிவை காய உழைப்பாகுந் தானே அருமிரு நான்காய் அடங்குமா சித்திக்கே. 644

இம் - எனிஸ், கன்மயோகங்கள் காய உழைப்பு; அவை அட்டாங்க யோகத்துள் அடங்கும் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ — ள் : பொருந்திய கன்மயோகம் இருபதி ஞெயிரத்தெண் ணூறு பேதங்களே யுடையது. அவைகள் உடல் உழைப்பேயாகும். அவை அட்டாங்கயோகத்துள் அடங்கி, அட்டமாசித்தி களே அளிப்பதாம் என்றவாறு.

இருபதிஞ்யிரத் தெண்ணூறு என்பது பல என்னும் பொருளில் வந்தது என்பர் சிலர். முழு எண்ணுகக் கூருமல் எண்ணூறு உடன்சேர்த்து உரைததிருப்பதஞ் கன்மயோகம் இருபதிஞையிரத் தெண்ணூருக இருக்கலாம் என்று ஊகிக்கப்படு கிறது. உண்மை யோகநூல்கீளக் கொண்டு துணிய வேண்டுவது.

கன்மமாம் அந்தயோகம் – கன்மயோகம், மந்த யோகம் என்பாரும் உளர். கன்மயோகங்கள் அணத் தும் உடலுழைப்பே.

அட்டாங்யோகத்துள் கன்மயோகங்கள் அடங்கு முறையாவது: கன்மயோகங்களின் பிரிவாகிய சிரவண மனங்கள் நியமத்திலும், துதி ஸ்மரண பூஜைகள் பரம் பரையிலை சமாதியிலும் அடங்கும் என்று பாதஞ்சல யோக சூத்திரத்துக் கூறப் பெற்றுள்ளது. இவ்வாறே ஏண்யவும் அடங்கும் முறைகளே அவ்வந்நூல்களின் து‱க்கொண்டு ஆய்தல்வேண்டும்• (96)

மதிதனில் ஈராருய் மன்னுங் கஃயின் உதய மதுநா லொழியவோ ரெட்டுப் பதியுமீ ராருண்டு பற்றறப் பார்க்<sup>டூ</sup>ல் திதமான ஈராறு சித்திக ளாமே.

645

இம்- எனின், பன்னீராண்டுப் பிராணுயாமம் பழகின் சித்திகளே எய்தலாம் என்பது உணர்த் துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சந்திரநாடியாகிய இடகஃயிலே பன்னிரண்டங்குல அளவாய் இழுக்கப்பெறும் பிராணனில் (பிங்கஃ வழியாக) வெளிப்படுதல் நாலங்குல அளவு போக. எட்டங்குல அளவு உள்ளே தங்கும். இதஃப் பன்னிரண்டாண்டு நிஷ்காமியமாகப் பார்க்கில் உறுதியாக அட்டமா சித்திகளே அடையலாம் என்றவாறு.

மதி – இடகஃ. கஃ - பிராணகஃ; என்றது பிராணவாயுவை. ஈராறு உம்மைத்தொகை; எட்டு என்பது பொருள். இதன் விரிவு மேலே பிராண யாமத்தில் 'கூடமெடுததுக் குடிபுக்க மங்கையர்' என்ற திருமந்திரத்துக் கூறப்பெற்றது, (97)

நாடும் பிணியாம் நஞ்சனஞ் சூழ்ந்தக்கால் நீடுங் கலேகல்வி நீள்மேதை கூர்ஞானம் பீடொன்றி ஞல்வாயாச் சித்திபே தத்தின் நீடுந் துரங்கேட்டல் நீண்முடி வீராறே

- இம் எனின், இதுவும் யோகத்திற்குரிய கால வரை உணர்த்துதல் நுதலிற்று
- இ ள் : நமது உறவினர் சூழின் பிறவிப்பிணி யாம். மிக்க கஃ், கல்வி, நுண்ண றிவு, நிறையறிவு. பெருமை இவை ஒன்றிஞல் அட்டமாசித்திகள் அடையா. மிக்க பொறுமை, ஆசிரிய உபதேசம் இவற்ருல் எய்துவன இவ்வியோகம். சித்தி எய்து தற்கு உரியகாலம் பன்னிரண்டாம் என்றவாறு.

நம் சனம் – நமக்கு உறவான மக்கள். தேக சம்பந்தமான உறவினரிடம் விளேயும் பற்று மறு பிறவிக்கு வித்தாம் ஆதலின் பிணியாம் என்றருளினர். பிணி – பாசம்.

கல்லி முதலியன தருக்கிற்குக் காரணமாதலின் அவற்றுல் மனமடங்காமையின் சித்திகள் வாயா வாயின. பின்னர் அவை விஃாயுமுபாயம்யாவையோ வெனின் குரு உபதேசம் கேட்டலும் உற்ற நோய் நோன்றலாகிய பொறையுமாம். சித்திக்தங் காலஎல்ஃ பன்னீராண்டு என்பதாம் (98)

ஏழா னதிற்சண்ட வாயுவின் வேகியாந் தாழா நடைபல யோசீன சார்ந்திடுஞ் சூழான ஓரெட்டில் தோன்று நரைதிரை தாழான ஒன்பதிற் முன்பர காயமே.

647

- இம் எனின், ஆண்டுகள் தோறும் வளரும் சித்தி வகைக*ு*ளத் தொகுத்துணர்த்து தல் நுதலிற்று.
- இ · ள் : ஏழாவது ஆண்டில் சண்டமாருதம் போன்றவேகத்தையுடையவனுவன் நடைதளராமல்

பல யோசணே செல்லும் வன்மைகிட்டும். சூழ்ந்த எட்டாம் ஆண்டில் நரை திரை தோன்ரு. தங்கு தலே யுடைய பத்தாம் யாண்டில் பரகாயம் விளேயும் என்றவாறு.

ஏழு, எட்டு, ஒன்பது முதலியன தவம் பயிலும் ஆண்டின் எல்லேகுறித்து நின்றன. ஏழாண்டு பழகின் வாயுவேகமாக நெடுந்தூரம் செல்லும் ஆற்றல் உண்டாம். இவ்வண்ணமே எட்டா மாண்டில் நரைதிரையுண்டாகா; ஒன்பதாம் ஆண்டில் அழியா உடல் உண்டாம். (99)

ஈரைந்திற் பூரித்துத் தியான உருத்திரன் நேரொன்று பன்னென்றில் ஈராரும் எண்சித்தி சீரொன்று மேலேழ் கீழேழ் புவிச்சென்று ஓரொன்று வியாபியாய் நிற்றலி ராறே 648

இம் – எனின் : இதுவுமது.

இ – ள் : பத்தாம் யாண்டில் அகமும் புறமும் நிறைந்து, தியானிக்கத்தக்க உருத்திரர்களேத் தொகையான் ஒத்த பதிஞெராம் யாண்டில் அட்ட மாசித்திகள் விளேயும், பன்னீராண்டில் சிறப்புப் பொருந்திய மேல் எழு, கீழ் ஏழு என்று விதிக்கப் பெற்ற உலகங்களில் சென்று, சிந்தித்தல் பொருந் திய எங்கும் நிறைபொருளாய் நிற்றல் உண்டாம் என்றவாறு.

பூரித்து — நிறைந்து. உருத்திரன் நேர் ் பன்னென்று — உருத்திரர்களே ஒத்த பதினென்று ு எண். . ஓர் ஒன்று — வியாபியாய் – ஏகதேச சூய்யாபியாக அன்றி ஒவ்வொருலகத்தும் வியாபித்த பொருளாய் சாத்தண் சாத்தனூரில் இருந்தான் என்றவழிக் கயிஃலயில் இலன் என்றது போலன்றி எங்கும் நிறைபொருளாய் நிற்றல். (100)

தானே அணுவுஞ் சகத்துந்தன் நோன்மையும் மாஞக் ககனமும் பரகாயத் தேகமுந் தானுவ தும்பர காயஞ்சேர் தன்மையும் ஆனுத வுண்மையும் வியாபியு மாம்எட்டே. 649

இம் - எளின், அட்டமாசித்திகள் இவையைனல் நுதலிற்று.

இ — ள் : தானே அணிமாவும், உலகமாகிய மகிமாவும், கனமுடைமையான கரிமாவும். எல்லா வற்றையும் அடக்கியுமமையாத ஆகாயமாகிய லகிமாவும், அழியா உடஃயடைதலரகிய பிராத்தி யும், தானே யாதலாகிய பராகாயத்தையடையும் ஆற்றலாகிய பிராகாமியமும், அமையாத உண்மை யாகிய ஈசத்துவமும் வியாப்பியமாகிய வசித்துவமு மாகிய எட்டும் சித்திகளாம் என்றவாறு.

சங்கற்பமாத்திரத்தால் தன் தன்மையைக் கெடுத்தலால் பரமாணுவைப்போல உடல் நுண்மை யாதலாகிய அணிமாவை, 'தானே அணுவு**ம்' என்**ற பகுதியால் உணர்த்திஞர்.

பிரகிருதியைப் பூரித்தலால் ஆகாயம் முதலியன போல உடல் பெரிதாதல் மகிமா. இதணேயே 'சகத்தும்' என்றது. சகம்பெரியது. அதுபோலப் பருத்தல். ் மிக்கல்குத்துவம் உடைய பஞ்சு முதலானவை ்மூஃபோலக் கனமுடைமையாகிய கரிமா. இதீனுத் ்தன் நோன்மையும்' என்ற பகுதியால் குறித்தது. (நோன்மை — திண்மை.

மஃபோன்றவை பஞ்சுபோல இலேசாதலாகிய லகிமா 'ஆணுக் ககனமும்' என்பதனுற் காட்டப் பெற்றது. ஆ்காயம் எல்லாவற்றையும் அடக்கி யிருப்பினும் பஞ்சைக்காட்டிலும் மிக மென்மை யானது உணர்க.

ஏல்லாம் முன்னிற்றல் பிராத்தி. அதாவது பூமியிலிருந்து கொண்டே சந்திரீனத் தீண்டுதல் போலச் சேய்மைக்கண் உள்ளனவற்றையும் அணித்தாக அடையப் பெறுதல். இது 'பரகாயத் தேகம்' என்ற பகுதியாற் குறிக்கப்பெற்றது.

நினேத்ததை நிணத்தபடி முடித்தல் பிராகா பியம். நீரில் மூழ்குவதும், நிலக்திலும் மூழ்கி பெழும்புதலும் போல்வன. இது தாஞைவதும் என்பதாற் குறிக்கப் பெற்றது. தாஞைவதாவது தான் எல்லாவற்றிலும் காணப்பெறுதல்.

பூதபௌதிகங்களேப் படைத்தலாதி தொழிலி யற்றுதலாகிய ஈசத்துவம் 'பரகாய .... சேர் தன்மையும்' என்பதன் குறிப்பு. பரகாயம்—மேலான உடல். இப்படைத்தலாதியன இறைவன் செய்யும் பஞ்சகிருத்தியங்கள் போன்றனவல்ல; விசுவாமிதர சிருஷ்டி போன்ற ஏகதேசம் விளங்கும் ஆற்றலே. முத்தான்மாக்க ளாயினும் சிவத்தைப் போல அவ் வாற்றல் என்று மில்லாமையைச் சாத்திரங் , உலகச் சூவாதீனம் செய்தலாகிய வசித்துவம் 'ஆஞத உண்மை' என்றதால். அறிவிக்கப்பட்டது. தான் எல்லாப் பொருளிடத்தும் கலந்து இருக்கும் தன்மை. (101)

தாங்கிய தன்மையுந் தானணுப் பல்லுயிர் வாங்கிய காலத்து மற்றுர் குறையில்லே ஆ யாங்கே எழுந்தோம் அவற்றுள் எழுந்துமிக் கோங்கி வர்முத்தி முந்திய வாரே,

. இம் எனின், உயிர்கள் என்றும் பிரணுவத் தியானஞ் செய்யின் முத்தி சித்திக்கும் என்ப துணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ - ள் : இவ்யோகியாகிய தான் அணுத்தன்மை யெய்திப் பலவுயிர்களேயும் தாங்கிய காலத்தும் அவற்றை வாங்கித் தம்மிடம் ஒடுங்கியகாலத்தும் ஓர் மாற்றமில்லே தவசித்திபெற்ற உயிர்களாகிய அவற்றுள் அப்போதே மே லெழுந்த ஓம் என்னும் நாதம் ( உச்சிவரை ) எழுந்து மிகுந்து உயர்ந்து சென்றவிதமே முத்திமுற்பட்டவாரும் என்றவாறு.

தான் அணு - சிவயோகத்திற் றஃப்பட்ட ஆன்மாவாகிய தான் பரமாணுவினும் நுண்ணணு வாகி என்பது. இது அணிமா கூறியது. பல்லுயிர் தாங்கிய தன்மையும் - பல உயிர்களேயும் படைத்துக் காத்த இயல்பும். தாங்குதல் — காத்தல். அதற்கு இன்றியமையாத படைத்தஃயைம் உணர்த்தி நின்றது.

பல்லுயிர் வாங்கிய காலத்து**ம் '**வைத்துவரங்கு வாய்' என்புழிப்போல வாங்கு தல், ஒடுக்கு தலர யிற்று. குறை - மாற்றம். இறைவ**ன்** ஐந்தொழில் யாற்றுகினு**ம் விகா**ரியாகாததுபோலத் தவத்திற் றிலேப்பட்ட ஆண்மோவும் ஈசத்துவம் பெறுத்ளின் இவெனும் நிர்விகாரியே யாவன் என்றவாரும்.

அவற்றுள் ஆங்கே எழுந்த ஓம் மிக்கு எழுந்து ஓங்கியவா முத்தி முத்தியவாறு எனக் கூட்டிப் பொருள்கொள்க. தன்னே ஓம் என்று தியா னித்தலே, ஞானசொரூபமாகிய சிவத்தினிடத்தில் ஓமென்று உன்னேத் தியானிக்க என்னும் பொருள் தரும்.

# ब्रह्मणेत्वामहंस बोमित्यात्मानं युंजीतं।

என்னும் பகுதியும், ஓம் என்று தன்னேத் தியானிக்க என்னும் பொருள்தரும்,

### श्रोसित्येवं ध्यायेथ आत्मनि।

என்னும் பகுதியும் கொண்டு துணிக. எழுந்தோம் என ஒருசொல்லாக்கி ஈண்டைக்கு இயையாத பொருள் கூறி இடர்ப்படுவாரும் உளர். மேலும் அந்தயோக சிகோபநிஷத்தே, அங்ஙனம் பிரணவ வடிவாகத் தன்ணேத் தியானிப்பவன் முக்தனுகிருன்

# देहद्वयं विहायासु मुक्तोभवति बंधनात्।

என்பதை, என்றும் விளக்குகிறது. இக்கருத்து ஓங்கியவா முத்தி முந்தியவாறே என்பதை நமக்கு விளக்கும் சாதனமாகிறது. (102) முந்திய முந்நூற் றறுபது காலமும் வந்தது நாழிகை வான்முத லாயிடத் இந்தைசெய் மண்முதல் தேர்ந்தறி வார்வலம் உந்தியுள் நின்று வுதித்தெழு மாறே, 651

இம்-எனின், ஐம்பூதங்களுக்கும் உரிய காலமா மாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ-ள்: முன்னாக் கூறப்பட்ட முன் நூற்ற நுபது விநாடியும், அமைய வந்ததாகிய நாழிகைகளே ஆகாய முதலாகக்கொண்டு இடவும் எண்ணப்படு கின்ற மண் முதலாகக்கொண்டு தெளிந்து அறியவும் கூடியவர்கள் உந்திக் கமலமாகிய மணிபூரகத்தி னின்று சோதி தோன்றிப் பிரமரந்திரம் வரை பெழுதீல் அறியவல்லார் ஆவர் என்றவாறு.

காலம் - விநாடி, விநாடி அறுபது கொண்டது ஒரு நாழிகை. ஆறு நாழிகை முந்நூற்றறுபது விநாடி. இதனுல் பகல் முப்பது நாழிகையையும் பிரிக்கஐந்து பகுதியாகும் பகலில் சூரிய உதய தொடங்கி ஆறுநாழிகை ஆகாயகாலம். பின்னர்ந் அம்முறையே வாயுக்காலம், தேயுக்காலம், அப்புக் காலம், பிருதிவிக்காலம் என இவற்றைப் பகுக்க என்பதாம். சூரியன் மறைவு தொடங்கி அவ்வாறே ஒடுக்க முறையாக பிருதிவிக் காலம் முதலாக ஐம் பூதக்காலம் அமைதலே அறிக. இப்படி அறிவார் உந்திமுதல் பராகாயம் வரை சோதி விளங்குதலே யுண்ருந் தூயோராவர் என்பதாம். சித்தந் திரிந்து சிவம்ய 'மாகியே' முத்தர் முத்தந் தெரிந்துற்ற மேர்னர்சில் முத்தர் சுத்தம் பெறலாக ஐந்தில் தொடக்கற்றேர் சித்தம் பரத்தில் திருநடத் தோரே;

இம் - எனின், சிதம்பரத்தில் திருநடனம் புயிவார் இவரே என்றல் நுதலிற்று.

இ ்ள்: புலன்களில் பொறிவழியே சென்று பற்றிய சித்தம் மாறுபட்டுத் திரும்பி சிவமயமாகி, மோட்சத்தை ஆராய்ந்து அடைந்த மோனநிஃயின ராகிய சிவத்தோடு கூடியவர்களாகிய முத்தர்கள், தூ ய நி ஃ அடைவதற்காக ஐம்மலங்களிலும் தொடர்பற்ரோர் சிதாகாயத்தில் திருநடனம்புரி வோர் ஆவர் என்றவாறு.

முத்தம் – முத்தி; அம்விகுதி பெற்றது. சுத்தம் பெறலாக – சுத்தான்மாவாக ஆதற்காக. ஐந்து – ஐந்து மலங்கள். ஆணவம், கன்மம். மாயை, மாயேயம், திரோதாயி என்பன அவை. இவற்றுட் டொடக்கற்ளேர் – இவற்றில் தொடர்பற்ற பெரி போர்கள்.

இதம்பரம் — ஞானகாயம்; இத்தம்பரம் என எதுகை நோக்க விரிந்தது. இத்தம்பரத்தில் திரு நடத்தோர் எனப் பிரித்து, தொடக்கற்ரேரது இத்தமானது பரத்தில் கூத்தாடுந் தன்மையராவர் என்றுமாம்.

ஒத்தஇவ வொன்புது வூயுவும் ஒத்தன. ஒத்தஇவ் வொன்பதின் மிக்க தனஞ்டிசயன் ஒத்தஇவ் வொன்பதில் ஒக்க இருந்திட ஒத்த வுடலும் உயிரும் இருந்ததே, 653

இம் – எனின் , உடலும் உயிரும் ஒத்து நீடு வொழும் உபாயம் உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ — ள் : தம்முள் மிகாமலும் குறையாமலும் சமமான ஒன்பது வாயுக்களும் தம்முள் ஒத்தன. இந்த ஒத்த ஒன்பது வாயுக்களில் தனஞ்சயன் என்னுங் காற்று சிறந்ததாம், இவ்வாயுக்கள் ஒன்பதும் ஒன்பது நாடிகளில் சமமாக இருக்க உடலும் உயிரும் தம்முள் ஒத்து நெடுங்காலம் இருந்தனைவாம் என்றவாறு.

பத்து வாயுக்களில் தனஞ்சயன் சுழுமுண யா கிய நடுநாடியில் சஞ்சரிப்பது ஆதலால் அது நீங்கி நின்ற பிராணன், அபானன், வியானன், சமானன், நாகன், கூர்மன் கிருகரன், தேவதத்தன், உதானன் என்ற ஓன்பது வாயுக்களும், இடக்ஸ், பிங்க்ஸ், சிகுவை, புருடன், காந்தாரி, அத்தி அலம்புடை, சங்கினி, குகு என்ற ஒன்பது நாடிகளிலும் பொருந்த உடல் உயிரோடு ஒன்றி நீடுவாழும் என்பதாம். (105)-

இருக்குந் தனஞ்செயன் ஒன்பது, காலின் இருக்கும் இருநூற் றிருபத்து, நான்காய் இருக்கு முடலி விருந்தில<sub>்</sub>வரகில் இருக்கும் உடிலது, வீடிகி, ஹெடித்ததே, இடிக்கும் உடிலது, வீடிகி, ஹெடித்ததே, இடிக்கும் கூடிலது, வீடிக்கு இ**ம் – எளின்** தனஞ்செயன் என்னும் காற்று இருக்குமிடமும் இன்றியமையாயும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: ஒன்பேது காற்றைப்போலவே தனஞ் சயன் என்னும் காற்றும் அதற்குரிய நடுநாடியில் இருக்கும். மாயாகாரியமாக இருக்கும் இருநூற்றிரு பத்துநான்கு புவனங்களிலும் இருக்கும் உடலில் இக்காற்று இல்ஃயோயின், இருக்கும் இவ்வுடல் வீங்கி வெடித்துவிடும் என்றவாறு.

இருபத்துமூன்றுய் எனவும் பாடம். (106)

வீங்குங் கழீல சிரங்கொடு குட்டமும் வீங்கும் வியாதிகள் சோகை பலவதாய் வீங்கிய வாதமுங் கூனு முடமதாம் வீங்கு வியாதிகள் கண்ணின் மருவியே,

655

இம் – எளின், இதுவும் தனஞ்சயன் திரிபால் வி~ுவேன உணர்த்து தல் நுதலிற்று

இ-ள்: வீங்குகின்ற கழஃ, சிரங்கு, குட்டம், வீக்க வியாதிகள், சோகை பலவாய்ப்பருத்த வாதம், கூன், முடம், கண்ணில் சேர்ந்து வீங்கும் வியாதிகள் முதலிய பலவும் தனஞ்சயன் திரிபால் உண்டாம் என்றவாறு (107)

கண்ணில் வியாதி யுரோகந் தனஞ்செயன் கண்ணிலிவ் வாணிகள் காச மவனல்லன் கண்ணினிற் கூர்மன் கலந்தில ஞதலாற் இல்லேயே: 656 இம் - எனின், இதுவும் தனஞ்சய**ன், கூர்மண்** இவ்வாயுக்களின் செயல் உணர்த்**துதல் நுதவி**ற்று.

இ - ள் : ஆயுமிடத்து தனஞ்சயன் என்னுங் காற்று திரிபு அடையின் வியாதியாம் இவ்வார்த்தை கள் விளக்கமுடையன. நல்லோஞ்கிய அவன் கண்ணில் கூர்மன் என்னும் வாயு கலந்திலனுதலால், கண்ணில் ஒளி கலந்ததுமில்ஃயாம் என்றவாறு.

கண்ணில் – ஆராயுமிடத்து. கண்ணில் – மாறு படின். கன்றின் என்பதன் மரூஉ. வாணி – பேச்சு அல்லது உரை, காசம் – ஒளி. பிரகாசம் என்பதில் உபசர்க்கமாகிய பிர' என்பது குறைந்துவந்தது. கண்களிற் கூர்மன் கலத்தலாலேயே ஒளி உண்டா கின்றது என்பதாம்.

நாடியின் ஓசை நயனம் இருதயந் தூடி யளவுஞ் சுடர்விடு சோதியைத் தேவருள் ஈசன் திருமால் பிரமனும் ஓவற நின்றங் குணர்ந்திருந் தாரே.

657

இம் — எனின், சுழுமுனே நாத்தாிசு**னம் உணர்த்** தூதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : நடுநாடியின் ஓசையாகவும், கண்கள் இதயம் இவற்றிலும் ஒளிவிட்டு விளங்குகின்ற சோதி வடிவத்து இறைவனே, தேவருள் தலேவர் களாகிய பிரமா, விஷ்ணு, ருத்திரர்கள் இடை விடாது உணர்ந்திருந்தனர் என்றவாறு.

அவர்களேப்போல ஆனமாக்களும் உணர்த்தக்க வர்கள் என்பது குறிப்பேச்சம்: திடி என்பது தூடி என எதுகை நோக்கி நீண்டது.துடி - எட்டுவிநாடி தொண்ட கால அளவு. ஓவற – இடைவிடாமல் எட்டு விநாடிக்காலம் ஒளிவிடுகிற சோதியை இடை வீடாது உணர்தல் எங்ங்னம் எனின், மீட்டும் மீட்டுந் தோன்றச் செய்து தரிசித்தலாம். (109)

ஒன்பது வாசல் உடையதோர் பிண்டத்துள ஒன்பது நாடி யுடையதோ ரோரிடம் ஒன்பது நாடி ஒடுங்கவல் லார்கட்கு ஒன்பது வாசல் உலேநல வாமே.

658-

இ**ம் - எனின். ஒன்பது** நாடிக*ு*ளையும் ஒக்க அடைக் கேவெல்லார்க்கு உடல் அழியாது என்பது உணர்த்து தேல் நேதலிற்று.

இ - ள் : ஒன்பது வாயில்களே உடைய பிண்ட மாகிய உடலில், ஒன்பது நாடிகளேயுடைய இடத் தில் அந்நாடிகள் ஒடுங்கத் தவம்செய்ய வல்லார் களுக்கு ஒன்பது வாசஃவயுடைய உஃக்களமாகிய உடல் நன்மை எய்தும் என்றவாறு.

உடலில் ஒன்பது நாடிகளும் அடங்கின் உட லுக்கு அழிவின்ரும் என்பது கருத்து. ஒன்பது வாயில்கள்: கண், செவி, வாய், மூக்கு, குதம், கும்யம் என்ற ஒன்பதுமாம். ஒன்பது நாடி முன்னர்க் கூறப்பட்டது. ஒன்பதுநாடி அடைக்கவே ஒருநாடி. இறக்கும். அந்நாடியே சுழுமுனேயாகிய நடுநாடி. உடுல ஒன்பது வாசல் உலேயென உருவகித்தார், உழுபிரும்பு விருப்பு, பதனுதல்போல உடலுளேயுள் உழிரிரும்பு விருப்பு, பதனுதல்போல உடலுளேயுள் மாக நீங்கிப் பதப்படுத்தப்படுதலின். ஒன்புது நூடியுடையதோரிடம் - ஒன்பது நாடிகளும் வந்து கூடுகின்ற நாற்சந்தியாகிய புருவ நடு. அங்கே ஒன்பது நாடிகளும் தொழிற்படாது மடங்கச் செய்யின் நடுநாடி மட்டும் திறக்கும்; அதனுல் உடலுக்கு என்றும் அழிவில்லே என்றவாரும். (110)

ஓங்கிய அங்கிக்கிழ் ஒண்சுழு கோச்செல்ல வாங்கி இரவி மதிவழி ஓடிடத் தாங்கி உலகங்கள் ஏழுந் தரித்திட ஆங்கது சொன்னேம் அறிவுடை யோர்க்கே. 659

இம் – எனின், விபரீத கரணியை உணர்த்துதெல் நோதலிற்று.

இ - ள் : சிறந்த அங்கியாகிய குண்டலினியின் கீழே சுழுமுணே நாடி செல்லச்செய்து, சூரியகஃயில் இயங்கும் பிராணணச் சந்திரகஃயில் ஓடத் தடுத் துச் செலுத்தி. உலகங்கள் ஏழையுந் தாங்குக என்று யோக ஞானமுடையார்க்குச் சொன் ேனும் என்றவாறு.

குண்டலினி மூலா தாரத்து இருப்பது. சுழுமுன் புருவமத்தியிலிருப்பது. இதனேத் தலேகீழாக நின்று சுழுமுணேயைக் குண்டலினித்தானத்தில் செலுத்த பிங்கலே நாடியாகிய வலது நாசி வழியாக இயங்கு கிற பிராணன் இடகலேயாகிய இடது நாசியில் இயங் கத்தொடங்கும். உலகங்கள் என்றது மூலா தாரம் முதல் துவாதசாந்தம் வரையுள்ள ஏழு ஆதாரங் கீறோயும். ஏழு ஆதாரங்களும் முறையே சத்திய லோகம், வைகுந்தம், கைலாயம், சிதாகாசம், ப்ரா கோகம் முதலான உலகங்களாக உருவகிக்கப்படுத வின் இங்ஙணம் உணர்த்திஞர். தரித்திட என்பது அகரேவீற்று வியங்கோள் விணமுற்று. தரித்திடுக என்பது பொருள். அறிவுடையோர்க்குக் சென்னேம் என்றதனல் யோகஞானம் சிறிதும் இல்லார் இதணத் தெரிந்து அவதியுறற்க என எச்சரித்தவாரும்.

விபரீ தகரணியாவது, பூமியில் சிரத்தையூன்றி இரண்டு கைகளாலும் இடுப்பைப் பிடித்துக் கொண்டு. பிடரியும் தோள்களும் பூமியிற்பொருந்த மேலே காஃ நீட்டி முதல்நாள் கணநேரமும், பின் நாட்களில் ஒவ்வொரு கணநேரம் கூட்டியும் ஓர் யாமம்வரை இருக்கப் பழகு தலாம்.

## अधिहराश्चोर्ध्वपादः क्षणंस्यात्प्रथमेदिने । क्षणाचकिंचिद्धिक मभ्यसेच दिनेदिने ॥

என்னும் யோகதத்வோபநிஷத்தாலும் இக்கருத்து விளக்கமுறும். இதஞல் பிராப்த கன்மங்கள்கூட தன் வலி குன்றுகின்றது; காலீனயும் வெல்லலாம்.

# याममात्रंतु योनित्य मभ्यसेत्तु कालजित्।

என்று யோக உபநிஷத்தும்,

## कर्मणःसंक्षयावहः।

என்று விஷ்ணு தர்மமும் கூறுகின்றன. இவற்றைக் சாதகன் குரு முன்னிஃவயில் அவர் உபதேசப் படியே இருந்து செய்யவேண்டும்; நூலறிவுமட்டும் அமையாது என அறிக. ் உலகேழும் தரித்திட என்பதற்கு இவ**ர்களே** உலகமேழுந் தாங்க, அதாவது உலகம் ஏழினு<del>ம்</del> இவர்கள் செறிந்திட என உரைகாண்பார் சிலர். அது இவ்விபரித கரணிக்கு இயையாமையின் பொருந்தாது என்க. (11-1)

தலேப்பட்ட வாறண்ணல் தையலே நாடி வலேப்பட்ட பாசத்து வன்பிணே மான்போல் துலேப்பட்ட நாடியைத் தூவழி செய்தால் விலேக்குண்ண வைத்ததோர் வித்தது வாமே, 660

இ**ம் -** எனின், நடுநாடியைத் தூய்மைசெய்தலால் வரும் பயன் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ- ள்: தராசுமுள்ளேப்போலச் சமனுகவுள்ள நடுநாடியைத் தூய்மையான வழியாகச் செய்து (அதன் வழியே பிராணண இயங்கச் செய்யின்) வஃயிலுள்ள கயிற்றில் அகப்பட்ட வலிய பெண் மாணப்போலப் பெரிய பெருமான் பிராட்டியை விரும்பிச் சேர்ந்தவிதம் இதுவாம். இவ்வண்ணம் சிவசக்திகளுக் கூடச்செய்யும் யோ கியர் நி ஃல விஃக்கு விற்கவும் உண்ணவும் ஆகச் .சேமித்த விதைநெல்ஃ ஒக்கும் என்றவாறு.

து ஃப்பட்ட நாடியைத் தூவழிசெய்தால் மான்பிணேபோல அண்ணல் தையஃ நாடித் தஃப் பட்டவாறு (ஆம்) (இது) விஃக்கு உண்ணவைத் ததோர் வித்ததுவாகும் எனக் கொண்டு கூட்டுக

து ஃப்பட்ட நாடி – சுழுமுனேயாகி புருவநடு: தூவழி செய்தலாவது, இடக்ஸ் பிங்க்ஸ் வழியாகப் பிரோணு இயங்காது தடுத்து இதுவே நல்லவழி பூரைக் இயங்கச் செய்லது. அங்ஙுனம் செய்யின் பிருவ ந்டுவொகிய ஆஞ்ஞாசக்கரத்தில் சக்தி ஃபாடு கூடிய சிவேம் எழுந்தருளியிருப்பதைக்கண்டு மகிழலாம். அம்பெகிழ்ச்சி தனக்கும், உலகிற்கும் பயன்படும் என்பார் விஃக்கும் உண்ணவும் ஆகச் சேமித்த வித்துவாம் என்றருளினர். (112)

ஓடிச்சென் றங்கே ஒருபொருள் கண்டவர் ஞ. நாடியி னுள்ளாக நாதம் எழுப்புவர் தேடிச்சென் றங்கே தேணே முகந்துண்டு பாடியுள் நின்ற பகைவரைக் கட்டுமே.

e anglije galak anah inggrafi k

661

இம் - எனின், உட்பகைகளே வெல்லும் உபாய முணேர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பிரமரந்திரம் வரையில் விரைந்து சென்று ஒப்பற்ற பரப்பொருகுக் கண்டவர்கள், சுழுமுனே நாடியினுள்ளே பரநாதத்தை மேலோங்கச் செய்து, அதுகுக் கேட்டுக்கொண்டே யிருப்பார்கள். மேலும் ஆராய்ந்து அங்கே உண்டா கின்ற அமுதத்தையும் உண்டு, உடலாகிற பாசறைக்கண் வலியுடனின்ற உட்பகைவர்களேச் சிறைப்படுத்துவர் என்றவாறு.

ஒடிச்சென்று என்றது மூலாதாரத்தினின்று குண்டலினியோடு மேலேறி விரைந்து சென்று என்பதாம் அதாவது பிராணுயாமத்தால் மூலக் தன*ஃ*ல எழுப்பி முதற்பொருளோடு கொண்டு தேர்த்து என்பது கருத்து ஒரு பொருள் – தன்னே

4.30

**மு**டாத்த இரண்டாம் பொருள் இல்லாத ஊழசிவ**ம்.** நாடி – சிறப்புப்பற்றச் சுழுழுவேலையிய கூணைஷ்த் திற்று. நாடிவகையைப்பற்றி முன் கூறப்பட்டது. தேன் - சக்ஸ்திராரமாகிற பிரம்ரந்திரந்தில் தியான முகந்து உண்டு ``யோகத்தால் ஊறும் இனியே ரசம்.` என்பன தேனின் மிகுதியுணர்த்தின்.

பாடி — பாசறை. ஈண்டு உடுஸ் உணர்த்தியது ் பதைவராவார் காமம் குரோதம் மோகம் மதழ் மாற் சரியம் என்ற குணப்பகைவர் அறுவரும் இந்திரியுங் களாகிற பகைகள் ஐந்துமாம், கட்டும் என்றது உயிராகிய தனக்குக் கேடுசேராதவாறு ுபடுத்துவன் என்பதாம்.

> கட்டிட்ட தாமரை நாளத்தில் ஒன்பது இடிப்படு மட்டிட்ட கன்னியர் மாதுடன் சேர்ந்தனர் 🥴 தட்டிட்டு நின்று தளங்க<mark>ளி னூடுபோய்ப்</mark> பொட்டிட்டு நின்று பூரண மானதே.

662

பூரணசத்தியின் . இலக்கண ம் இம் – எவின் ் உணர்த்து தல் நுதவிற்று.

இ - ள்: ஒன்பது சக்திகளும், இதழ்கள் பந்தித் ் துள்ள தாமரைத்தண்டில் இதழ்கடோறும் நிஃத்து நின்று, அவ்விதழ்களின் வழியாகச்சென்று பராசத்தி யோடு சேர்ந்தனர். அங்ஙனம் ஆஞ்ஞா சக்கரத்தில் நின்றநிஃபேறே பூரணசக்தியாயிற்று அவர்க**ள்** என்றவாறு.

ஒன்பது கன்னியர்கள் தாமரை நாளத்தில், தட்டிட்டு நின்று தளங்களின் ஊடுபோய் மாதுடன் சேர்ந்தனர்; பொட்டிட்டு நின்றது பூர்ணமானது எனக் கூடடிப் பொருள் காண்க.

கட்டு இட்ட தாமரை – இதழ்கள் கட்டியுள்ள தாமரை. நாளம் – தண்டு. நாளம் என்று உருவ கித்தது நடுநாடியாகிய. சுழுமூனேயை. மட்டு – தேண். கன்னியர் – வாமை. சேட்டை முதலிய நவசக்திகள். மாது – பராசத்தி. தட்டு – இதழ்.

மூலாலாரம் முதலிய ஆரு தாரங்களிலும் உள்ள தாமரையி தழ்களில் உள்ள சக்திகள், குண்டலினி தியானம் செய்பவர்கட்கு அவ்வி தழ்களேக் கடந்து சென்று, ஆஞ்ஞாசக்கரமாகிய புருவநடுவிலுள்ள சக்தியோடு கலத்து நிற்கின் றநிலே பூரணசக்தி எனப்படும் என்ற உண்மை உணர்த்தியவாறு.

மொட்டு – புருவநடு.

(114)

பூரண சத்தி எழுமூன் றறையாக ஏரணி கன்னிகள் எழுநூற்றஞ் சாயினர் நாரணன் நான்முக ஞதிய ஐவர்க்குங் காரண ஞகிக் கலந்து விரிந்ததே.

663

இம் - எனின், சக்திகள் பஞ்சமூர்த்திகளுக்கும் காரணமாகி நூற்றைந்து பேதமாக விரிந்தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இடள்: மேற்கூறப் பெற்ற பூரணசக்தி யானவள் இருபத்தொருமுறையாக அழகு மிக்க நூற்றைந்து கன்னிகளாயினர். நாரணன் நான் முகன முதலான ஐந்து மூர்த்திகட்கும் காரணராகி அவருடன் கலந்து விரிந்து நின்றனர் என்றவாறு. பூரண சக்தியானது இருபத்தொரு பிரகாரத் தால் தனித்தனியே பஞ்சமூர்த்திகளுடன் கலந்து 21×5 = 105 கன்னிகளாயினர் என்பது. (115)

விரிந்து குவிந்து விஃாந்தஇம் மங்கை கரந்துள் எழுந்து கரந்தங் கிருக்கிற் பரந்து குவிந்தது பார்முதற் பூதம் இரைந்தெழு வாயு விடத்தில் ஒடுங்கே,

664

இஸ் - எனின், விரிந்த சக்தி ஒடுங்கு**ப்**முறை<sub>.</sub> உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இவ்வண்ணம் விரிந்து பின்னர் ஒடுங்கி பலவகைப் போகங்களே யும் விளேயச்செய்த இப்பரா சக்தி மறைந்து சிவத்தினுட் சிறந்துதோன்றி மறைந்து ஒடுங்கியிருப்பின், பூமி முதலாக விரிந்து ஒடுங்கிய இப்பூதங்கள் யாவும், ஒலித்தெழுகின்ற வாயுவாகிய நாதத்தினிடம் ஒடுங்கும் என்றவாறு.

ஒடுங்கே என்பது ஒடுங்குமே என்பதன் விகாரம். சிவத்தின்டமிருந்து பிரிந்த சத்தி சிவத்திடமே ஒடுங்கின் பார்முதல் பூதங்களும் நாதத்தில் ஒடுங் கும். ஆதலால் சக்தியின் விரிவே எல்லாமென்பது கருத்து.

இடையொடு பிங்கல என்னும் இரண்டு மடைபடு வரயுவு மாறியே நிற்குந் தடையவை யாறெழுந் தண்குட ருள்ளே மிடைவளர் மின்கொடி தன்னில் ஒடுங்கேட்ட 665 இப் - எனின், பிராண கியங்குமுறையும், அதனுல் வினேயுந் தீமையும், அதனே வெல்லும் உபாயமும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இடகஸே பிங்கஸே என்ற இருமடை களிலும் ஓடுகின்ற பிராணன் மாறுபட்டே நிற்கும், அப்போது ஆன்ம விளக்கம் மேலோங்கவிடாது தடையாயிருக்கிற ஆறு பகைகளும் தஃ தூக்கி நிற்கும். ஆதலால் யோகியாகிய நீ குளிர்ந்த ஒளிப் பொருளாகிய மதியுள் பின்னி வளர்ந்திருக்கின்ற மின்னற்கொடி போன்ற குண்டலினியில் மனம் ஒன்றி நிற்பாயாக என்றவாறு.

பிராணணத் தன்னியக்கப்படிவிடின், காமமாதி பகையாறும் தஃதோக்கிநின்று வருத்தும் ஆதலால் பிராணணே மடைமாறிப் பாய்ச்சிக் கட்டுப்படுத் திஞுல் காமாதிகளேக்கட்டுப்படுத்தலாம். அதற் குற்ற உபாயம். பிராணணேச் சுழுமூணே வழியாக ஏற்றிச் சகத்திராரத்தில் உள்ள மதிமண்டலத்தில் குண்டலினி சக்தியோடு கூடச் செய்வ தொன்றே என்பது கருத்து,

ஒடுங்கி ஒருங்கி உணர்ந்தங் கிருக்கின் மடங்கி மடங்கிடும் வாயு வதனுள் மடங்கி மடங்கிடு மன்னுயி ருள்ளே நடங்கொண்ட கூத்தீன நாடுகின் றேனே. 666

இம் - எனின், பிராணுயாமம் செய்த உயிருள் கூத்தனேயும் கண்டுமகிழலாம் என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று. இ — ள் : அங்ஙனம் ஒடுங்கி மனம் :ஒருமைப் பட்டு உணர்ந்து அங்கிருப்பின், பிராணன் மடங்கிக் கட்டுப் பட்டு நிற்கும். அதனுள் விஷய சுகங்களிலீடு படாது மடங்கி அடங்கிக் கிடக்கும் ஆண்மாவின் உள்ளே ஆனந்த நடனம் செய்கின்ற நடராசப் பெருமாணத் தேடுகிறேன் என்றவாறு.

ஒடுங்கு தல் — புறம்போகவிடாது நிலேக்கச்செய் தல். ஒருங்கு தல் - ஒன் றணேயே பற்றச்செய் தல். உணர் தல் — அங்ஙனம் பற்றிய பரம் பொருளேயே அறிந்து அநுபவித்தல், அங்கு இருக்கின் - சித்தம் சிவமாக்கியிருக்கின். பிராணன் கட்டுப்பட உயிர் ஓட்டம் தடைப்படும்; அங்ஙனம் ஆன்ம வியாபகம் மடங்கியபோது ஆனந்தக் கூத்தன் அந்த ஆன்மா வினிடமாக விளங்குவன்; அவணேத் தரிசிக்கலாம் என்பது கருத்து.

நாடியின் உள்ளே நாதத் தொலியுடன் தேடி யுடன்சென்றத் திருவிணக் கைக்கொண்டு பாடியுள் நின்ற பகைவரைக் கட்டிட்டு மாடில் ஒருகை மணிவிளக் கானதே. 667

இம் - எனின், அங்ஙனம் குண்டலியோகம் சித்திக்கின் தூண்டாவிளக்காய்த் தோன்றலாம் என்பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ — ள் : சுழுமுனே நாடியின் உள்ளே நாத) வொலியோடு ஆதாரங்களின் வழியே தேடிச்சென்று அங்குத் திருமகளாகிய பராசத்தியைக்கூடி, பாசறையுள் நிற்கின்ற பகைவர்களேக் கட்ட பெருமையையுடைய ஒன்றியிருக்கையாகிய அது தூண்டாவிளக்காகத் தோன்றிற்று என்றவாறு.

நாடி - சுழுமுனே. அத்திரு என்றது பராசத்தி தியை. எவனுக்குப் பராகாசத்துச் சத்திதரிசனம் கிட்டுகிண்றதோ அவன் உட்பகையாறணேயும் வெல்வான் என்பதாம். மாடில் - பெருமையை யுடைய; மாடு இல் - பெருமையில்லாத எனலுமாம், ஒருகை – ஒன்று தலான ஒழுக்கம்; அதாவது ஒன்றியிருக்கை. மணிவிளக்கு – இரத்தினதீபம்; என்றது தூண்டாவிளக்கை.

அணிமாதி சித்திக ளானவை கூறில் அணுவில் அணுவின் பெருமையின் நேர்மை இணுகாத வேகார் பரகாய மேவல் அணுவத் தணேயெங்குந் தாஞத லென்றெட்டே, 668

இம் - எனின், அட்டமாசித்திகள் இவையெனத் தொ**த**த்துணர்த்துதல் நுத<sup>ுலி</sup>ற்று

இ-ள்; அணிமா முதலான சித்திகளேச் சொல்லுமிடத்து, அணுவிலணுவாதலும், பெரிய திற் பெரிதாதலும், அசைக்கவும் இயலாத கேனமுடையதாதலும், விரும்பின எய்தலும், எங்கும் தானுதலும். பரகாயம் புகுதலும், உயிர்கட்குத் தஃவேனுதலும், எங்கும் வியாபித்திருத்தலும் ஆகிய எட்டுமாம் என்றவாறு:

் அணுவில் அணு - அணுக்களிற் சிறிது பர மருணு, அதற்கும் சிறிதாதல், சங்கற்பத்தால் , இயற்கையை வெண்றமையால் தேகம் சூட்சு**ம** மாதலாம். இது அணிமா கூறியது.

பெருமையின் - பெரியதிற் பெரியதாதல். பிர கிருதியைப் பூரித்தலால் ஆகாயாதிகளேப்போலத் தேகம் பெரியதாதல். இது மகிமா கூறியது.

இணுகாத நேர்மை - அசைக்க முடியாத தன்மைத்தாதல்; என்றது பஞ்சு முதலியனபோல நொய்யன வாகாமல் இரும்புபோலக் கனமாதல். இது கரிமா,

் வேகார் நேர்மை - புகைபோல நொய்தாதல். கனமாயின பஞ்சுபோல நொய்தாகச்செய்தல். இது லகிமா கூறியது. வேகு - புகை.

பரகாய**ம்** மேவல் - மேலுள்ள ஆகாயத்தைத் தீண்டுதல், பூமியிலிருந்துகொண்டே விரல் நுனியால் சந்திரணேத் தொடுதல் இது பிராத்தி கூறியது.

மேவல் - எல்லாப் பூதங்களிலும் வியாபித்து எழுதல். நீரில்போல விண்ணிலும் மண்ணிலும் மூழ்கியெழும்புதல். இது பிராகாமியம் கூறியது.

அணு அத்தன் ஐ - உயிர்கட்கெல்லாம் கர்த்தா வாதல். பூத பௌதிகங்கீளப் படைத்தலாகிய பஞ்ச் கிருத்தியம் பண்ணுகை. இது ஈசத்துவம் கூறியது.

எங்கும் தாஞதல் - எல்லாவற்றையும் வசியஞ் செய்து எங்கும் தாஞக இருத்தல். இது வசித்துவம் கூறியது. இவ்வண்ணம் அட்டமா சித்திகளேயும் முறையே காண்க. இங்ஙனமன்றி வேறு கூறிஎட்டை யும் விளக்கமுடியாமல் இடர்ப்படுகின்ற உரைகளும் இதுகாஃ சிலவுள. தேர்ந்து தெளிக. (120)

எட்டா இயசித்தி யோரெட்டி யோகத்தாற் இட்டாப் பிராணன் செய்தாற் இடைத்திடும் ஓட்டா நடுநாடி மூலத்த னல்பானு விட்டான் மதியுண்ண வும்வரு மேலதே.

669

இம் - எளின், அட்டாங்க யோகத்தால் பிராணண அடக்கி ஆண்டால், அட்டமா சித்திகளே எய்தலாம் என்றெருள்செய்தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அட்டாங்க யோகத்தால், வேறு எவ் வகையாலும் அடக்க முடியாத பிராண வாயுவை அடக்கி ஆண்டால், அட்டமா சித்திகளேயும் அடைய லாம். மூலா தாரத்திலுள்ள குண்டலினி சத்தி யானது, தாமரை முகுளம்போன்ற சுழுமுண நாடி வழியாகச் சூரியக்கிரந்தியைத் தாண்டிஞல், அதற்கு மேலதாகிய சந்திரக்கிரந்தியிலுள்ள அமிருதவாரு ணியை உண்ணவும் கிட்டும் என்றவாறு

மூலாதாரம் அக்கினி மண்டலமும், இதயம் சூரிய மண்டலமும். புருவநடு சந்திரமண்டலமு மாதலின், குண்டலினி பிராணுயாமத்தால் நடுநாடி வழியாக அக்கினிமண்டலத்தினின்று கௌம்பி. சூரிய மண்டலத்தையும் தாண்டி, புருவ நடுவை அடையு மாயின் அதற்கும் மேலதாகிய சந்திரமண்டலத்து அமுதத்தை உண்ணலாம் என்பது கருத்து. (121) த்ரு சித்திக ளெட்டன்றிச் சேரெட்டி யோகத்தாற் புத்திக ளானவை எவ்லாம் புலப்படுஞ் சித்திகள் எண்சித்தி தாஞந் நிரிபுரைச் சத்தி அருள்தரத் தானுள வாகுமே.

670

இர் – எனின் , அட்டாங்க யோகத்தால், அடை யப்பெறும் வேறு பயன்கௌயும் வி எக்கு தல் நாதலிற்று.

இ - ள்: பயிலப்பெறுகின்ற அட்டாங்கயோகத் தால். முற்கூறப்பட்ட அட்டமாசித்திகளே அன்றி ஞானங்களாக உள்ளவை அனேத்தும் வெளிப்படும். சித்திகளோ ஒவ்வொன்றும் எவ்வெட்டுவகையாம். இவை அனேத்தும் தானேயாகிய திரிபுரையின் கருணேயின் தரத்தால் விளேவனவாம் என்றவாறு.

புத்திகள் ஆனவையெல்லாம் - ஞானவிளக்கத் திற்கு வாயிலாய ஆன்ம அறிவை ஓரளவு விளக்கி நிற்கும் ஆயக‰களறுபத்துநான்கின் ஞானத்தை யும். ஞானம் ஒன்ருயினும் க‰ வேறுபாட்டால் பன்மையாகக் கூறப்பெற்றது. புலப்படும் என்றது தாணுகவே விளங்கும் என்றவாரும்.

சித்திகள் எண்சித்தி: அட்டமாசித்திகளும் பொருந்தும் ஆன்மாக்களின் இடவேறுபாட்டால் ஒவ்வொன்றும் எட்டாக அறுபத்து நாண்காம் ஆதலின் இங்ஙனம் கூறப்பெற்றது. இத‱,

் ஐசுவரியம் அணிமா மகிமா முதல் எட்டு வகைப்படும். அவற்றுள், அணுவினும் அதிசூக்கும வடிவுற்று நிற்றல் அணிமா வென்னுஞ் செல்வம் மேருவினும் மிகப்பெரிய வடிவுற்று நிற்றல் மகிமா வென்னுஞ் செல்வம்.

சேறு முதலியவற்றி<mark>ன் இ</mark>யங்கினு**ம் அ**ழுந்**து 5 லின்** றிக் காற்றினுங் கடுநடைத்தாய் மெல்லிய வடி ஏற்று நிற்றல் இலகிமா வென்னுஞ் செல்வம்.

மனத்தான் விழையப்பட்டன அ**ணத்தும்** விழைந்தவாறே பெறுதல் பிராத்தி யென்னுஞ் செல்வம்.

சங்கற்பமாத்திறையான் ஆயிரம் மகளிரைப் படைத்து அவ்வாயிரமகளிரோடும் ஆயிரம் வடிவாய் நின்று கிரீடித்தல் பிராகாமியமென்னுஞ் செல்வம்.

் பிர**ம**ன் முதலியோர் மாட்டுந் தன்னுணே செலுத்தி அவராற்பூ 4 க்கப்படுதல் ஈசத்துவ மென் னுஞ் செல்வம்

உலகமுழுவதையுந் தன்வசமாக்கு தலும், உல கத்தை உண்டாக்கு தலும் வசித்து வமென்னுஞ் செல்வம்.

விடயங்களே நுகர்ந்தும் அவற்றிற் ரெடக் குண்ணுமை கரிமாவென்னுஞ் செல்வம்.

இவ்வெண்வகைச் சித்தியுள் முன்னய மூன்று**ம்** <sub>உடம்</sub>பானும், பின்ணயவைந்தும் மனமுதலிய **வ**்ற்**ருனும்** பெறப்படுவன வென்று உணர்க.

நிலவுலகத்தை பேய்களுக்கு **இவ்வெட்டும்** வியாபித்துக் உள்ளன. கூறியவாறே அரக்க ருலகத்துள்ளார்க்கு நீருலகத்தையு**ம்** வியாபித்**து** ருலகத்துள்ளார்க்குத் இருமடங்கும், இயக்க மும்மடங்கும், காந் தீயுலகத்தையும் வியாபித்து <sub>வாயு</sub>வுலகத்தையு**ம்** வுல**க**த்**துள்**ளார்க்கு இந்திர வியாபித்து நா**ன்மட**ங்கு**ம்,** வுலகத் . வியாபித்**து** துள்ளார்க்கு ஆகாயவுலகத்தையும் ஐந்து மடங்கும், சோமலோகத்துள்ளார்க்கு மனத் ஆறுமடங்கும், பிரசாபதி தி‰்யும் வியாபித்து யுலகத்துள்ளார்க்கு ஆங்காரத்தையும் வியாபித்து எழுமடங்கும், பிரமலோகத்துள்ளார்க்குப்புத்தியை யும் வியாபித்து எட்டுமடங்கும் ஏற்றமா யுள்ளன இங்ஙனம் வாகலான். எண்வகைச் செல்வமும் ஒரோவொன்று எவ்வெட்டாய் விரியான் அறுபத்து நான்காமெனக் கொள்க."

எனவரும் சிவஞானமாபாடியங் கொண்டும் அறிக,

இங்ஙனன்றி எழுத்திலக்கணம் முதலாக அவத் தைகளில் செலுத்துதலீருகக் கூறப்பட்ட அறுபத்து நோன்கு சித்திகள் என்பாரும் உளர்.

தாஞம் திரிபுரை சத்தி – தானூகவே எழுந் தருளியிருக்கின்ற திரிபுரை; என்றது சத்திமட்டு மாக எழுந்தருளியிருத்த‰ உணர்த்திற்று.

தரத்தான் உளவாகும் - திரியுரை, அந்தந்த ஆன்மாக்களின் பரிபாகநிலேக்கு ஏற்பச் செலுத்துந் கருணயான் விளேவதாம் என்பது, (122)

## . அழைமா

எட்டியை தன்ேே டெழிற்பரங் கைகூடப் பட்டவர் சித்தர் பரலோகஞ் சேர்தலால் இட்டம துள்ளே இருக்கல் பரகாட்சி எட்டு வரப்பு மிடந்தானின் றெட்டுமே.

**671** 

் இம் — எளின், சித்தரியல்பும், அவர்கள் உறுபய னு**ம் உணர்த்து த**ல் நுதலிற்று.

இ ் ள் : இந்த எட்டுச் சித்திகளோடு, அழகின் யுடைய பரஞானமுங் கைவரப் பெற்றவர்களே சித்தராவார் இவர்கள் பரலோகமும் அடைதலால்: விருப்பத்தின் வண்ணம் இருத்தலாகிய சிவதரிசனம் செய்து இருப்பின், எட்டினே வரம்பாகவுடைய சித்திகள் இவர்கள் இருக்குமிடத்தில் வந்து சேரும் என்றவாறு.

எட்டிவை என்றது, அதிகாரத்தான் அணிமாதி ஆட்டசித்திகளே உணர்த்திற்று, எழில் பரம் - அழ குகளீனத்தினும் பேரழகாகிய பரஞானம். சித்திகள் அளவில் நின்றவர் சித்தராகார்; மேலே பரஞானத் தையுங் கூடினவர்களே சித்தராவார் என்பதாம்.

அவர்கள் சேருமிடம் பரலோகமாகிய சிவலோ கமாம். அங்குச் சென்று அவர்கள் விருப்பப்படி, சுதந்திரர்களாக எஞ்ஞான்றும் சிவதரிசனம் செய்து கொண்டு சிவபோகத்தழுந்தியிருத்தலே பரகாட்சி யாம். அங்ஙனம் பரகாட்சி பெறுகின்ற சித்தர்க ளிருக்கும் இடம் தேடி அட்டமாசித்திகளும் தாமே லுலியவந்தடையும் என்பதாம். இங்ஙனன்றிச் சித்திகளளவில் நின்றவர்கள் சித்திகளேத் தேடிப் போகத்தக்கவர்கள்; அவற்றையும்வெண்று கீழ்ப் படுத்திப் பரஞானம் பெற்றவர்களே சித்திகளேத் தம்வயப்படு ததியவர்கள் ஆவார்கள் என்பது கருத்து. (123)

மந்தர மேறு மதிபானு வைமாற்றக் கந்தாய்க் குழியிற் கசடற வல்லார்குத் தந்தின்றி நற்கா மியலோகஞ் சார்வாகும் அந்த வுலகம் அணிமாதி யாமே.

672

இம் – எனின், அணிமாதிகளே அடைந்தார் இன் புலகு எய்தலாம் என்றல் நுதலிற்று

இ - ள் : உடலாகிய மேருவை ஏறுகின்ற இட கூல பிங்கூலகுள் மாற்றி, கட்டுத்தறிபோல அசை வெற்று, அமுதஞ்சுரக்கும் ஊற்றிஞுலே குற்றமற இருக்க வல்லார்க்கு, இந்த அமுதப்பேறேயன்றி நல்ல இன்பவுலகும் சார்தல் ஆகும். அவ்வுலகும் இச்சித்திகளாலே எளிதில் எய்தலாம் என்றவாறு.

மந்தரம் என்றது உடஃ. ஏறு மதி பானுவை மாற்ற — உச்சுவாசமாக உள்ளே ஏறிச்செல்லும் பிராண வாயுவை மதியாகிய இடகஃயிலிருந்து சூரியகஃயோகிற பிங்கஃக்கு மாற்ற இவ்வண்ணம் மடைமாறிப் பாய்ச்சுதஃப் பிராணுயாமப் பகுதி யில் விளக்கியது கொண்டு தெளிக.

கந்தாய்; கந்து - நடுதறி, நடுதறிபோல அசை வற்றிருந்து. இதுவும் முன்னர் விளக்கப்பெற்றது. குழியென்றது மதிமண்டலத்துள்ள அமுதநிஃயை. குழியின் – அமுதநிலேயால். கசடு அற வல்லார்க்கு - உயிர்க் குற்றங்களாகிய ஆணவம் முதலியனநீங்கி விளக்கமுறுவார்க்கு.

தந்தது இன்றி எனற்பாலது எதுகைநோக்கித் தந்தின்றி என விகாரப்பட்டு நின்றது. தந்தது -அமுத உணவும் அட்டமாசித்திப் பேறும்.

நற்காமியலோகம் சார்வாகும். - நல்ல விரும்பத் தக்க இன்பவுலகம் சார்தலுமாகும். சார்வார்க்கு எனவும் ஒரு பாடம் உண்டு. அப்பாடத் திற்கு அங்ஙனம் சார்கின்ற சித்தர்க்கு அந்த உலகங்கள் அணிமாதி சித்திகளால் விடீயும் எனக் கூட்டிப் பொருள்கொள்க. (124)

முடிந்திட்டு வைத்து முயங்கிலோ ராண்டில் அணிந்த அணிமாகை தாஞம் இவனுந் தணிந்தவப் பஞ்சினுந் தாஞெய்ய தாகி மெலிந்தங் கிருந்திடும் வெல்லவொண் ணதே. 673

இம் – எனின், அணிமாசித்தியை வெல்லுகின்ற உபாய**ம்** உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ - ள் : இவ்வண்ணம் மதிமண்டலத்திருந்து அமுதமானது பானுமண்டலத்தில் இறங்காதவாறு அடக்கிவைத்து, யோகத்து அழுந்தியிருக்கில், ஓராண்டிற்குள்ளாக, நூல்களால் புகழ்ந்து கூறப் பட்ட அணிமாவானது கைவசமாகிவிடும். கைவந்த ஓத்தனும். மெலிந்த அழகிய பஞ்சைக்காட்டிலும் செநாய்யகை மெலிந்து இருப்பன்; அவணே வெல்ல முடியாது என்றவாறு.

## அங்கு அசை

அமிருதவாருணியைப் புருவநடுவாகிய மதி மண்டலத்திலிருந்து கீழிறங்காதவாறு பாதுகாத்து ஓராண்டு யோகஞ்டுசய்தால் அணிமா சித்திக்கும் என்றுகூறி, அதன்மேல் லகிமாவும் கைவரும் என மேலதற்கும் தோற்றுவாய் செய்தவாறு. (125)

#### லகிமா

ஆகின்ற வத்தனி நாயகி தன்னுடன் போகின்ற தத்துவம் எங்கும் புகலதாய்ச் சாய்கின்ற காலங்கள் தன்வழி நின்றிடின் மாய்கின்ற வையாண்டின் மாலகு வாகுமே, 674

இம் – எனின், லகிமா சித்திக்கும் உபாயமும் காலமும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : மேன்மேலும் ஆன்மாக்களுக்கு ஆக் கமேயுதவும் அந்த ஒப்பற்ற தஃவியாகிய திருவருட் சத்தியுடன், செல்கின்ற எல்லாத் தத்துவங்களிலும் அச்சத்தியே தாரகமான துணேயாய்க் கொண்டு, அத் தத்துவச் சேட்டைகள் ஒடுங்குகின்ற எல்ஃ வரை சத்திவயப்பட்டு நிற்கின், நடக்கின்ற ஐந்து ஆண்டுகளுக்குள் மிக்க மென்மையாகிய லகிமர சித்திக்கும் என்றவாறு.

ஆகின்ற அத்தனி நாயகி — திருவருட்சத்தில் ஆன்மாக்களுக்கு எவ்வெவ்வகையில் ஆக்குமளிக்க லாம் என்ற நோக்குடனேயே இருப்பதால் ஆகின்ற நாயகி என்றருளியது. தத்துவங்களில் தஃப்பட்டு அஃயும்போதும் ஆன்மா தக்க திணேயாகிய திருவருள் சத்தியோடு செல்லின் தத்துவ வஃயில் சிக்காது தத்துவங்களே வென்று, ஐந்து ஆண்டிற்தள்ளாக நொய்தின் நொய்தாகிய லகிமா சித்தியைப் பெறும் என்பதாம். சாய்கின்ற காலம் – வலியொடுங்கும் காலம். தன் என்றது அந்த அருட்சத்தியை. மாய் கின்ற ஐயாண்டு என்பது காலம் அழியுந்தன்மைத்து என அதன் இயல்பை அறிவித்தவாறு. (126)

மாலகு வாகிய மாயினக் கண்டபின் தானெளி யாகித் தழைத்தங் கிருந்திடும் பாலொளி யாகிப் பரந்தெங்கு நின்றது மேலொளி யாகிய மெய்ப்பொருள் காணுமே. 675

இம் – எனின், லகிமாவின் பயன்கூறி, மேலதற்குத் தோற்றுவாய் செய்தல் நுதலிற்று

இ – ள் : லகிமா சித்தியைப்பெற்று அழகிய தீஃவீனத் தரிசித்தபின், தானும் ஒளியாய் விளங்கி அந்தப் பரஞ்சோதியுள் இருப்பன். இவ்வண்ணம் பால்போனற குற்றமற்ற ஒளிப்பொருளாய் எங்கும் பரந்து நின்ற ஆன்மா, எல்லாவற்றிற்கும் மேலான ஒளிப்பொருளாகிற சிவபரம்பொருளேத் தரிசிக்கும் என்றவாறு.

மாலகு ஆகி அம் ஆயணக் கண்டபின் எனக் கண்ணழிவுசெய்க. ஆயண் - தலேவன். ஒளியாகித் தழைக்கும் என்றதும், பாலொளியாகி என்பதும் மேல்வரும் மகிமாசித்திக்குத் தோற்றுவாய் செய்த வாரும். சுயஞ்சோதியாகிய இவச்சோதியுள் வியாப்பிய மாய் குரிய ஒளியுள் விளக்கொளிபோல அடங்கி யிருந்து எங்கும் வியாபகமாய் அதனேத் தரிசித்து இருக்கும் என்பதாம். (127)

#### மகி மா

மெய்ப்பொருள் சொல்லிய மெல்லிய லாளுடன் தற்பொரு ளாகிய தத்துவங் கூடிடக் கைப்பொரு ளாகக் கலந்திடு மோராண்டின் மைப்பொரு ளாகு மகிமாவ தாகுமே. 676

இம் — எனின், மகிமா சித்திக்குங்காலம் உணர்த் தாதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: உண்மை ஞானத்தை உணர்த்தியருளிய திருவருட் சத்தியுடன் 'தத்' என்று குறிக்கப்படு பொருளாகிய சிவம்கூட, மறைந்த பொருளாகும் மகிமாவானது ஓராண்டில் உள்ளங்கையில் உள்ள பொருள்போலக் கலந்திடும் என்றவாறு.

மெய்ப்பொருள் — உண்மை ஞானம். திருவருட் சத்தியின் துணேயாலேயே உண்மை ஞானம் உயிர் கட்கு விளே தலின் இங்ஙனம் மெய்ப்பொருள் சொல்லிய மெல்லியலாள் என்றருளினர்.

தற்பொருளாகிய தத்துவம் – அது என்று குணங்குறிகளின்றிச் சுட்டுவகையான் ஓரளவு உணர்த்தப்படு பொருளாகிய உண்மைப்பொருள் சேர. தத்துவம் என்றது ஈண்டுச்சிவத்தை.

677

மகிமாசித்தி மறைந்த பொருளாய், தன்ண யுடையா'ணயும் மறைக்க முற்படுதலின் மைப்பொரு ளான மகிமா எனப்பட்டது.

கைப்பொருள் — உள்ளங்கையிலுள்ள ஒரு பொருள். அதுபோல மகிமா ஓராண்டில் கலந்திடும் என இயைக்க (128)

ஆகின்ற காலொளி யாவது கண்டபின் போகின்ற காலங்கள் போவது மில்ஃயாம் மேனின்ற காலம் வெளியுற நின்றபின் தானின்ற காலங்கள் தன்வழி யாகுமே.

இம் – எனின். மகிமா சித்தியுற்றுர் காலதத்துவத் தையும் வென்றவராவர் என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் : நாடோறும் நமக்காகின்ற பிராண வாயு ஒளிவடிவானதைக் கண்டபின். அழிகின்ற ஆயுட் காலங்கள் அழிவதும் இல்ஃயாம். இனி வரக் கடைவ ஆயுட்காலத்திற்கு வெளியே தான் நின்றபின், எஞ்சி யுள்ள காலதத்துவமணேத்தும் தன் வழியாம் என்றவாறு.

பிராண இ ஒளிவடிவாகக் கண்டபின், காலம் அழிதலில்ஃ; அங்ஙனம் காலத்தைக் கடந்து நின்ற பின், காலதத்துவும் சித்தனுகிய ஆன்மாவின் ஆண வழி அடங்கி நடக்கும் என்பது கருத்து

கால் ஒளியாதல்: சுழுமுனே வழியாகப் பிராண னியக்கம் தொடங்கின் மூலக்கனலோடு செல்லு மாகலின், பிராணவாயு ஒளிவடிவுடையதாயிற்று என்பதாய், இது இது போகின்ற காலங்கள் — ஆயுள் என்ற பெயரால் அழிகின்ற நாட்கள். நடுநாடி வழியாகப் பிராணன் இயக்கந் தொடங்கியமையின் இவ்வுடம்பிற்கு அழிவில்ஃயாதலின் போவதுமில்ஃயாம் என்றருளிஞர். மேல் நின்ற காலங்கள் வெளியுறத் தான் நின்ற பின் எனக் கூட்டி எஞ்சிநின்ற ஆயுளுக்குப் புறம் பாகத் தான் கடந்து நின்றபின் எனப் பொருள் கொள்க. காலங்கள் தன்வழியாகும் — காலதத்துவமும் இவன் ஏவல்வழி நடக்கும். (129)

தன்வழி யாகத் தழைத்திடு ஞானமுந் தன்வழி யாகத் தழைத்திடும் வையகந் தன்வழி யாகத் தழைத்த பொருளெல்லாந் தன்வழி தன்னரு ளாகிநின் ருனே. 678

இம் – எனின், மகிமாசித்தன் அனேத்துப் பொரு ளும் தன்ளுற் செழிக்கத் தான் சிவனருள் வடிவாக திகழ்வன் என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: மகிமாசித்தி பெற்றவன் வாயிலாக ஞானங்கள் செழித்தோங்கும்; உலகம் தழைத் தோங்கும்; அங்ஙனம் தழைத்த பொருள்களெல் லாம் தன் வசப்பட்டு நிற்கத் தான் சிவனருள் வசப் பட்டு நின்றுன் என்றவாறு.

எல்லாம் இவன்வழி நிற்க, இவன் அருள்வழி நிற்பன் என்பதாம். (130%)

### பிராத்தி

நின்றன தத்துவ நாயகி தன்னுடன் கண்டன பூதப் படையா னவையெலாங் கொண்டவை யோராண்டு கூட இருந்திடில் விண்டது வேநல்ல பிராத்திய தாகுமே.

679

இம்-எனின், பிராத்தி சித்திக்குமுறை உணார்த் துதெல் நாதலிற்று.

இ - ள்: இவ்வுலகில் நிஃபெற்றுள்ளனவாகிய தத்துவங்கள் அணத்தும், பராசத்தியுடன் பூதப் படையாஞ்கிய பரமசிவன் படைத்தனவாம். அவை களுகுத்தையும் தாரணே செய்து ஓராண்டு அவை களுடன் கூட இருந்திடில், அவற்றை வென்ற அச் செயலே நல்ல பிராத்தியாகும் என்றவாறு.

நின்றன தத்துவம் – நிஃபெற்றுள்ளனவாகிய தத்துவங்கள்; என்றது மணமுதல் குடிஃயீருன பூ தப்படை இவைய*ின்* த்**தும்** த்த்து வங்களே. யாஞ்கிய சிலம் சக்தியோடு கூடிப் படைத்தனவே அவற்றுள் மயங்காது இறைவன் யாதலின். படைப்பு ஆன்மாக்களாகிய நமது விணப்போகத் தின் பொருட்டு விசோவிக்கப் பெற்றன என்றேறிந்து அவற்றின் வாதனே தன்னத் தாக்காது பாதுகாத் துக்கொள்ளும் தாரணப் பயிற்சியை ஓராண்டுக் காலம் செய்யின், தத்துவசுத்தி உண்டாம் ; அவை கள் தன்ணேவிட்டுப் பிரியும்; அப்போது தாத்து விகங்களாகிய பொருள்களினத்தையும் ஒருசேர அடையும் பிராத்தி சித்திக்கும் என்பதாம்.

இம்மந்திரத்திற்கு இங்ஙனமன்றித் தீத்து வங்கள் யாவும் திரோதானசக்தியுடனின்றன; காணப்படுகின்ற பூதக் கூட்டங்கள் எல்லாம் தார'ணயுடன் கூடவிருந்தால் ஓராண்டுப் பயிற்சி யுள் எண்ணிய எல்லாம் திண்ணமாகக் கைகூடும் என்று ஒன்ரேடு ஒன்று தொடர்பில்லாத உரை வகுத்தலும் உணடு. ஆய்ந்து நல்லது காண்க. 131

#### க ரி மர்

ஆகன்ற மின்னெளி யாவது கண்டபின் பாகன்ற பூவிற் பரப்பவை காணலாம் மேகன்ற காலம் வெளியுற நின்றது போகன்ற காலங்கள் போவது மில்லேயே.

680

- இம் எனின், கரிமாசித்தியாலும் காலத்தை வெல்லலாம் என்றல் நுதலிற்று
- இ ள் : யோகப்பயிற்சியில் காணப்படும் மின் னல் போலும் ஒளியைக் கண்டபின், பரந்து நிற்கின்ற பூமியின் பரப்பையும் காணலாம். மேவு கின்ற கால் தத்துவம் வெளிப்பட்டுப் புறம்பாக நின்றது ; கழிகின்ற காலங்களும் கழியமாட்டு என்றவாறு

ஆகன்ற மின்டினின் – யோகப்பயிற்சியில் வினாகன்ற மின்னல் போலும் குண்டேலினியின் ஒளி: பாகின்றை பூவிற் பரப்பவை – பரந்து விளங்குகின்ற பூமியின் பரப்பவை. பரப்பவை என்பது புரப்பாகிய அவையியன் ஒருபொருளே உணர்த்தும் இருபெயுர்ச் தொல், பாவுக்னேறே எணுற்பாலுது. பாகிண்ற என விகாரப்பட்டு நின்றது. பூவின் பரப்பு என்பதற்கு ஆயிரவிதழ்த்தாமரை எனப் பொருள்கோடலும் ஒன்று.

- (E)

மேகின்ற காலம் - மேவுகின்ற காலம்; திதி வார நட்சத்திரங்களாக மேவுகின்றகாலம் என்பாரும் உளர். சித்தனே வந்துமேவ இருக்கின்ற காலங்கள் என்பதே சிறந்த பொருளாதல் தேர்க இவண வந்து பொருந்த இருக்கின்றனவாகிய எதிர்காலங்கள் இச்சித்தனே வந்து பொருந்தாதே விலகிநின்றன; அங்ஙனமே போகின்ற காலங் களும் போகாமல் நிலேத்துநின்றன என்பதாம். இதன் கருத்து இறப்பும் எதிர்வுமின்றி எல்லாம் நிகழ் காலமாகக் கண்டு நித்தியனுனை என்பதாம்.

போவதொன் றில்ஸே வருவது தானில்ஸே சாவதொன் றில்ஸே தழைப்பது தானில்ஸே தாமத மில்ஸே தமரகத் தின்ஞெளி யாவது மில்ஸே யறிந்துகொள் வார்க்கே. 681

இம் - எனின், சித்தர்களாகிய ஞானியர்க்கு ஆ**ம்** பயன் இவையெனல் நுதலிற்று

இ – ள் : அழிவதும் இல்ஃ; ஆவதும் இல்ஃ; இறப்பதும் இல்ஃ; பிறப்பதும் இல்ஃ; தாமத முதலிய முக்குணங்களும் இல்ஃ; உட் டொளோயாகிய சுழுமுளையில் இனிய ஒளி விளேவதும் இல்ஃ, என்றவாறு.

ஒன்றுமில்லே என்றது ஞானியர் திரிபுடிபேத் மற்று இருத்தலின் வேற்றுமையின்றி அவணே தாஞய நெறியில் நிற்பர் என்பதா**ம். தாமதம்** எனவே உபலக்கணத்தால் ஏணேயவு**ம் கொள்க.** தமர் - தொளே. இன்னெளியாவ**தும் இல்ஃ-ஒளியே** யுண்டாகாது என்பது பொருளன்று; ஒளியே தாஞயிருத்தலின் வேறில்ஃ என்றவா**ரும். (133)** 

அறிந்த பராசத்தி யுள்ளே அமரில் பறிந்தது பூதப் படையறை யெல்லாங் குறிந்தவை யோராண்டு கூட இருக்கில் விரிந்தது பரகாய மேவலு 'மாமே.

682

இம் – எனின், இதுவுமது.

இ − ள்: யோக நிஃயால் அறிந்த சிற்சத்தி ஆன்மாவினிடமாக அனவரதமும் எழுந்தருளி யிருக்கப்பெறின், பூதக்கூட்டம் எல்லாம் பறிந் தோடிப்போம். சித்திகளாகிய அவற்றைக் குறித்து ஓராண்டு சிற்சத்தியோடு இருக்கப்பெறின் மலக் கட்டற்று வியாபகத்தை அடைந்த ஆன்மா பரகாயப்பிரவேசம் செய்தலுமாம் என்றவாறு.

அறிந்த பராசத்தி - ஆன்மாவால் யோகப் பயிற்சியால் அறியப்பெற்ற சிற்சத்தி; அன்றி ஆன்மாவின் பரிபாகநிஃயையறிந்த. சிற்சத்தி எனலுமாம். உள்ளே - ஆன்மாவின் உள்ளே. அமரின் - விரும்பி எழுந்தருளியிருக்கப்பெற்ருல்.

பூதப்படை அவை பூதக் கூட்டங்களாகிய பௌதிகங்களும் பூதங்களும். பறிந்தது என ஒருமை முடிபேற்றது, படை தொகுதியொருமை யாதலின். அவை குறித்து என மாற்றுக. கூட - சிற்சத்தி யோடு கூட. விரிந்தது என்றது வியாபக நிஃயடைந்த ஆன்மவை யுணர்த்திற்று. பரகாயம் மேவுதல்–கூடு விட்டுக் கூடிபாய்தல். குறிந்தவை என்பது குறித்தவை என்பதன் விகாரம். (134)

#### பிரகாமியம்

ஆன விளக்கொளி யாவ தறிகிலர் மூல விளக்கொளி முன்னே யுடையவர் கான விளக்கொளி கண்டுகொள் வார்கட்கு மேலே விளக்கொளி வீடெளி தாநின்றே.

இ**ம் - எனி**ன் **,** ஒளி தரிசனம் செய்பவர்களுக்கு வீடெளிதாம் என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: ஆன்மோவினிடமாக விளக்குப்போல ஒளியமைந்திருத்தஃ அறியமாட்டார், மூலாதாரத் திலே விளக்கொளிபோன்ற மூலக்கனஃ முன்னமே யுடையவர்கள் உயிர்கள். அதஃ, எங்கும் கூட்ட மான விளக்கொளியாகத் தரிசித்திருப்பவர்களுக்கு, எல்லாவற்றிற்கு மேலதான பரசிவவொளியும், அதனுற் கிடைக்கும் விடும் மிக எளியதாம் என்றவாறு.

ஆன் + அ = ஆன-பசுவினுடையதான; அதாவது ஆன்மாவினுடைய. ஆன்மாக்கள் அநாதியே ஞான முடையவர்கள் : ஆஞல் ஞானம் மலத்தால் மறைப் புண்டு இருத்தலின் அதீன அவர்கள் அறியமாட்டா நாயினர். அதுவே பசு ஞானமாய், தன்ண உணரச் செறிது துணேயாயிருப்பது. அதீனத் துணேக் கொண்டு முறையே தடையை அறிதலாகிய பாச ஞானத்தையும், தடையை வென்று அவனருளால் எய்த இருக்கின்ற பதிஞானத்தையும் எய்தவேண் டும், அங்ஙனமாகவும் ஆன்மாக்கள் தனக்கு ஞானம் உண்டு என்பதைத் தடையான் உணரமாட்டார் அணேவரும் மூலக்கனலாகிய ஆயிஞர். **இவர்கள்** விளக்கொளியை அநாதியே படைத்தவர்கள். மூலக் மூஃவயிலேயே வைத்திராமல் சுவாதிஷ் முதலிய வெளியிடங்களாகிய காடுகளில் டானம் வரச்செய்து ஆஞ்ஞையில் கூட்டமான விளக்கொளி யாகத் தரிசிப்பவர்க்கு, மேன்மையான சிவச்சோதி யும் வீடும் எளிதாம் என்பது குருத்து. கோனம்– கூட்டம்; காடாகிய இடங்களுமாம். (135)

#### ஈசத்துவம்

நின்ற சதாசிவ நாயகி தன்னுடன் கண்டன பூதப் படையவை எல்லாங் கொண்டைவை யோராண்டு கூடி யிருந்திடிற் பண்டையவ் வீசன தத்துவ மாகுமே. 684

இம் - எனின் , சசத்துவம் எய்தும் உபாயம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ — ள் :ஆகாயமாகிய சூட்சும் பூதத்தை ஆதார மாகக்கொண்டு வீற்றிருக்கின்ற சதாசிவநாயகி யுடன், புலஞகும் ஏணய காற்று அனல் நீர் நில மாகிய நுண்பூ தங்களின் கூட்டத்தையும். அவற்றின் தெய்வங்களாகிய மகேசன் உருத்திரன் அரி அயஞ கிய கூட்டத்தையும் அங்கங்கே அமைத்து. ஓராண்டு யோகம் செய்யின் பழமையான ஈசத்துவம் எய்து மென்றவாறு. நின்ற என்ற பெயரெச்சத்திற்கு ஏற்ப ஆகா யத்தை இடமாகக் கொண்டு என்ற சொற்கள் வரு வித்துரைக்கப்பட்டன. சதாசிவநாயகி என்றது சதாசிவத்தைச் சத்தியாகக் கண்டது.

கண்டன-இந்திரியகோசரமான அதாவது புலன் களுக்குப் புலப்படுகின்ற. பூதப்படை – ஆளயம் ஒழிந்த மற்றைய பூதங்களின் தொகுதி. பூதங்களின் தொகுதி எனவே அவற்றின் தெய்வங்களான மகேசன் முதலியோரும். கொள்ளப்பெறுவர். யோகி தன்னுடலிடமாகப் பஞ்சபூதங்களேயும். அவற்றின் தெய்வங்களேயும் அவ்வவற்றிற்குரிய தானங்களில் அமைத்து ஒராண்டு யோகம் இருக்கின் சசத்துவம் எய்தலாம் என்பதாம். (136)

ஆகின்ற சந்திரன் தண்ணெளி யாயவன் ஆகின்ற சந்திரன் தட்பமு மாயிடும் ஆகின்ற சந்திரன் தன்க&ல கூடிடில் ஆகின்ற சந்திரன் தானவ னுமே

685

இம் – எனின், மதிமண்டலங் கண்டவன் மதியா கவே விளங்குவன் என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: ஆஞ்ஞாசக்கரமாகிய மதிமண்டலத் தில் பேரொளியைக்கண்ட யோகி அங்கே காணப் பெறுகின்ற சந்திரனுடைய குளிர்ந்த ஒளியாவன்; குளிர்ச்சியாவன்; சந்திரனுடைய க‰களும் கூடப் பெற்று மதியாகவே விளங்குவன் என்றவாறு.

. இங்ஙனமன்றி, சந்திரனுடைய ஒளியாக விளங் குபவன், தட்பமும் ஆவன், க‰கள் சேர்ந்து சந்திர னேயாவன் எனலுமாம். தண்ணனியாயவன் என் றும் ஒரு பாடம் உண்டு. அடுத்துத் தட்பம் என வருதலின் அப்பாடம் பொருந்தாமை அறிகு (137)

தானே படைத்திட வல்லவ குயிடும் தானே யளித்திட வல்லவ குயிடும் தானே சங்காரத் தலேவனு மாயிடும் தானே யிவனெனுந் தண்மைய குமே.

686

இம் – எனின், ஈசத்துவமடைந்த யோகி இறை வனேயாவன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : ஈசத்துவம் அடைந்த யோகி படைக்க வும், காக்கவும், அழிக்கவும் வல்லவளுவான்; தாணே சிவமாய், தண்ணளியோடிருப்பன் என்றவாறு. (138)

தண்மைய தாகப் தழைத்த கலேயினுள் பண்மைய தாகப் பரந்தஐம் பூதத்தை வண்மைய தாக மறித்திடில் ஓராண்டின் மென்மைய தாகிய மெய்ப்பொருள் காணுமே. 687

இம்–எனின், ஐம்பூதங்களேயும் வென்ருல் மெய்ப் பொருள் காணலாம் என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள்: குளிர்ச்சியாக விளங்கும் கஃலகளில் பலவாகப் பரந்து பட்டு விளங்கும் ஐம்பூ தங்களேயும், உறு தியாகக் கட்டுப்படுத்திவைத்தால் ஒராண்டுப் பயிற்சிக்குள்ளாக. மிக மேன்மையான உண்மைப் டுபொருளே உள்ளவாறறியலம் என்றைவாறு.

688

பன்மை வன்மை என்பன எதுகை நோக்கிப் பண்மை வண்மை என்றுயின. மென்மை யென்பது மேன்மை பென்பதன் குறுக்கல். ஐம்பூதங்களேயும் வெல்லின் மெய்ப்பொருள் ஆகிய சிவதரிசனமாம் என்றவாறு.

## வ சி த் து வ ம்

மெய்ப்பொரு ளாக ஷிஷாந்தது வேதெனின் நற்பொரு ளாகிய நல்ல வசித்துவங் கைப்பொரு ளாகக் கலந்த உயிர்க்கெலாந் தற்பொரு ளாகிய தன்மைய ஞகுமே.

இப் — எனின், வசித்துவத்தின் இயல்புணர்த் ஆதெல்நுதலிற்று.

இ-ள்: நற்பொருள் என்று பாராட்டப்பெறும் தல்ல வசித்துவத்தின் உண்மைப் பொருளாக வினேந்தது எதுவெனின், கையின்கண் உள்ள பொருள் போலக் கலந்த உயிர்களின் த்திற்கும், சிவமேயான தன்மையஞக இவன் விளங்குவன் என்றவாறு.

நற்பொருளாகிய நல்ல வசித்துவம் மெய்ப் பொருளாக விளேந்தது ஏது எனின். கைப்பொரு ளாகக் கலந்த உயிர்க்கெலாம், தற்பொருளாகிய தன்மையன் ஆகும் எனக் கூட்டி வினேமுடிவு செய்க:

கைப்பொளாகக் கலந்த உயிர்க்கெலாம்: எல்லா உயிர்களும் உள்ளங்கையி லடங்கிய பொருள் போலச் சிவனுக்கு ஆம் ஆதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். இதுவே வசித்துவம், அங்ஙனம் அடங்கிய உயிர் கட்கு வசித்துவ **சித்தி பெற்ற இவன்** ஈவம்போன்ற தன்மைய <mark>ஞவான் என்பதாம். தற்பொருள்-கி</mark>வம். (147)

தன்மைய தாகத் தழைத்த பகலவன் மென்மைய தாகிய மெய்ப்பொருள் கண்டிடின் பொன்மைய தாகப் புலன்களும் போயிட நன்மைய தாகிய நற்கொடி காணுமே. 689

இம் – எனின், வசித்துவம் எய்தியடின் விஃோயும் பெயன் உணர்த்துதெல் நுதலிற்று

இ - ள் : சிவமாந்தன்மை பெற்றுச் சிறப்புற்ற அந்நாளில், வசித்துவ சித்தன் மிக மிக நுணுக்க மாகிய உண்மைப்பொருசு அறியின், உடல் பொண் வண்ணமாக புலன்கள் வலியொடுங்கிப்போக, நன்மை விசுதற்காக நல்ல கொடிபோலும் சத்தியைக் காண்பன் என்றவாறு.

தன்மையதாக என்றது முன்மந்திரக் கருத்தை அநுவதித்து நின்றது. தழைத்த பகல் அவன் எனப் என்றது வசித்துவ சித்த‱, பிரிக்க. அவன் அங்கும் சித்தி பொன்விலங்குபோல வந்து இடையீடு டுசயின் என்று செய்யு மாதலின் கண்டிடின் என்னும் எச்சத்தாலியம்பினர். பொன்மையதாக என்பதற்கு உடல் என்னும் எழுவாய்வருவிக்க. நற்கொடி \_ வலிகுன் றிப்போக. சிற்சத்தி, நன்மையது ஆகிய - நன்மையாகிய அது ஆவதற்காக, ஆரிய என்பது செய்யிய என்னும் வாய்பாட்டு விணேஎச்சம். அது, காணும் என்ற விணேகொண்டது. அன்றியும் பெயரெச்சமாக்கிக் (141)கொடிக்கேற்றலும் உண்டு.

நற்கொடி யாகிய நாயகி தன்னுடன் அக்கொடி யாகம் அறிந்திடின் ஓராண்டு பொற்கொடி யாகிய புவனங்கள் போய்வருங் கற்கொடி யாகிய காமுக **ஞமே.** 690

இம் - எனின், இதுவும் வசித்துவம் எய்தியவன் நிஃ உணர்த்துதெல்நுதலிற்று.

இ – ள் : நல்கொடியாகிய நாயகி தன்னுடன் – நல்ல பின்ன ற்கொடிபோன்ற தஃவியாகிய குண்டலி சத்தியோடு, அக்கொடி ஆகம் ஓராண்டு அறிந்திடின் – அழகிய கொடிபோலும் பராசத்தியை மனத்தகத்து ஓராண்டுக்காலம் தியானிக்கின். போற்கொடியாகிய புவனங்கள் – பொன்மயமான (இரண்யமயமான ) முட்டையினின்று தோன்றிக் கினீத்த உலகங்கள் அனேத்தினும். போய் வரும் – சென்று மீளும், கல் கொள் தி ஆகிய காமுகன் ஆமே – சிகிமுகிக் கற்குள் திகழும் தீப்போல மறைந்து நின்று சமயத்து வெளிப்படுகின்ற விருப்பத்தை உடையவனுவன் என்பது பதவுரை.

நாயகி தன்னுடன் அக்கொடி ஆகம் அறிந் திடின் என்றதால் நாயகி வேருயும் அக்கொடி வேருயும் இருத்தல் உணரப்படும். ஆகவே நாயகி என்றது குண்டலி சத்தியையும், கொடி திருவருட் சத்தியையும் உணர்த்தியதாகக் கோடலே இயை புடையதாம்.

பொற்கொடியாகிய புவனங்கள் : நீரைப் படைத்து அதில் பொன்மயமான வீரியத்தைவிட அதுவே பொன்மயமான அண்டமாயிற்று ; அவ் வண்டத்தில் எல்லா உலகங்களும் அடங்கியுள்ளன என்பது வரலாறு. ஆதலின் பொன்னண்டத்தின் கொடியாக (கிஃளயாக) உள்ள உலகமணேத்தும் என்றுரைக்கப்பட்டது.

சிகிமுகிக் கல்லுள்ளே விளங்கும் தீ கரந்து நின்று காலத்தில் வெளிப்பட்டு உபகாரப்படுதல் போல, வசித்துவ சித்தியுடையவனும் விருப்பத்தை வென்று ஆற்றஃ மறைத்து நின்று வேண்டியபோது பிறருக்கு உபகாரப்படுவன் எனபதாம். கற்கொள் தீ யென்பது கற்கொடி என எதுகை நோக்கி விகாரப்பட்டது. ஆகவே சித்திபெற்றவன் தான் சித்தன் என்பதைப் பிறரறியா வண்ணம் ஒழுகும் இயல்பினன் என்பது கருத்து.

நல்ல கொடிபோன் றவளாகிய சதாசிவ நாயகி யுடன், அந்தக் கொடிபோன் ற சத்தியை ஓராண்டுத் காலம் இதயத்து இடைவிடாது எழுந்தருளச் செய்து தியானிக்கின், பொன்போலும் சக்திவடி வான எல்லாப் புவனங்களிலும் போய் மீளும் தன்மைவாய்ந்த, கல்லினுட் பொருந்திய தீயாகிய் காமுகளுவான் என்றும், திருவருளாற்றமே ஓராண் செருகளுவான் என்றும், திருவருளாற்றமே ஓராண் டூத் தியானத்தாற் பெற்றவுர் எல்லாவுலகங் களிலும் போய்வரும் ஆற்றமேப் பெறுவர். அங்ஙனம் போய்வரினும் கற்கொடி போன்ற உரனுடைய உள்ளமுடைமையை விரும்புவான் என்றும் உரைப்பர் சிலர். இவற்றின் இயைபு ∍ாமரு சத்துவ மானது வந்தபின் பூமரு கந்தம் புவனம தாயிடும் மாமரு வுன்னிட மெய்திடு மானஞய் நாமரு வும்மொளி நாயக மானதே.

691

இம் - எளின், இதுவும் அதன் பயன் உணர்த் துதெல் நுதலிற்று.

இ - ள்: மான் அன்னுய் - மாண ஒத்தவனே! கா மரு தத்துவமானது வந்தபின் — மேற்சுட்டிய வண்ணம் காமம் மருவிய உண்மையானது கைவந்த பின், பூ மரு கந்தம் புவனமது ஆயிடும் — கந்த மருவிய பூமியும் ஏனேய புவனங்களும் உனக்கு வசமாயிடும், மற்றும், நாம் மருவும் ஒளி நாயக மானது — நாம் நித்தியானந்த வாழ்விற்காக மருவத் தக்க தனித்தஃமைப் பேரொளியாகிய சிவமானது நா மருவு உன்னிடம் எய்திடும் — பெருமை தங்கப் பேற்ற சித்தணுகிய உன்னிடம் தாமே வலியவந் தடையும் என்றவாறு.

மான்அன்னுய் என்பது மான் அனுய் எனத் தொகுத்தல் விகாரம் பெற்றது. மான் வாயுவை வென்று இருத்தல் போலச் சித்தன் பிராணவாயு வைக் கட்டுப்படுத்தி வென்றிருத்தலின் மானனுய் என்று விளித்தார். மாகே வாதாசனன் என்னும் வழக்கு வடமொழியுள்ளும் விளங்குதல் ஓர்க

காமம் மரு தத்துவமானது வந்தபின் ; காமம் மரு என்பது விகார்ப்பட்டு காமரு என்ருயிற்று. முன் திருமந்திரத்தில் காமுகணுமே என்றவர். அதேனேயே அநுவதித்துக் காமரு என்றுர். இதன் பொருள் அங்ஙனம் விரும்பப்படுகின்ற புவனங்களனேத்திலும் போய் வருகின்ற உண்மை கைவந்ததும் என்பதாம். இங்ஙனமன்றி உரிச்சொல் லாகக் கொண்டு அழகிய தத்துவம் என உரைப் பாரும் உளர். இதனுற் பொருட்சிறப்பின்மை மட்டுமின்றி மந்திரங்கடோறும் அந்தா தித் தொடையான் அநுவதித்துக் கூறும் ஆசிரியர் மரபிற்கும் ஏலாமை ஓர்க.

கந்த மரு பூம் புவனமது ஆயிடும்; நாற்றத் தைச் சேர்ந்த பூமியும், ஏனேய பூதங்களின் புவனங்களும் வசமாயிடும் என்பதாம். புவனம் தொகுதியொருமை யாதலின் அது என்னும் பகுதிப் பொருள் விகுதி பெற்றது.

நாம் மருவும் ஒளி நாய்கமானத் மா மருவு உன்னிடம் எய்திடும் எனக் கூட்டி முற்கூறியவாறு பொருள்கொள்க

இங்ஙனமன்றி வேறுரைகண்டு விளங்க்ர் அடி ஒன்றணே நழுவவிடுத்து இயைபு தோன்ருது இடர்ப் படுவாரும் உளர்: 143)

நாயக மாகிய நல்லொளி கண்டபின் தாயக மாகத் தழைத்தங் கிருந்திடும் போயக மான புவனங்கள் கண்ட்பின் பேயக் மாகிய பேரோளி காண்மே.

693

இம் – எனின், சிவசத்தியாகிய பேரொளியைக் கண்டவன், ஏணேயுவற்றை நோக்காண் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று இ-ள்: எல்லாவற்றிற்கும் கல்மையான சிவச் சோதியைத் தரிசித்தபின்பு. அந்த ஒளியையே தாய் வீடாகக்கொண்டு மகிழ்ச்சியுடன் அங்கே வீற்றிருக் கும். எல்லாப்புவனங்களிலும் சென்று கண்டபின், ஏனேய பிரகாசங்களுக்கு இருப்பிடமாகிய ருத்திரன் முதலிய ஒளிகளேப் பெரிதென்று காணுமே; காணுது என்றவாறு.

அமுதம் உண்பவன் நஞ்சு விரும்பாதவாறு போல நல்லொளி கண்டவன் அங்கேயே தழைத் திருப்பானே யன்றித் தாழ்ந்து பிசாசபுவனங் களிலுள்ள ஒளிகளே நோக்கான் என்பது கருத்து.

அகமான புவனங்கள் போய்க்கண்டபின் -பூமிக்கு மேலுள்ள இடமான புவனங்களேக் கண்ட பிறகு. பேய் அகமாகிய பேரொளி – பிசாசலோக வாசிகளான ருத்திர பிசாச கணங்களுக்குப் பிருதிவி தத்துவத்துள்ளிருக்கும் புவனங்களே வியாபித்த அணிமாதி எட்டுக் குணங்களும் உண்டாதலின் அவற்றைப் பெரிதெனக் கொண்டு அதனேக்காணர் என்பதாம். காணுமே என்றதில் ஏகாரம் சுற்றசை யன்று; எதிர்மறைக்கண்ணது.

இங்ஙனமன்றிப் பேயகம் என்பதனேப் 'பேசு அகம்' என்பதன் போலியாகக் கொண்டு புகழ்ந்து கூறப்படுமிடம் எனப் பொருள்கொள்ளுவாரும், தன் வழிச் செலுத்தும் பேய்போன்ற திருவருள் ஆற்றல் என்பாரும் ஆகப் பலவாறு உரை கூறுவர். அணி மாதிகள் னட்டும் பூலோகத்திற்கு மேலாகப் பிசாசலோகம் முதற்கொண்டு பிரமலோகபர்யந்தம் மேன்மேலும் இரட்டிப்பாய் அறுபத்து நாலு குண மாக விளங்கும் என்று ஆகமங்கள் கூறு தஃ ஆய்ந்து பொருள்கொள்க. (145)

பேரோளி யாகிய பெரியவவ் வேட்டையும் பாரொளி யாகப் பதைப்பறக் கண்டவன் தாரொளி யாசுத் தரணி முழுதுமாம் ஓரொளி யாகிய காலொளி காணுமே.

693-

இம் – எனின் , இதுவுமது.

இ-ள்; பெரிய ஒளியாகிய பராசத்தி எழுந் தருளியுள்ள பெரிய அழகிய தாமரையாகிய சகஸ் திராரத்தைப் பார்க்கும் அளவினதாகிய ஒளியாகத் துணுக்கற்றுக் கண்டவன், நீண்ட ஒளிபோல விசுவ வியாபியாக இருப்பன்; அவன்பிராண எ ஒளிவடி வாகக் காணுவன் என்றவாறு

ஏடு-இதழ், ஆகுபெயரான் தாமரையை உணர்த் திற்று. பெரிய ஏடு என்ற குறிப்பு ஆயிர இதழ்த் தாமரையை. பிரமரந்திரத்தில் சோதி காணும் போது துணுக்குண்டாமாதலின் அஃதின்றிக் காண வல்ல வலியோன் என்றது. தார் ஒளி - நீண்ட ஒளி. தரணிமுழுதும் ஆம் - விசுவம் முழுதும் வியாபித்து இருப்பான்.

காலொ டுயிருங் கலக்கும் வகைசொல்லிற் காலது அக்கொடி நாயக தன்னுடன் காலது ஐஞ்ஞூற் ரெருபத்து மூன்றையுங் காலது பெண்மண்டிக் கொண்டுஇவ் வாறே. இது இம் - எனின், உடலுள் நாடியணத்திலும் நாயகி வியாபித்துள்ளமை உணர்த்து தல் நுதலிற்று. இ - ள் : பிராணவாயுவோடு ஆன்மா விரவும் உயரத்தை உரைக்கின், எங்கம் நிறைந்துள்ள அழகிய கொடி போன்ற பராசத்தியுடன். ஐந்நூற்று பதின்மூன்று நாடிகளேயும் வழியாகக்கொண்டு பெண்ணுகிய சத்தி நிறைந்துள்ளவி தம் இவ்வாரும் என்றவாறு.

பிராணவாயுவும் ஆன்மாவும் கலந்து இயங்கும் உபாயத்தை உணர்த்தின் சத்தி 513 நாடிகளில் கலந் தியங்கும் கரு2ீணயால் என்பது கருத்தா. கால் - வழி யாகிய நரம்பு. பெண் — சத்தி. காலது என்பதில் அது பகுதிப்பொருள் விகுதி (146)

ஆறது வாகும் அமிர்தத் தஃேயினுள் ஆறது ஆயிர முந்நூற் ருெடஞ்சுள ஆறது வாயிர மாகு மருவழி ஆறது வாக வளர்ப்பதி ரண்டே

695

இம் – எனின், அமுத ஆற்றைப் பெருக்குபவரிவர் என்றெல் நுதலிற்று.

இ-ள்; ஆருவது ஆதாரமாகும் அமுதநிஃயும் மதிமண்டலமும் ஆகிய தஃயில், ஆயிரத்து முந்நூற்றைந்து வழிகளாகிய நாடிகளுள்ளன. இவைபோல வழிகள் மேலும் ஆயிரமாகும். அத்தகைய அரிய வழியின்வாயிலாக அமுதத்தைப் பெருக்குவன சிவமும் சத்தியுமாகிய இரண்டு மே முரும். என்றவாறு ஆறு நான்கனுள் முன்னது, ஆறு என்னும் எண்; இரண்டாவதும் மூன்றுவதும் வழி; நான்கா வது வாயில். இரண்டு எண்ணுகுபெயராக மதிமண் டலத்து வீற்றிருக்கும் சிவசத்திகளே உணர்த் திற்று. ஆயிரம் என்பது பலவென்னும் பொருளது.

இரண்டினின் மேலே சதாகிவ நாயகி இரண்டது கால்கொண் டெழுவகை சொல்லில் இரண்டது ஆயிரம் ஐம்பதோ டொன்ருய்த் நிரண்டது காலம் எடுத்ததும் அஞ்சே. 696 இம் – எனின், இ*துவுமது*.

இ - ள் : அக்கினி மண்டலமும் சூரியமண்டலமு மாகிய இரண்டற்குமேல் சந்திரமண்டலத்தில் இறைவி இடகஃ பிங்கஃயாகிய இருவழிகளேக் கொண்டு மேலெழும் வகையைச் சொல்லின் அந்த இரு நாடிகளும் ஆயிரத்தைம்பத்தொன்ருய். ஐந்து நாழிகை வெளிப்போந்தது என்றவாறு.

இரண்டு, அஞ்சு முதலிய எண்ணுப் பெயர்**கள்** இடநோக்கி மண்டலங்களேயும், ஆகுபெயராக நாழிகைகளேயும் உணர்த்தின. நாடிகளேயும், நாடிகளின் வழியாகப் இடக‰ பிங்**க**லே கிளே நாடிகளில் பிராணனியங்கும் போது பல வியாபிப்பதால் அவற்றுட்பெரிய நாடிகளேயே சுட்டி. எண்கொடுத்து ஓதிரை. (148)

அஞ்டன் அஞ்சு முகமுள நாயகி அஞ்சுடன் அஞ்சது வாயுத மாவது அஞ்சது வின்றி இரண்டது வாயிரம் :: அஞ்சது காலம் எடுத்துளும் ஒன்றே! இது இது இது இது இ**ம் - எனின்.** பிராணவாயுவின் இயக்கஎண் **இத்து**ணேய என்றுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : பத்துத் திருமுகங்களேயுடைய சதாசிவ நாயகியாகிய சிவசத்திக்குப் பத்**தி** வாயுக்களும் ஆயுதமாவன. அவற்றுள் ஒரஞ்சு நீங்க நின்ற மற்றைய ஐந்துள் பிராணணுகிய ஒன்றி இடகஃ பிங்கஃயாகிய இரண்டாய் ஐந்தி நாழிகைக்கு ஆயிரமூச்சாக இயங்குதஃ அறிந்**தி** உள்ளப்படும் என்றவாறு.

அஞ்சுடன் அஞ்சு முகம் உள நாயகி - இறை வற்குப் பத்துத் திசைகளும் முகமா தலின், அவணேப் பிரியாத சத்தியும் பத்துமுகமுள நாயகி எனப்பட்டார். இறைவி ஆன்மாவை வியாபித்துநின்று தசவாயுக்களாகிய ஆயுதங்களே த் தாங்கிநின்று இயக்குகின்*ருள் என்றது*, பிராணன் முதலான வாயுக்களேக் கொண்டு ஆன்மாவைத் தொழிற்படுத்துகின்*ருள் என்பதை* விளக்கிற்று.

அஞ்சுடன் அஞ்சது ஆயுதமாவது என்பதை ஆயுதமாவது அஞ்சுடன் அஞ்சது என மாற்றிப் பொருள் கொள்க. ஐந்து ஐந்தாகப் பிரித்துக் கூறியது பின்னர் அடுத்த அடியில் நாகன் முதலிய வாயுக்கள் ஐந்தையும் அஞ்சதுவின்றி என்று விலக்க இருத்தலின்.

பின்னிரண்டடிக்கும், அஞ்சது இன்றி ஒன்று இரண்டது அஞ்சதுகாலம் ஆயிரம் எடுத்துளும் எனக் கொண்டுக்கட்டி, நாகன் முதலிய வாயுக்கள் ஐந்தும் இன்றி, முதலாவதாகிய பிராணன், இடகஃல பிங்கலே யென்னும் இரண்டாய், ஐந்து நாழிகைக் காலத்துள் ஆயிரத்து நூற்றிருபத்தைந்து சுவாச மாக இயங்குதலே ஊன்றியறிந்து உள்ளப்படும் எனப் பதவுரை கொள்க.

பத்து வாயுக்களும் ஆன்மாவை உடலிடமாக வைத்து இயக்குதற்குக் கருவியாகப் பய**ன்படுதலின்** ஆயுதம் என உருவகிக்கப்பட்டது. அஞ்சது இரண் டது என்பவற்றுள்ள அது என்பன பகுதிப்பொருள் இயங்கும்போ து , நாசியின் விகுதி. பிராணன் இரண்டு துவாரத்தானும் ஓரோர் பாரிசத்து ஐந்**து** நாழிகையாகக் கொண்டு ஒருமாத்திரையில் இயங்கு நூற்றுப்பன்னிரண்டரைச் சுவாசமாக தலின் ஐந்து நாழிகைக்கும் ஆயிரதது - நூற்றிருபத் தைந்து சுவாசமாயிற்று. திருமூலதேவநாய்ளூர் ஆயிரம் என்றது ஒரு பெருந்தொகையை மட்டும் குறிப்பிட்டு, சொச்சைத்தை விலக்கிக் கூறியது. ஆயினும் ஆயிரத்து நூற்றிருபத்தைந்து எனக் கொள்க.

எடுத்து – சிறப்பித்து எண்ணி. உளும் என்பது உள்ளும் என்பதன் விகாரம். உள்ளப்படும் எனச் செயப்பாட்டு விணயோகப் பொருள் கொள்க.

இந்த மந்திரத்திற்கு அதிகார இயைபும் சொற் ரெடர்பும். பொருளியைபும் இன்றி உரையெழுதி னேரும் உளர். அது பொருந்தாமையை ஊன்றி உண்மை துணிக. ஒன்றது வாகிய தத்துவ நாயகி ஒன்றது கால்கொண் டூர்வகை சொல்லிடின் ஒன்றது வென்றிகொள் ஆயிரம் ஆயிரம் ஒன்றது காலம் எடுத்துளும் முன்னே.

698

இ**ம் - எனின்,** பிராணவாயு சுழுமுனே வழியாக இயங்கு தலின் வியாபகம் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : தனிப்பரம்பொருளான தத்துவநாயகி யான திருவருட்சத்தி, ஒன்ருன நடுநாடியை வழி யாகக் கொண்டு இயங்கும் வகையைச் சொல்லின், தனித்த வெற்றிகொண்ட ஆயிரமாயிரமாக ஒரு நாழிகையுள் இயங்குவதை எடுத்து உள்ளப்படும் என்றவாறு.

திருவருட் சத்தியோடு ஒருங்குவைத் தெண்ணப்பெறுவது வேறு ஒன்றின்மையின் ஒன்றதுவாகிய தத்துவநாயகி என்றுர். தத்துவ நாயகி என்றது தத்துவங்கள் அணேத்திற்கும் தீலமை பூண்டுள்ள மாயைக்கும் தீலவி என்பது மாம். ஒன்றது கால் - நடுநாடியாகிய ஒன்றுன வழி. கால் – வழி. ஊர்வகை – ஊர்ந்து செல்லும் தன்மை.

ஒன்றது வென்றி – இணேயிலா வெற்றி. ஆயிரம் ஆயிரம் என்பது பன்மைகுறித்து நின்றது. எடுத்துளும் என்பதற்கு முன் உரைத்தாங்கு. உரைக்க. (150)

முன்னெழும் அக்கலே நாயகி தன்னுடன் முன்னுறு வாயு முடிவகை சொல்லிடின் முன்னுறும் ஐம்பத்தொ டொன்றுடன் அஞ்சுமாய் முன்னுறு வாயு முடிவகை யாமே. 699 இம் - எளிள், கஃ நாயகியுடன் மேலெழும் பிராண னது காஃவஎல்ஃயை உணர்த்துதல் நாதலிற்று.

இ - ள் : முற்பட்டு எழுகின்ற அந்தக் கஃகட் கெல்லாம் தஃ வியாகிய திருவருட்சத்தியோடு, முன் தூதல் உற்ற பிராணன் முடியுமுறையைச் சொல் லின், முந்நூற்றைம்பத்தாருய் மக்களால் எண் ணப்படுகின்ற ஆயுள் முடிவுவகைக்கு உபாயமாம் என்றவாறு.

முன் எழும் அக் கஃ நாயகி: பிராண இடு முற் பட்டு எழுகின்ற குண்டலினியாகிற திருவருட்சத்தி. அதனுடன் முன்னுறுவாயு முடிவகை சொல்லிடின்— அக் குண்டலினியோடு முற்பட்டு எழு கின் ற பிராணன் முடியும் உபாயத்தை உரைக்கின். குண்ட் லினியும், பிராணனும் சாதகனிடம் தான்முந்தி தான்முந்தியெனப் போட்டியிட்டு எழுகின்றன என்பதாம்.

முன்னுறும் ஐம்பதொடு ஒன்றுடன் அஞ்சுமாய்-ஓராண்டுக்குரிய முந்நூற்று ஐம்பத்தாறு நாட்க ளாய். முந்நூறும் என்பது முன்னுறும் என எதுகை நோக்கி விகாரப்பட்டது. முன்னுறு ஆயு– எண்ணப்படுகின்ற ஆயுட்காலம். ஆண்டுகளாக ஆயுள்முடிவாக ஆகின்றது பிராணன் என்று விளக் கியவாரும். (151)

இம்-எனின், பிராணவாயுவினியக்**கம்** ஐந்நூற்றி முப்பத்தொன்பது என்றல் நுதலிற்று.

ஓ - ள் : ஆராய்தற்குரியதாக வருகின்ற பிராண வாயு, ஆய்ந்துணர்தற்கரிய அந்த ஒப்பற்ற பரா சத்தியுடன் கலந்திருக்கின்ற நிஃயைச் சொல்லின், ஆகிவருகின்ற ஐந்நூற்று முப்பத்தொன்பதாக வருகின்ற பிராணன் வளப்பத்துடன் விளங்கிற்று என்றவாறு.

பராசத்தியோடு பிராணன் கலந்து விளங்குவ தைச் சொல்லின் ஐந்நூற்று முப்பத்தொன்பது என்னும் அளவுடையதாம் என்பது கருத்து. (152)

இருநிதி யாகிய எந்தை யிடத்தி இருநிதி வாயு இயங்கு நெறியில் இருநூற்று முப்பத்து மூன்றுடன் அஞ்சாய் இருநிதி வாயு இயங்கும் எழுத்தே. 701

இம்-எனின், பிராணன் இயங்கும் நாடிகள் இஃனய என்றல் நாதலிற்று.

இ-ள்: இருவகைச் செல்வமாகிய சிவபெருமா னிடத்து எழுந்த ஆணேயின்வண்ணம் பெருநிதி யாகிய பிராணன் இயங்குகின்ற வழியில் இரு நூற்று முப்பத்து மூன்ரும். அத்தகைய பெரிய செல்வமாகிய பிராணனுடன் இயங்குகின்ற அக் கரங்கள் அஞ்சாம் என்றவாறு.

இருநிதியாகிய எந்தை – சங்கம் பதும**ம்** என்னும் அளவினதாகிய பெரிய செல்வம்போன்ற எம் தந்தையாகிய இறைவ**ன். இடத்து என்**றது ஆணேவழியே எ**ன்**னும் பொருள் தந்து நின்றது.

இருநிதி வாயு – பெரிய செல்வமாகிய பிராணன். இடை பிங்கஃயாகிச் செல்வம்போன்ற பிராணன் என்றுமாம். இயங்கு கேற்றி இருநூற்று முப்பத்து மூன்ரும் எனவும், அவற்ரேடு வாயு இயங்கும் எழுத்து அஞ்சாம் எனவும் இயைத்துப் பொருள் கொள்க. அஞ்சு அகார உகார மகார நாதம் விந்து என்பன. (153)

எழுகின்ற சோதியுள் நாயகி த<mark>ன்பால்</mark> எழு<sup>த</sup>ன்ற வாயு இடமது சொல்லில் எழு*நூ*ற் றிருபத் தொன்பா னதுநாலாய் எழுத்துடன் அங்கி இருந்ததிவ் வாறே.

702

இம் – எனின், அக்கினிமண்டலத்து இத்துணே நாடிகளிற் பிராணன் இயங்கும் என்பதுணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மேலெழுகின்ற மூலாக்கினியோடு விளங்குக்ன்ற சத்தியினிடமாக எழுகின்ற பிராண வாயுவின் இடத்தைக் குறிக்குமிடத்து. எழுநூற்று இருபத்து ஒன்பதுமாம். அது நான்கு சிறந்த நாடி களின் வழியாக எழுந்து அக்கினிமண்டலத்து மேற் கூறியவண்ணம் வியாபித்து இருந்தது என்றவாறு.

சோதியுள் நாயகி – சோதியாகிய உள்ளெழு கின்ற சக்தி என்றவாரும். அவள்பால் வாயு எழுத லாவது அவளுடன் மற்றைய கிரந்திக்கோப்பேதித்து எழுதல்.

அக்கினிமண்டேலம், நாடியின் கீழ்ப்பாகத்துத் திரிகோணமாயிருக்கிறது. காய்ச்சிய சாம்பூந்தப் . **பொன்**னிற **முள்ளா** தாய் மனி தர்களுக்கு முக்கோண மாயும் விலங்குகளுக்கு நாற்கோணமாயும் பட்சி களுக்கு வட்டமாயும் இருக்கும். அதன் மத்தியில் எப்போதும் அக்கினி சிகை பரவியிருக்கின்றது. *அ*க்கின‼சிகை விருத்தியினைவது. முடைமையினுலாவது மேலெழுந்து அபானவாயு வோடு கிளம்பிப் பிராண வாயுவைப் பொருந்து கிறது. இவ்வண்ணம் மிகக் கொழுந்துவிட்டெரி பும் அக்கினியால் தூண்டுகின்ற குண்டலி வி தடியாலடிக்**கப்பட்ட** பாம்புபோலச் <sup>7</sup>சேறி எழும்பி, நிமிர்ந்து. சுழுமுணயிற் புகுகின்றது; அப்போ*து* **அ**தனுற்றலாகிய வெப்பம் எழுநூற்றிருபத் பரவுகின் ற**து** நாடிகளா ற்சென்று தொன்பது என்பது யோக குண்டலினி உபநிஷத்திலும், சாண்டில்யோப நிஷத்திலும் கூறப்பட்டுள்ளது இவற்றை,

देहमध्ये शिखिष्यानं तप्तजांबृनदप्रभम् । त्रिकोणन्तु मनुष्याणां चतुरस्रञ्चतुष्पदाम् ॥ मण्डलन्तु पतंगानां सत्यमेतङ् ब्रवीमिते । तन्मध्येतु शिखातन्त्री सदातिष्टति पावके ॥ ततोयातो वन्हयपानौ प्राणमुष्ण खरूपकम् । तेनात्यन्ते प्रदीसस्तु ज्वलनो देहजस्तथा ॥ तेनकुण्डलिनीसुप्ता संतप्तासंप्रबुध्यते । दण्डाहता भुजगीव निश्वस्य ऋजुतां वजेत् ॥ இம்மேற்கோள்களான் அறிக. நாலாய் எழுந்து -அக்கினி, அபானன், குண்டலினி, பிராணன் என்ற நான்காய் எழுந்தது. (154)

ஆறது கால்கொண் டிரதம் விளேத்திடும் ஏழது கால்கொண் டிரட்டி இறக்கிட எட்டது கால்கொண் டிடவகை யேற்றபின் ஒன்பது மாநிலம் ஒத்தது வாயுவே.

703

[ இப்பாடலின் உரை விளங்கவில் 🧞 ] (155)

சந்திரன் சூரியன் தற்பரன் தாணுவிற் சந்திரன் தானுந் தஃப்படுந் தன்மையைச் சந்தியி லேகண்டு தாஞஞ் சகமுகத் துந்திச் சமாதி யுடையொளி யோகியே.

704

இம் - எனின், யோகியின் இயல்பு உணர்த்துதல் நாதலிற்று.

இ - ள் : இடகஃ யும் பிங்கஃயும் பரசிவமாகிய தாணுவின் மதிமண்டலமும் ஆகிய மூன்றினும் தஃப் பெய்யுந் தன்மையைப் புருவமத்தியாகிய சந்தியிற் கண்டு. தியானிப்பானும் தியானிக்கப் படுபொருளும் ஒன்றுன உயர்ந்த சமாதியால் பெற்ற ஒளியுடையவனே யோகியாவான் என்றவாறு,

தற்பரன் தாணுவிற் சந்திரன் – பரசிவமாகிய தாணு எழுந்தருளியுள்ள மதிமண்டலம்; என்றது சுழுமுணயின் உச்சியை. ஆகவே, தியானிப் போனும் தியானப் பொருளும் வேறுகாத சகமுகத் தில் உயர்ந்த சமாதியையுடைய ஒளியோடுகூடிய யோகியே இடகலே, பிங்கலே, சுழுமுணே இவை கலந்திருக்குந் தன்மையைப் புருவ மத்தியாகிய சந்திப்பிற் கண்டு தாஞவன் என்பது கருத்து. சகமுகம் – கூடவேயிருத்தல். (156)

அணங்கற்ற மாதல் அருஞ்சன நீவல் வணங்குற்ற கல்விமா ஞான மிகுத்தல் சிணுங்குற்ற வாயர் சித்திதாங் கேட்டல் நுணங்கற் றிருத்தல்கால் வேகத்து நுந்தலே 705

மரணஞ் சரைவிடல் வண்பர காயம் இரணஞ் சேர்பூமி இறந்தோர்க் களித்தல் அரணன் திருவுரு வாதன்மூ வேழாங் கரனுறு கேள்வி கணக்கறிந் தோனே. 706

இம் – எனின் யோகியர் செயல் உணர்த்துதல் நுதலின.

இ - ள் : ஆசையொழிதலும், அரிய பந்து பணிவுடைய பிரிந்திருத்தலும் சனங்களேப் செணுங்கிய கல்வியறைத்லும், பரஞானமிகு தலும். வாயினராதலும், சித்திகுுப்பற்றிச் சிரணைம் பிராண கே செய்தலும், அசைவற்றிருத்தலும், மேலா தாரங்கட்குச் செல்லும்படித் தூண்டுதலும், விடுதலும். மரணத்தையும் கிழத்தனத்தையும் வளப்பமான பரகாயப்பிரவேசமும். சுவர்க் கத்தை இறந்தவர்கட்களித்தலும். தமக்கு அரண வாளுகிய சிவன் திருவுருவத்தைத் தாம்பெறு தலும், இருபத்தொரு கிரணங்களேயுடைய சிவசூரியனு. டைய புகழ்களேக் கேட்டலுமாகிய இவைகளின் கணக்கிண அறிந்தோனே யோகியாவான் என்றவாறு.

அணங்கு வருத்துந்தன்மைவாய்ந்த ஆசை, அற்ற மாதல் – அதற்குச் சோர்வுவினேப்பவ**ுதல்,** அஃதாவது ஆசைய**கற்**றல்.

அருஞ்சனம் - தமக்கு இன்றியகையா தவர்கள் என்று கருதப்பெறும் மணேவி மக்கள் முதலிய குருதித் தொடர்புடைய சனங்கள். அவர்கள் யோகத்திற்கு இடையூறு செய்பவர்களா தலின் அவர்களே அறவே நீங்கி வாழ்தல் வேண்டும் என்பது.

வணங்குற்ற கல்வி — பணிந்த படிப்பு. கல்வி யால் செருக்கு வினேயும். அங்ஙனமன்றி ஆன்று அவிந்து அடங்கிய படிப்பினராதல் வேண்டும் என்பது முணேப் படங்கிய இடத்தே முதல்வன் தோன்றுவனுதலின் இதணக் கூறிஞர்.

மா ஞானம் - பெரிய ஞானம். இச்சிறப்பு ஏனேய பாச பசு ஞானங்கீள ஒழித்துநின்றது. பரஞானம் என்பது பொருள் அதீன மிகுத்தல் ஆவது என்றும் எக்கணமும்அதனில் பிரியா திருத்தல்

சிணுங்குற்றவாயர் — நின்றும் கிடந்தும் நடந்தும் '' நான் மறக்கினும் சொல்லும் நா நமச் சிவாயவே '' என்றவண்ணம் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரத்தைச் சிணுங்குகின்ற வாயையுடையராதல். சிணுங்குதல் சிழுணு முணுத்தல். சித்திதாம் கேட்டல் - சித்திகளேப் பற்றி ஆராய்தல். கேட்டல் – விசாரித்தல். கம்மின் மிக்கா ரோடு யோக சித்திகளேப்பற்றி ஆராய்ந்து தந்நில் யையும் அவரனுபவத்தையும் ஒப்பநோக்கி உயர வழிவகுத்தல்.

நுணங்கற்று இருத்தல் - சித்தம் சலியாது நிஃல யாயிருத்தல்,

கால் - பிராணன் வேகத்து நுந்தல் – பிரம கிரந்தி முதலியவற்றில் தடைபடாது வேகமாகப் பிரமரந்திரம் செல்லும் வகையில் செலுத்து தல்.

மரணம் விடல் - இயல்பாகவரும் மரணத்தைத் தவிர்த்துத் தாம் வேண்டும்போது பிரமரந்திரத்தின் வழியாகப் பிராணனே வெளிப்படுத்தும்உபாயத்தை மேற்கொள்ளல்.

சரை விடல் — கிழத்தனம் அகறல். சிறைவிடல் எனப் பாடங்கொண்டு பிறப்பாகிய சிறையை மீட்டும் எய்தாவண்ணம் விடுதல் என்போரும் உளர்.

வண் பரகாயம் - எல்லா உயிர்களிடத்தும் வியா பித்திருத்தலே பரகாயப்பிரவேசமா தலின் வளப்ப மான பரகாயப்பிரவேச ம்செய்தல் என்றுர். ஐம்பூத ஆற்றஃயும் வெல்லு தலே பரகாயத்தின் முதற்படி ஆதலின் அவற்றை வெல்லு தஃப்பற்றிக் கூறியதாம்.

இரணம் சேர் பூமி பொன்மயமான பூமி; சோர்க்கம். உறவு முதலிய முறை பற்றுது இறந் தோர் அணேவருக்கும் த**ன்** யோகப்பயஞல் சொர்க்**க** மளித்தல்.

அரணன்–பாதுகாவலாகிய பரமன். அவன் இரு வுருவாதல் – பரமணேப்போல் திருவுருத்தாங்கி யிருத்தல்.

மூவேழாம் கரன் உறு கேள்வி - சிவசூரியணப் பற்றிய வரலாறுகசோயே கேட்டல், சிவசூச் சூரிய ஞைக உருவகித்தமைக்கேற்பச் சூரியனுக்குள்ள ஏழு நிறங்களும் தம்முட் கலப்பால் ஒவ்வொன்றும் மூன்றுக இருபத்தொன்றுயின என்கே, இதுவன்றி, வெண்மை செம்மை பொன்மை என்ற மூன்று நிறங் களும் உறழப்பெறுதலால் இருபத்தொன்றுன கிரணம் என்பாரும் உளர். (157. 158)

ஓதம் ஒலிக்கும் உலகை வலம்வந்தி பாதங்கள் நோவ நடந்தும் பயனில்லே காதலில் அண்ணலேக் காண இனியவர் நாதன் இருந்த நகரறி வோரே.

707

இம்- எனின், நாதனிருக்கும் நகரறிவார் இவ<sub>ர்</sub> என்றுணர்த்து*த*ல் நுதலிற்று.

இ ் ள் , கடல் ஒலிக்கும் உலகை வலம்வந்து கால்கடுக்க நடந்தும் விணவதொரு பயனில் ஃயாம். அன்போடு இறைவணத் தரிசிக்க, இனியராகிய காண்போர் இறைவன் எழுந்தருளியிருக்கும் இடத்தை அறிந்தோர் ஆவர் என்றவாறு.

ைதம் - பெருக்கு; ஆகுபெயுராய்க் கடஃயுண<sub>ர் த</sub>் திற்று . `ஓதம் ஒலிக்கும் உலகு - கடல் புடைசூழ்ந்த உலகம். தீர்த்த யாத்திரை, தலயாத்திரை, பூப் பிரதட்சிணம் என்று நடந்தும் பயனில்<sup>2</sup>லை; இறைவ*னே அ*ன்போடு தரி*டுத்த*லே சிறந்தது. அங்ஙனம் தரிசித்தவர்களே இறைவனின் இருப் இறைவன் பிடத்தை அறிந்தவராவர் என்பதாம். அன்பெனும் பிடியுள் அகப்படும் மஃயாதலின், இவ்வண்ண **ம்** பக்தி வஃயிற் படுவொஞதலின் அருளினர். இனியவர் என்பதை இறைவற் காக்கு அங்ஙனம் கொள்ளின் அற்வோரே வாரும் உளர். என்பதற்கு எழுவாய் வருவிக்க வேண்டியதோடு அன்றி இனியவர் என்பதற்கு முடிபு இல்லாமையும் (159) நோக்குக:

மூல முதல்வேதா மாலரன் முன்னிற்<sup>கக்</sup> கோலிய ஐம்முகன் கூறப் பரவிந்து சாலப் பரநாதம் விந்துத் தனிநாதம் பாலித்த சத்தி பரைபரன் பாதமே.

708

இம்-எளின், மூலாதாரமுதல் பத்தாதாரங்களி லும் வீற்றிருப்பார் இவர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மூலமுதல்வளுகிய கணபதியும். பிரமா வும், திருமாலும், உருத்திரனும் ஆகிய இவர்கள் மூலாதாரம் முதல் முன்னேநிற்க, அதற்கு மேலிட மாகக் கோலப்பெற்ற அநாகதத்தில் சதாசிவமும் அதற்குமேல் முறையே, அவர் கூருகிய அந்த பர விந்துவும், பெருமைமிக்க பரநாதமும். தனிவிந்து வும், தனிநாதமும், காத்தருள்செய்யும் சத்தியாகிய பரையும், பரசிவன் பாதமும் ஆதிய இவர்களாம் என்றவாறு. பத்து ஆதாரங்களாவன மூலாதாரம். சுவாதிட் டானம், மணிபூரகம், அநாகதம் விசுத்தி. தாலு, ஆஞ்ஞை, சிரசுக்கு மேற்ருனர், துவாதசாந்தம் என்பன. இவற்றின் தெய்வம் முறையே கணபதி, பிரமன், திருமால், உருத்திரன், சதாசிவன். மனேன் மணி, பரநாதம் பரவிந்து, தனிநாதம் தனிவிந்து, பரன். பரை என்பவர்கள். இவ்வாறு ஆகமத்துக் கூறப்பட்டதைத் திருவுளர்பற்றி இவ்வண்ணம் அருளினர்கள். சித்தாந்த சாராவளி சிறிது மாற் றத்துடன் தெரிவிக்கும். (160)

ஆதார யோகத் ததிதே வொடுஞ்சென்று மீதான தற்பரை மேவும் பரணுடு மேதாதி யீரெண் க‰செல்ல மீதொளி ஓதா அசிந்தமீ தானந்த யோகமே.

709

இம் — எளின், ஆனந்த போகமாவது இதுவென் பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மேற்றிருமந்திரத்துக் கூறியவண்ணம், தசாதார யோகங்களில் அந்தந்த ஆதாரங்களுக்கு அதிதெய்வமாக இருப்பவர்களோடு கூடிச்சென்று, தற்பரையாகிய**்** எல்லாவற்றிற்கும் மேலான படுபவராகிய சத்தியும், அவளால் விரும்பப் சத்தனும் ஆகிய இவர்களோடு மேதை முதலிய பதிறை க‰களிலும் பயில மேலே தோன்றும் பேரொளியாகிய மதிமண் டலத்து உரையும் மனமுங்கடந்து நிற்கின்ற இதுவே ஆனந்த யோக மாம் என்றவாறு.

மேதாதி ஈரெண்கஃ செல்ல மீதொளி-ஞானம் முதலான பதிறுறுகஃலகளும் எங்கும் பரவ விளங்கும் மீதொளியாகிய மதிமண்டலம். இதணேயே

## मेधादिकलोपेतं प्रचण्डमार्नाण्डोपमं ब्रह्मादिकारण त्यागक्रमेण लयान्तमुचरन् सर्वकर्त्तारम् निष्कलं शिवं श्लाना-नन्दमयं स्वरूपप्रकाशं

என்று சிந்திக்க என்று ஆகமம் கூறும் இதனுல் மேதை முதலிய க‰கிளாடு நிஷ்கள சிவத்தைப் பொருந்து தில ஆனந்தியாகம் என்பது அறிவிக்கப் பெற்றது. (161)

மதியமும் ஞாயிறும் வந்துடன் கூடித் துதிசெய் பவரவர் தெடல்வட னவர்கள் விதியது செய்கின்ற மெய்யடி யார்க்குப் பதியது காட்டும் பரமன்நின் ருனே.

7.0

இம் - எனின், வானவநி‰ எய்துவாரும் மெய் ்யடியாரும் இவரெனல் நுதலிற்று.

இ – ள் இடகஃயும் பிங்கஃயும் இணந்து நின்று சிவணத் தோத்திரிப்பவர்கள் வானவராவர். விதிப்படி பிராணணக் கட்டுப்படுத்திச் சுழுமூண் வழியாக மேலேற்றிப் பிராணண் அடக்கி ஆளுகின்ற உண்மையடியார்க்கு நிஃயோன வீட்டைக் காண்பிக்கும் பரமன் இருந்தான் என்றவாறு.

் இடக&ே பிங்க&ேவழியாக அளவுபோல் உச்சுவாச நிச்சுவாசம் செய்வார்கள் வானவராவ**ர்.**  பிராண கே அடக்கி ஆளுகின்ற மெய்யடியார்க்கு இறைவனே முன்னின்று அவர்கள் இருத்தற்குரிய இடத்தைக் காட்டுவன் என்பது கருத்து.

விதியது செய்தல் - அடக்கி ஆண்டுக் கட்டிகா யிடுதல் பிராணகு அடக்கி ஆளுதேலாவது யோகி யின் விருபப்படி சமாதியின் நிலேக்க வோயுவை வசப் படுத்து தல். பதி – இடம்

கட்டவல் லார்கள் கரந்தெங்குந் தாணுவர் மட்டவிழ் தாமரை யுள்ளே மணஞ்செய்து பொட்டெழக் குத்திப் பொறியெழத் த<mark>ண்டிட்டு</mark> நட்டிடு வார்க்கு நமலில்லே தானே. 711

இம் எனின், பிராணுயாமஞ் செய்வார் **எய்தும்** பெரும்பய விதுவென்றல் நுதலிற்று

இ—ஸ்: பிராணணக் கட்டவல்லவர்கள் எங்கும் மறைந்து எப்பொருளினும் விளங்குவர். பிராணன் தேன்பிகத் தாமரைக்குள்ளே மணத்தையுண்டாக்கி, பிரமரந்திரம் தொருளபடக்குத்தி. தீப்பொறி பீமலே எழுர்பத் தண்டவடிவாய் நட்டமாகச் சரியாமல் நியிர்ந்திருப்பார்க்கு நமன் வாரான் என்றவாறு.

எங்கும் தாஞதல் – ஈசத்துவம் எய்தேல். எங்கும் எப்பொருளிலும் எஞ்ஞான்றும் தா<mark>ன்</mark> கலந்திருக்கக் காண்டல்.

மட்டு — தேன்; அமுததாரை. மடடவிழ் தாமரை - அமுத ஊற்றுடைய ஆயிர இதழ்த் தாமரையாகிய ஆஞ்ஞை. அங்கே மணஞ்செப்த லாவது அந்த இடத்தின் அதிதேவதையோடு கூடியிருத்தல். தாமரையாக உருவகித்தமைக்கேற்ப மணஞ்செய்து என்றது.

பொட்டு – உச்சிக்குழி. பிராணன் மூலாக்கினி யோடு பிரமரந்திரத்தைச் சென்று தாக்க அது திறக்கு மாதலின் பொட்டெழக் குத்தி பென்ருர்.

பொற்யெழத் தண்டிட்டு: பிரமரந்திரம் திறந்ததும் அதன் வழியாகப் பேரொளி வெளிப்படு மாதலின் தீப்பொறியாகிற சோதி வெளிப்படத் தண்டாகாரமாய். தண்டு இடுதல் – தண்டம்போல் இருத்தல்.

நட்டிடுவார் - நட்டமாகக் கீழ் ஞான்றுவிழாமல் இருப்பார். இதணே முன்னருங்காண்க. (163)

## 12. 452m £200

அஃதாவது சூரியகஸ், சந்திரகஸ், அமுதகஸ் யாகிய கஸ்களின் நிஸ்யிண் உணர்த்துவது, அட்டமா சித்தியை அடைந்தார் அந்நிஸ்யிற் ருழாது, சித்திகள்யும் வென்று சிவமாம் பெரும் பேறு எய்தக் கஸ்கள் நிஸ்பெறுத்துதல் இன்றி யமையாத செயலாதலின் அட்டமாசித்தியின் பின் இது வைக்கப்பெற்றது.

காதல் வழிசெய்த கண்ணுதல் அண்ணலேக் காதல் வழிசெய்து கண்ணுற நோக்கிடிற் காதல் வழிசெய்து கங்கை வழிதருங் காதல் வழிசெய்து காக்கலு மாமே. இம் - எவின். புருவநடுவை நோ**க்கிக் கலேயை** நிலேக்கச்செய்க என்றுணர்ந்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: அன்பையே தன்னேயடையும் உபாய மாகத் தந்த நெற்றக்கண்ணேயுடைய இறைவனே, முறையாக அன்பு செய்து கண்களிரண்டும் ஒன்றி நோக்கின், மோது தலால் வழி உண்டாக்கிக் கொண்டு கங்கை வழியும்; அதனே அன்புகொண்டு காக்கலும் ஆம் என்ற வாறு.

இறைவன் நிண்யுமா நினேத்தாலன்றி ஆன் மாக்கள் நிண்க்குந்தன்மையில்லாதன ஆதலின், அவன் அன்பிண்த் தந்தாலன்றி நாம் அன்பு செய்ய முடியாது ஆதலின் காதலே வழியாகச் செய்த கண்ணு தல் என்றுர். இறைவன் பரமயோகி யாகிய நெற்றியிற் கண்படைத் திருக்கின்றுன்; அதுபோல நீங்களும் புருவமத்தியிற் கண்ணுற நோக்கிக் காதல் செய்க என மேல்வருங் கருத்தை நன்கு விளக்கியவாறு.

இடக‰ பிங்க‰ நாடிக‱க் கங்கை யழுணே களாக உருவதித்தல் யோகநூன்மரபு. இதணே,

## गङ्गा यसुनयोर्सध्ये वालरण्डा तपस्विनी । बलात्कारेण गृहणीयात्तविष्णोः परमंपदम् ॥

என்னும் ஹடயோகப் பிரதிபிகையானும் உணர்க. கங்கையென ஆருக உருவகித்தமைக்கு ஏற்ப வழி தரும் என்ருரேனும் கங்கையாகிற இடக‰ தடை பட்டுச் சுழுமுணேயாகிய வழியைத்தரும் எபதுன் பொருளாகக் கொள்க. காதல் – காது தல், மோது தல்

அங்ஙனம் காது தஃயே உபாபமாகச் செய்து. காக்க லும் ஆம் – நிஃபெறு தலும் ஆம் என்பதாம். கங்கை வழி தரும் என்பதற்கு அமுதம் பெருகும் என்பாரும் உளர். (164)

காக்கலு மாகுங் கரணங்கள் நான்கையும் காக்கலு மாகுங் கலேபதி குறையும் காக்கலு மாகுங் கலந்தநல் வாயுவும் காக்கலு மாகுங் கருத்துற நில்லே.

713

இம் - எனின், காக்கத்தகுவன இவைபெனல் நூதலிற்று.

இடள்: அந்தக்கரணங்கள் நான்கையும் காத் தலுமாம். குணடலினியோடு கலந்த பிராணணக் காத்தலுமாம். அதஞல், கருத்தைப் புறப்போக வொட்டாது காத்தலுமாம், அதஞல், சாதகஞிய புருவமத்தியத் தானத்தி ஃமே நிஃத்து நிற்பாயாக என்றவாறு. (165)

நிஃபெற நின்றது நேர்தரு வாயு சிஃபெற நின்றது தீபமும் ஒத்துக் கஃவழி நின்ற கலப்பை அறியின் மஃவறி வாகும் வாகும் வழியிது வாமே. 714

இ**ம் - எனின், ம**ருளேறும் உபாயம் உணர்த்துதெல் **நு**தலிற்று.

இ–ள்: கழுமுணயில் செல்லும் வாயுநிஃ பெற நின்றது. விளக்கொளியைப்போன்றும் அசையாத மூஃையைப் போன்றும் நின்றது. உன்மணேயாதி கஃல களின் வழியே சத்தி சிவத்தைக் கலந்துநின்ற கூட்டத்தை அறியின், மயக்கமானது நீங்க ஞானம் விளேயும்; இதுவே நிஃபெறும் உபாயமாம் என்ற வாறு.

நேர் – நடுநாடியாகிய சுழுமூன், சிஃ பெற - மூ யைப்போல. பெற – உவம உருபு, தீபம் ஒளிக்கும், சிஃ அசையாத்தன்மைக்கும் உவமம். மூலவு அற்வு ஆகும் – ஐயமாகிய மருள் நீங்க அருண்ஞானம் வின்யும். (166)

புடையொன்றி நின்றிடும் பூதப் பிராணே மடையொன்றி நின்றிட வாய்த்த வழியில் சடையொன்றி நின்றஅச் சங்கர நாதன் விடையொன்றி லேறியே வீற்றிருந் தானே. 715

இய் – எனின், விசுத்தித்தானத்து இறைவ<del>ண்</del> வீற்றிருக்குப் நிலே உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ — ள் : எங்கும் நிறைந்துள்ள, பூதங்களுக்குத் தஃ வெஞ்கிய பராகாயத்தை, மடைகளாகிய நாடி களில் மாறிச்செல்லாது (பிராணன்) நடுநாடியில் ஒன்றிநிற்க வாய்த்த வழியில் சடையோடுகூடிய அந்தச் சங்கரஞ்கிய தஃவேன், இடபம் ஒன்றிலேறி வீற்றிருந்தான் என்றவாறு.

பராகாயமாகிய மதிமண்டலத்துப் பொருந்த வாய்த்த வழியாகிய சுழுமூணயில் விசுக்திசக் கரத்துச் சங்கரன் இடபாரூடராகக் காட்சியளித்தார் என்பது கருத்து. புருவமத்தியில் இறைவன் சதாசிவன் மனேன் மணியாக எழுந்தருளியிருத் தலின் இங்ஙனம அருளிஞர். விடைபேறியிருத் தலாவது விஷ்ணுகிரந்தியைத் தாண்டியிருத்தல். இத*ணேயே புராண*ங்கள், திருமாலாகிய இடபத்தைப் பெருமான் ஊர்வதாக உரைக்கும்.

பூதப்பூரான் - ஏஃபை நான்கு பூதங்களும்ஓன்றி தேலுக்கிடமாய் விரிந்து இடங்கொடுக்கும் அராயம் ஈண்டுப் பராகாயமாகிற ஆஞ்ஞையை: சிவன் என் பாரும் உளர். (167)

இருக்கின்ற காலங்கள் ஏதும் அறியார் பெருக்கின்ற காலப் பெருமையை நோக்கி ஒருக்கின்ற வாயு வெளிபெற நிற்கத் தருக்கொன்றி நின்றிடுஞ் சாதக னுமே. 716

இம் – எனின், சாதகனியல்பி*డ்*ன உணர்த்துதெ<sup>ல்</sup> நுதலிற்று

இ – ள் : தாம் பிராண கே க் கட்டிச் சமாதியி லிருக்கின்ற காலங்களே அறியாராய் இணிப் பெருக இருக்கின்ற காலத்தின் பெருமையை வதிர்நோக்கி, சுழு மூகு பின் வாயிலாக ஒன்றுபட்டிழைகின்ற பிராணன் பரவெளியாகிய சகத்திராரத்தைப் பொருந்தச் செருக்கொன்றி நிற்பவன் சாதகனும் என்றவாறு.

சமா இயிலிருக்கின்ற காலமும், தொனும் அறியப் படின் அது உண்மையான சமா தியண்றும் ஆதலின் அத2ுயேற்யார் என்று அருளியது.

பெருக்கின்ற காலம் - இனிப் பெருக வாழ இருக்கின்ற காலம். ஒருக்கின்ற வாயு – ஒருவழிப் பட்ட அதாவது ஆயாமப்படுத்தப்பட்ட பிராணன். வெளி - பிரமரந்திரமாகிய மதிமண்டலம். இதுவே பராகாயமுமாம். தருக்கு ஒன்றி — யாமார்க்கும் குடியல்லோம் என்பது முதலிய சுத்தாகங்கார விளே வாகிய கருக்கு. இது மேல்விணக்கு வித்தாகு தது, தருக்கின்றி எனவும் பாடம். (198)

ச சூக மான அத் தன்மையை நோக்இயே மாதவ மான வழிபாடு செய்திடும் பேசுக மாகப் புகலுறப் பாய்ச்சினுல் வேதக மாக விளேந்து கிடக்குமே.

717

இம் - எவின், சாதக**ன் எய்தும் பயன் உணர்த்து** தல் *நுத*லிற்று.

இ – ஸ் : இவ்வண்ணம் சாதகமான அத்தன் மையை யாராய்ந்து. பெரிய தவமான வழி பாட்டைச் செய்யும் சிவயோகி, தமது பிராணஃஎக் கபாலத்திலுள்ள ஆயிர இகழ்த் தாமரை யினுள்ளாகப் புகச் செலுத்தினுல் குளிகைபோல விளேயும் என்றவாறு.

மா தவமான வழிபாடு—அகண்டமான சமாதி. செய்திடும் என்பது செய்திடும் அவன் என்றவரை பொருள்கொள்ளக் கிடத்தல்காண்க் போது அகம்-தாமரைப்பூவின் உள்ளிடம். வேதகம் – இரும்பைப் பொன்னுக்கும் இரத குளிகை. வினேந்து கிடக்குமே யென்றது அதன் மிகுதி உணர்த்திற்று (169)

டெந்தது தானே களர்பயன் மூன்று நடந்தது தானேஉள் நாடியை நோக்கிப் படர்ந்தது தானே பங்கய மாகத் தொடர்ந்தது தானேஅச் கோநியுள் நின்றே, 718 இம் - எனின், மேலதண வேருருவாற்ருன் விளக்குதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: அங்ஙனம் வினேந்து கடந்த பயன் இம்மை யின்பமும் மறுமையின்பமும் வீடும் என மூன்ரும். உள்நாடியாகிய சுழுமுனேயை நோக்கி நடந்ததாகிய பிராணன் சகத் தி ரா ரத் தி ற் போருந்த, அச்சோதிமூலத்துள் நின்றே தொடர்ந் ததாம் என்றவாறு.

கடந்தது தான் தொடர்ந்தது தான் என்ப வற்றுள் தான் இரண்டும் அசை. கிளர் பயன் — மேன்மேலும் கிளர்ந்து விசோகின்றபயன்; அவை இம்மை, மறுமை இரண்டுங்கடந்த வீடு இவற்றின் பயன். அறம் பொருள் இன்பம் என்பாரும் உளர். இவை மூன்றும் இம்மையின்பி லடங்குதலின் சிவ யோகத்தின் பயன் இவை மட்டுமல்ல என ஓர்ந்து எண்ணுக.

உள்நாடி — சு ழு மு கு . தான் — பிராணன். பங்கயத்தின்கண் என ஏழாவது விரிக்க. அச்சோதி உள்நின்று தொடர்ந்தது எனப் பிரித்துக் கூட்டி, முற் கூறியாவாறு, தா மரைக் கண்ணுகிய பிராணகு. மூலத்தீ மூலாதாரத்துண்ணின்றும் தொடர்ந்து சென்றது எனப்பொருள் கொள்க. (170)

தானே எழுந்தஅத் தத்தவ நாயகி ஊனே வழிசெய்தெம் உள்ளே யிருந்திடும் வானேர் உலகீன்ற அம்மை மதித்திடத் தேனே பருகிச் சிவாலய மாகுமே. இம் – எனிவ், மேற்கூறியவண்**ணம் எழுந்த** மூலக்கனல் செய்யும் உபகாரத்தை உணர்த்**து தல்** நுதலிற்று.

இ - ள் : இவ்வண்ணம் தானேதாஞய் எழுந்த தத்துவநாயகியாகிய குண்டலினி சத்தியானவள், இவ்வுடலில் வழி செய்து கொண்டு எமக் குள்ளாகவே எழுந்தருளியிருப்பள். தேவருலகையும் பெற்ற தாயாகிய சத்தி திரட்டித்தர. தேன் போன்ற அழத மாரியை யுண்டு, சிவயோகியின் உடல் சிவாலயமாகும் என்றவாறு.

தானே எழுந்த என்றது கருணே மிகுதியைக் காட்டிற்று. குண்டலின்யை முன்னர்ச் சோதியாக உருவகித்தவர் ஈண்டுச் சத்தியாக உருவகித்தார். ஊன் — உடல்; ஆகுபெயர். வழிசெய்தலாவது இடகுஸ் பிங்கஸ்களே அடைத்து நடுநாடியைத் திறப்பித்தல். மதித்திட - கடைந்து திரட்டித்தர. தேன் - மதிமண்டலத்தூறுகின்ற அமுதம். சிவாலய மாகும் — சிவனேடுலயமாகும் தானமாம் இவ்வுடல் என்பது. ' ஊனுடம் பாலயம்'' (1823) என்றதும் காண்க.

தி மழும் படியே செறிதரு வாயு அழியும் படியை அறிகில ராரும் அழியும் படியை அறிந்தபின் நந்தி திகழ்&ன்ற வாயுவைச் சேர்தலு மாமே.

720

இம் • எளின், பிராணனது ஒடுக்கத்தை யறியின் சிவத்தைப் பொருந்தலாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ — ள்: விளங்குப்வண்ணப் செற்கின்ற பிரா ணைன் ஒடுங்குதஃ யாரும் அறிக்லப் அதஃன அறிந்த பின்பு மதி மென்டலக்து விளங்கும் வாயுகைச் சேர் தேலும் புரிவர் என்றவாறு.

வாயுகட்டுப்படின் ஆன்மா விளக்க முறுமாகலின் திகழும்படியே செறி தருவாயு என்ற நளினர். அழி பும் படியை – நந்நாடியின் வழியே மேற்சென்று மதி மண்டலத்து ஒடுங்கும் முறையை. நத்தி – சிவம். சிவம் வாயுவைச் சேர்தலாவது மதிமண்டலத்துப் பரசிவத்தோடு பிராணன் தாடஃ போல் அடங்கிச் சிவன் வசமாக இநத்தல். நத்தி சேர் தலுமாமே என நந்தியை விண் முதலாகக் கூறியது உயிர்க்கு என்றும் சுதந்திர மின்மையின் (172)

சோதணே தன்னில் துரிசறக் காணலம் நாதனும் நாயகி தன்னிற் பிரியுநாள் சாதக மாகுங் குருவழிப் பட்டு மாதன மாக மடுத்துக்கொள் விரே.

721

. ....

இம் - எவின், சிவமாக சித்தியின் அடையோள**ம்** அறிவித்தல் நாதலிற்று.

இ – ள் : யான் கூறுவதைச் சோதுணகள் செய்து குற்றமறக் காணலாம். உடலுக்கு நாதனை கிய பிரா ணன் குலேசையாகிய குண்டலின்யை விட்டுப் பிரி கின்ற நாளில் சிவயோகசமாதி சாதகமாகும். இதன் முறைகளேக் குருவின் வழியிலே நின்று, பெரிய செல்வங்கிடைத்தாற்போலப் போற்றிக்கொள்ளுங் கள் என்றவாறு 'தேசியுந் தேசனும் த<mark>ன்னிற்பிரியும் நாள்'(723)</mark> எனப் பின் வரு தலுங் காண்**க** 

நாதன் – பிராணன், உடலுக்குத் தஃவைனு தலின் 'ஊர்க்குத் தஃ மகன்' என்று முன்னரும் கூறியமை காண்க நாயக – குண்டலினி. பிராணன் குண்ட லின்யைப் பிரிதலாவது சுழுமுணேயின் வாயிஃக் குண்டலினி அடைத்துக்கொண்டிருக்கும்; சத்தி காலன முத்திரையால் இரண்டு நாழிகை அளவு மேலெழுப்ப அது சுழுமுணவாயிலே விடுகிறது; உடனே பிராண வாயு சுழுமுணையையடைகிறது; இதன் விரிவைக் குரு முகமாகக்கேட்டுப் பெருஞ் செல்வம் பெற்றேர் போலக் போற்றிக்கொள்ளுங் கள் என்பது கருத்து.

இங்ஙனமன்றிச் சிவபெருமான் அமிழ்த வண்ணன்; அவன் மறைப்பாற்றலாகிய ஆதியின்கண் வீழாது குருவாய் வெளிப்படுவன்; அவன் வயப்பட்டோழுகினுல் திருவருட்பே றெய்தலாம் என்பர் சிலர். அமுதமயமான சிவம் சூரியமண்டலத்தில் உள்ள சத்தியில் வீழ்ந்து பிரியுநாள் குருகாட்டிய நெறியினின்று போற்றுங்கள் என்று வேறுசிலரும் கூறுவர். அவற்றின் இயைபை அறிந்தாய்ந்து நல்லன கொள்க.

ஈராறு கால்கொண் டெழுந்த புரவியைப் பேராமற் கட்டிப் பெரிதுண்ண வல்லிரேல் நீரா யிரமும் நிலமாயி ரத்தாண்டும் பேராது காயம் பிரான்நந்தி ஆணேயே. இம் – எளின், அழியா யாக்கைகையப் பெறலாம் என்பதுணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ — ள் : கங்கையும் யழீனயுமாகிய இரண்டு ஆ,றுகளேயும் வழியாகக் கொண்டு மேலெழுந்த குதிரையாகிய பிராணண் நடுநாடியை விட்டுப் பெயராமல் தடுத்து, பெரிதும் வெளிப்படாத வண்ணம் நுகர வல்லீராயின், அப்பு மண்டலத்தும் பிருதுவிமண்டலத்தும் அயிரம் ஆயிரம் ஆண்டுகளாயினும் உடலழியாது; சிவன் மேலாணே என்றவாறு.

ஈர் ஆறு - இடகஃ பிஞ்கஃகள். இவற்றைக் கங்கை யழனேயென்று ஈராறுகளாக உருவகித்தமை முன்னரும் உணர்த்தப்பெற்றது. புரவி என்றது தாவிக் குடுத்தோடும் பிராணவாயுவின் உச்சுவாச நிச்சுவாசங்கள் பேராமற் கட்டு தலாவது நடுநாடி யின் உச்சியிலேயே அசையாது நிறுக்து கல். பெரி துண்ணு தலாவது இழுக்குங் காற்றில் காற்பங்கு வெளிப்பட்டு முக்காற்பங்கு நுகர்தல். நிலத்துள் குரும் நீருள்ளும் ஆயிரம் ஆயிரமுக்கு தகள் ஆழ்த் திருந்தாலும் உடலழியாது என்பதாம்.

் பிராணுயாமியின் உடல் எத்தீனயாண்டு புதை யுண்டிருப்பினும் அழியாது என்பது கருத்து. (174)

. ஓசையில் ஏழும் ஒளியின்கன் ஐந்தும் நாசியின் மூன்றும் நாவில் இரன்டும் தேசியுந் தேசனுந் தன்னிற் பிரியுநாள் மாசறு சோதி வகுத்துவைத் தானே.

723

இம் - எனின், இறைவன் நமக்குச் செய்த உட கோரம் இவையென உணர்ததுதல் நுதலிற்று

இ - ள் : குற்றமற்ற சோதியாகிய சிவபெருமான் பிராணனும் குண்டலினியாகிய மாயையும் தம்முட் தன்மாத்திரையி ஓசையாகிய பிரியுங்காலத்து, னின்று சத்தம், பரிசம், ரூபம், ரசம், கந்தம், சரித் தல். சேர்க்தலாகிய ஏழும், ஒளியாகிய தன்மோத் திரையினின்று ரூபம், ரசம், கந்தம், வெப்பம், தகித் நாசியாகிய பொறியின், என் ந தல், ஐந்**தும்** தன்மாத்திரையினின்று கந்த**ம் இட**கணே பிங்க**ே** யாகிய இயக்கர் இரண்டு ஆக மூன்றும், நாவின் தன்மாத் திரையிலிருந்து வசனமாகிய ரசம், இரண்டுமாகப் பிரித்து வைத்தான் என்றவாறு.

தேசு – ஆளி: தேடு - ஆன்மா. பிராணன். ஆன்பா மாயையிற் பிரிகின்ற காலத்துத் தத்**து**வங்**க** ளைணத்தையும் அ<u>வற்றுள்</u> மூலமறிந்து அதாவ**து** தத்து வ தரிசனம் செய்து போங்கால், ஆகாய நுண் இத்ததினிடுமாக முற்கூற்ய ஏழும் ஒளிவடிவாதிய கேயுப்பூ தத்தினிடமாக உருவமா திஐந்தும், நாசியா கிய பொறியின் குணமாய் பிருதிவியின் தன்மாத் திரையாய கக்தமும் உச்சுவாச**மா**ய செய்லிரண்டும் \_ ஆக மூன்றும் நாவாகிய பொறியின் தன்மாத்திரை யாகிய ரசம்வசனம் இரண்டும் ஆகிய இலைகளேயே இறைவன் கண் டிருக்க அருள் செய்வனுதலி**ன்** இவ்வண்ணம் அருளினர் (175)

## 18. சார்சித்தியுபாயம்

ஆன்மா நால்வகை நெறிக்கணின்று நாதனரு ளால் நற்கதிபெறக் துணேயாக இருப்பது இச்சரீர மாதலின் அதனே நெடுங்காலம் வைத்துப் பாலித்து ் அந்நெறியிலே செலுத்து தற்கேற்ற உபாயத்தை உயிர்கள் உணர்ந்து கொள்ள வேண்டுவது மிகமிக இன்றியமையாதது. ஆதலின் அட்டமாசித்தி குளேயும் அதன் காரணமாகிய அட்டாங்க யோகங் குளேயும் அறிவித்த ஆசிரியர் அடுத்து, சரிரசித்தி உபாயங்களே உணர்த்தத் தொடங்கு வெளுர். அதிகார இயைபும் இதனுனே விளங்கும்.

உடம்பார் அழியில் உயிரார் அழிவர் திடம்பட மெய்ஞ்ஞானஞ் சேரவு மாட்டார் உடம்பை வளர்க்கும் உபாயம் அறிந்தேன் உடம்பை வளர்த்தேன் உயிர்வளர்த் தேனே. 724

இ**ம் - எனின், உடம்**பை வளர்த்தலின் இன்றி யமையாமையை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : உடம்பழியின் உயிரும் நீங்கும். உடல் வலிகுன்றி இேர் உறு தியான ஞானமும் சேரமாட் டார். ஆதலால் உடம்பைப் பேணும் உபாயத்தை உணர்ந்தேன்; உடம்பை வளர்த்தேன்; உயிரையும் வளர்த்தேன் என்றவாறு.

பஞ்ச பௌதிகமான உடம்பு தன் தன்மை கெட்டு அழிந்தால், உடம்பைக் கருவியாகக்கொண்டு விணப்போகங்களேத் துய்த்து ஞானம் எய்த வந்த உயிரும் இவ்வுடம்பை விட்டுப் பிரியும். கருவி அழிந்தபின் காரியம் நிறைவேறுவது எங்ஙனம்? ஆதலால் உடம்பை யாதொரு தீங்கும் புகுதாதே பேணினேன், அதனுல் உயிர் தனது தன்மையாகிய ஞானத்தில் திளத்து உயர் ந்த து என்பது கருத்து. (176)

உடம்பினே முன்னம் இழுக்கென் றிருந்தேன் உடம்பினுக் குள்ளே யுறுபொருள் கண்டேன் உடம்புளே உத்தமன் கோயில்கொண் டான்என்று உடம்பிணே யானிருந் தோம்புகின் றேனே. 725

இம் – எனின்; இதுவுமது.

இ - ள் : புன்னே உடம்பைக் குற்றமுடையது என்று இகழ்ந்திருந்தேன். இந்த உடம்புக்குள்ளே யிருக்கிற சிறந்ததொரு பெருகோக் கண்டேன். எல்லா வகையினும் உயர்வற உயர்ந்தவணுகிய சர்வேசுரன் இவ்வுடம்பையே கோயிலாகக் கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கின்றுன் என்பதை அறிந்து, யான் உடம்பைப் பாதுகாக்கிறேன் என்றவாறு.

இழுக்கென்றிருத்தல் - இவ்வுடம்பு நிஃயாதது, குற்றக் கொள்கலம்; இரத்தம் மலம் இவற்றின் உறையுள்; பொல்லாப் புழுக்குரம்பை என்றெல் லாம் எண்ணியிருத்தல்.

உறுபொருள் – கருணேயால் தானேவந்து பொருந்திய உயர்ந்த பொருளாகிய சிவம். இதனே அடுத்தஅடியில் உத்தமன் என்று அநுவதித்தார்; பின் 'ஊனுடம்பாலயம்' என்பர் ஆதலின், உடம் புளே உத்தமன் கோயில்கொண்டான் என்றுர்.

இருந்து என்னும் சொல்லாற்றல் பல்லாற்ரு னும் எண்ணி ஆய்ந்தாய்ந்து இருந்து எ**ன்ற**வரை பொருள் தருவ**து.** (177) சுழற்றிக் கொடுக்கவே சுத்திக் கழியுங் கழற்றி மலத்தைக் கமலத்தைப் பூரித்து உழற்றிக் கொடுக்கும் உபாயம் அறிவார்க்கு அழற்றித் தவிர்ந்துடல் அஞ்சன மாமே. 726

இம் - எனின், உடஃச் சுத்தம் செய்யும் முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பிராணவாயுவை இருநாடிகளாலும் சுழற்றிக்கொடுக்கச் சுத்தியாய் அசுத்தம் கழியும் அங்ஙனம் அசுத்தத்தைப்போக்கி, இதயகமலத்தைத் தூயகாற்றுல் நிறைவித்து அதணே எழுபத்தீராயிரம் நாடிகளிலும் உழலச்செய்யும் உபாயத்தை அறிபவர் களுக்கு, உடம்பானது, நெருப்பின் வெப்பத்தின் விளேயாத மையாகும் என்றவாறு.

சுழற்றிக் கொடுத்தலாவது, இடக‰ பிங்கஸ் வழியாக மாற் மாறி இழுத்துவாங்கி இருத்தி விடுதல் அங்ஙனம் செய்யின் நாடிசுத்தமாகும். பின்னர் இதய கமலத்தில் தூய்மையான பிராண வாயுவைப் பூரிக்க வேண்டும்; எல்லா நாடிகளிலும் பரவச் செய்ய வேண்டும். அங்ஙனம் செய்யின் உடல் இருந்த நிலேயி விருந்தே காலதேச வர்த்தமானங்களே எல்லாம் அறியக் கூடிய மைபோல ஆம் என்பது கருத்து. அஞ்சனம் என்பன யாவும் நெருப்பில் வேகவைத் தலால் விளவனவே: இஃது அங்ஙனமன்று என்பார் உடல் அழற்றி தவிர்ந்த அஞ்சனம் ஆம் என்றருளினர் (178)

728

Caller

இம் – எனின். சிவயோகப்பயிற்சியால் உடற்கு உளதாம் பயன் உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ ் ள் : அந்திக்காலத்து, யோகஞ்செய்யின் மைபோன்ற உடற்கணுள்ள கபநோய் நீங்கும். நண் பகலிற் செய்தால் வஞ்சகத்தன்மை வாய்ந்த வாத நோய் நீங்குர்; விடியற்காஃயிற் செய்தால் பித்தம் நீங்கும்; இவ்வுபாயங்களு த்தையும் உடற் கணுள்ள விஷத் தன்மை நீங்கச் சொன்னேம். அது மட்டுமல்ல; உங்களுக்கு வரவிருக்கின்ற நரை திரைகள் கூட நாசமாம் என்றவாறு,

உடல் என்பதையும் செய்திடில் என்பதையும் அந்தியில் நண்பகலில் முதலிய அணத்தோடும் ஒட்டுக. வாதத்தை எஞ்சகவாதம் என்றது மருந் தாற் றணிந்ததுபோன்று அடங்கி இருந்து நாடி கடோறும் ஓடிச் சென்று ஊறு விணத்தலின். ஐ – கபம். செஞ்சிறு காஃ – பிக விடியற்காஃ. (179)

மூன்று மடக்குடைப் பாம்பிரண் டெட்டுள ஏன்ற வியந்திரம் பன்னிரண் டங்குலம் நான்றவிழ் முட்டை யிரண்டையுங் கட்டியிட்டு ஊன்றி யிருக்க உடலழி யாதே.

இம் - எனின், இதுவும் உடலழியாமைக்குபாயும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ · ள் : மூன்று மடக்கி ஊயுடைய பாம்பானது, உச்சுவாச நிச்சுவாசமாகவுள்ள பன்னிரண்டங்குல அளவினதாய்ப் பொருந்திய இயந்திர மாகிய பிராண ஊக் கட்டி, தொங்கி விரியும் முதுகும் கழுத்து மாகிய மூட்டுக்கள் இரண்டையும் கட்டி நட்டமாக நிலேத்து நடுவில் ஊன்றியிருக்க உடலழியாது என்றவாறு.

பாம்பு – குண்டலினி, பிரமகிரந்தி, விஷ்ணு கிரந்தி, ருத்திரகிரந்தி என்ற மூன்ற முடிச்சுக் களிலும் தடைபடுவதாலின் அதணே மூன்று மடக் குடைப் பாம்பு என்றருளினர். அன்றியும் மூலா தாரத்தில் குண்டலினி இவ்வண்ணமிருப்பதாகலின் அருளியதுமாம்.

இரண்டு - இரண்டென்னும் எண்ணின் வடிவம் உ. எட்டென்னும் எண் வடிவம் அ. உச்சுவாச நிச்சுவாசங்களின் வடிவு உகார அகாரங்கள். இவையே பிரணவத்தின் கூட்டெழுத்துக்கள்.

ஏன்ற – பொருந்திய. இயந்திரம் என்றது பிராண வாயுவை பன்னிரண்டு அங்குலம் – இயற்கையான மூச்சியக்கம் பன்னிரண்டு அங்குல அளவு.

மூட்டை - முட்டையென முதல் குறுகிற்று. 'முன்நான்று லிழாமல் நட்டமிருக்க' என முற் கூறியருப்பதால், நான்றவிழ் மூட்டு என்பன இடுப்பும், கழுத்துமாகிய சந்திகளேயே உணர்த்தின. மூட்டை யெனக்கொண்டு இடகலே பிங்கஃயெண் பாருமுளர். குண்டலியைப் பிராண னுடன் நான்று விழாமல் நட்டமாயிருந்து, சுழுமுணயில் ஊன்றி யிருக்கச் செய்யின் மரணமில்ஃயென்பது கருத்து. (180)

நூறும் அறுபதும் ஆறும் வலம்வர நூறும் அறுபதும் ஆறும் இடம்வர நூறும் அறுபதும் ஆறும் எதிரிட நூறும் அறுபது மாறும் புகுவரே.

729

இம் - எனின், இடக‰ பிங்கஃகேனேக் கட்டியவர் நெடுநாள் வாழ்வர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று..

இ-ள்: நூற்றறுபத்தாறு மாத்திரை பிராணன் வலநாடி வழியாகவும், இடநாடி வழியாகவும் எதிர்த்து இயங்க நோறும் அறுபத்தாறுமாகிய ஆயுள் எல்ஃயைக் கடந்து வாழ்வர் என்றேவாறு.

இடக‰வழியாக நூற்றறுபத்தாறு மாத்திரை யும், பிங்க‰வழியாக நூற்றறுபத்தாறு மாத்திரை யும், இரண்டையும் அடைத்தவழி நடுநாடி வழி யாக நூற்றறுபத்தாறு மாத்திரையும் இயங்க ஆயுள் நீடிக்கும் என்பது கருத்து மாத்திரை என்பது முழந்தாளே விரையாமலும் தாமதிக்கா மலும் ஒரு சுற்றுக் கைவிரலாற் சுற்றிவந்து நொடித்தலாம்.

> जानुप्रदक्षिणीकृत्य नदतंनविलंबितम्। अंगुलीस्फोटनं कुर्यात् सामाता पणगीयते॥

என்பது யோக தத்துவோபநிஷத். |

(181)

சத்தியார் கோயி லிடம்வலஞ் சாநித்தான் மத்தியா னத்திலே வாக்கியங் கேட்கலாந் தித்தித்த கூத்துஞ் சிவனும் வெளிப்படுஞ் சத்தியஞ் சொன்னேஞ் சதாநந்தி ஆணேயே. 730

இ**ம் - எனின்,** பிராணுயாம அப்பியாசத்தில் நாத சிரவணமு**ம்** திருக்கூத்துத் தரிசனமும் சித்திக் கு**ம் என்பதுண**ா்த்து தல் நுதலிற்று.

இ ்ள்; சிவசத்தி யெழுந்தருளிய கோயிலாகிய உடலில், இடகஃ பிங்கஃ வழியாக பிராணனியக் கத்தைக் கட்டுப்படுத்தஃப் பழகிக் கைவந்து ஆன்மத் தியானத்திலே நாத சிரவணம் செய்யலாம். மேலும் சிலம்பொலியோடு கூடத் திருக்கூத்துச் செய்யுஞ் சிவமும் வெளிப்படுவர்; சத்தியம் சொன்னேம்; சிவன் மேலாணே என்றவாறு.

சத்தியார் கோயில் – சிவசத்தி எழுந்தருளியிருக் கும் கோயில்: என்றது உடல். சாதித்து ஆன்மத் தியானத்திலே யெனப் பிரித்துப் பொருள் கொள்க. ஆன்மத்தியானம் என்பது தியானிப்போஞுகிய தன்னேத் தத்துவங்களின் வேருகக் காண்டல். வாக்கியம் - நாதவொலி, தித்தித்த கூத்து - தித்த தித்த என்னும் தாள லயத்தோடு கூடிய கூத்து, சிவன் வெளிப்படும் – சிவன் அறிவுக்கறிவாய்ப் புலப்படுவர். இங்ஙனம் தம் அநுபவங் கூறுவார் சிவன் மேலாணே; சத்தியமாகச் சொன்னேம் என்றுர். திறத்திறம் விந்து திகழு மகாரம் உறப்பெற வேநிணந் தோதுஞ் சகாரம் மறிப்பது மந்திர மன்னிய நாத மறப்பற யோகிக் கறநெறி யாமே.

731

இம் – என்ன், கேஸாஹம் என்னும் அசனபே யுணர்த் தோதல் நாதலிற்று.

இ-ள்: திறத்திற்றிறமாகிய விந்து சத்தி யினின்றும் தோன்றும் ஹகாரமும், மிகப்பொருந்த தியானிக்கப்பெற்று ஓகாரத்தோடு துஞ்சுவதாகிய ஸகாரமும் ஆகிய இரண்டும் இழுப்பதும் விடுவது மாக மறிக்கப்படுவது மந்திரமாம். நிஃபெற்ற நாதமாகிய இதணே மறப்பு நீங்க, இதுவே யோகிக்கு அறநெறியாம் என்றவாறு.

திறத்திறம் – மிகத் தாயதான, விந்து -மாயை; அதாவது சுத்தமாயையின் காரியமாகிய ஹகாரமு**ம்** ஸகாரத்தோடு சேர்ந்த ஓகாரமும் ஆகிய ஸோஹம் என்பதுவே அசபையாம்; இதனே இடைவிடாது தியானிப்பர் யோகிகள்; அவர்கட்கு இதுவே என்பது. இத‱யே தருமவழியா**ம்** அப்பர் '' என்னுளே உயிர்ப்பாய்ப் சுவாமிக**ள்** புறம் போந்து புக்கு'' என்பார்கள். உயிர்ப்பாய்ப் புகுதல் என்று உள்ளுக்கிழுக்கப் படுதல். ஸோ புறம் ஹம் என்று விடப்படுதல். ஆகவே விடுகின்ற மூச்செல்லாம் அவன் நான் என்னும் பொருளதாகிய ஸோஹம் என்று இழுத்துவிடப் படுதலே மறப்பற இருத்தல். அவனுக்கு வருந்தீமை ஏது ? ஆதலின் அறநெறியாமே என்றருளப் பட்டது. (183) உந்திச் சுழியி னுடனேர் பிராணணேச் சிந்தித் தெழுப்பிச் சிவமந் திரத்திஞல் முந்தி முகட்டின் நிறுத்திய பானணேச் சிந்தித் தெழுப்பச் சிவனவ னமே.

732

இ**ம் – எனின்.** பிராண அபானன்க*ு* மேலெழுப் பச் சிவ*ுவென் என்பதுணர்த்துத*ல் நு*த*லிற்று.

இ-ள்: நாபித்தானத்திலிருந்து தோன்றும் பிராணவாயுவை, 'சிவ' என்னும் மந்திரத்தினுல் தியானித்து, மேலெழுப்பி, முதற்கண் அதனேக் கொண்டு உச்சியில் நிறுத்தி, அபானவாயுவை மேலெழச் செய்யின் அந்த யோகி சிவனைன் என்றவாறு.

சிவமந்திரம் – சிவ என்னும் மந்திரம்; அசபை என்பாரும் உளர். பிராணன் அபானன்கஃபைப் பிரமரந்திரத்தில் எழுப்புவதே சிவமாதற்குரிய உபாயம் என்பது கருத்து. (184)

மாரு மலக்குதந் தன்மே லிருவிரற் கூரு இலிங்கத்தின் கீழே குறிக்கொண்மின் ஆரு உடம்பிடை அண்ணலும் அங்குளன் கூரு உபதேசங் கொண்டது காணுமே. 733

இம் - எனின், சிவமிருக்குப் இட**ப்** உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

ஓ - ள் : நீங்காத மலம் பொருந்திய அபான வாயிற்கு மேல் இருவிரல் தூரத்திற்கும் கூறக் கூடாத குறிக்குக் கீழே நால்விரல் தூரத்திற்கு**ம்**  இடையிலே நிஃத்துத் தியானியுங்கள். ஆறு ஆதாரங்களேயுடைய உடம்பில் சிவனும் அங்கு எழுந்தருளியிருப்பன். இது சொல்லக் கூடாத உயர்ந்த உபதேசம். இதணேச் செவ்வனே ஏற்றுக் கொண்டு அதனே அநுபவத்தில் காணுங்கள் என்றவாறு.

ஆறு ஆ உடம்பு – மூலமுதல் ஆறு ஆன உடல்; என்றது ஆறு ஆதாரங்களேயுடைய உடல். கூரு உப தேசம் – மிக இரகசியமான உபதேசம். கொண்டு அதுகாணும் எனப் பிரித்துப் பொருள்காண்க(185)

நீல நிறனுடை நேரிழை யாளொடுஞ் சாலவும் புல்லிச் சதமென் றிருப்பார்க்கு ஞாலம் அறிய நரை திரை மாறிடும் பாலனு மாவர் பராநந்தி ஆணேயே.

734

இம் - எளின், சத்தி மண்டலத்துக் கலந்திருப் பாரக்கு நரைதிரை இல்ஃபெனெல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நீலநிறமுடைய பராசத்தியோடும் மிகக் கலந்து, அவளே அடைக்கலம் என்றிருப்பார்க்கு, உலகமறிய நரையும் திரையும் இல்ஃயாம், பாலணப் போல இளமையும் பொருந்துவர் ; மேலான சிவஞிண என்றவாறு.

நீலநிறமுடைய நேரிழையாள்-சத்தி. நீலநிறம் ஆகாயத்திற்குரியது. ஆகாயமாகிய பிரமரந்திரத் தில் வசிப்பதால் நீலநிறமுடைய பராசத்தி எனப் பட்டது. குறியுங் குணமுமற்ற தூயசத்தி நீலநிறத் தையுடைய ஆகாயத்தை உடையவள் எனலுமாம். நீலநிறம் - அந்நிறத்தினேயுடைய ஆகாயத்திற்கு ஆகுபெயர். பாலனுமாவர் என்றது வயது குறையும் என்பது பொருளன்று; வலிமை பெறுவர் என்பதாம். (186)

அண்டஞ் சுருங்கில் அதற்கோ ரழிவில்ஃ பிண்டஞ் சுருங்கிற பிராணன் நிஃபெறும் உண்டி சுருங்கில் உபாயம் பலவுள கண்டங் கருத்த கபாலியு மாமே.

735

இ**ப் -** எனின், இதுவு**ப்** பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : புணர்ச்சி குறையின் உடற்கு அழிவில்ஃ யாம். உடல் சுருங்கின் உயிர் அதஃனயே இடமாகக் கொண்டு நெடு நாள் நிஃபெறும்.உணவு சுருங்கிஞல் மேனிற்றற்குரிய உபாயங்கள் பலவுளவாம். கழுத் திடம் கறுத்துள்ள சிவனுமாவன் என்றவாறு.

அண்டம் என்றது விதை; ஆண்குறி; கருவியாகு பெயர். அது சுருங்குதலாவது புணர்ச்சிக் காலத்துப் போலச் சேட்டியாது அடங்கியிருத்தல்; அதாவது புணர்ச்சி தவிர்தல் என்பதாம். அதற்கு என்ற சுட்டு உடலே உணர்த்திநின்றது. பிண்டம் – உடல். அது சுருங்குதலாவது விரதங்களானும் தவத் தானும் நுணுகி இறகி வலியுடையதாதல். உண்டி சுருங்குதலான் விளேயும்பயன் பலவாதலின் உபாயம் பலவுள என்றருளினர், உணவு சுருங்கத் தவம் பெருகும்; தவம்பெருக உயிர் நிலேபெறும்; உடல் சுருங்கும்; அது சுருங்கக் காமம் இல்லேயாம்; அஃதின்

ருகவேஅழிவே இல்ஃயோம்; அப்போது விடமுண்டும் சாவாத காமாரியாக விளங்குவன் என்பதாம், (187)

பிண்டத்துள் உற்ற பிழக்கடை வாசலே அண்டத்துள் உற்று அடுத்தடுத் தேகிடின் வண்புச் சிக்கு மலர்க்குழல் மாதரார் கண்டிச் சிக்குநற் காயமு மாமே.

736

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : உடற்கண் பொருந்திய புழைக்கடை வாயிலாகிய குதத்தை அடைத்து, ஆகாயத்தில் அடுத்தடுத்துப் பொருந்தி ஏகின், வண்டுகள் விரும்பும் மலரை அணிந்த கூந்தஃயுடைய பெண் களும் கண்டு விரும்பும்படியான நல்லுடலுண்டாம் என்றவாறு.

வாசஃ என்பதற்கேற்ற விணச்சொல் வருவிக்க பெற்றது. அடுத்தடுத்து ஏகின் எனவே குண்டலினி யும் பிராணனும் அடிக்கடிக் கீழிறங்கும்; அவற்றை அடிக்கடி உயர்ததுதல் வேண்டும் என்பதாம்.

பெண்கள் தமக்கு இத்தகைய உடல் அழகு வேண்டும் என விரும்புதற்கேதுவாய உடல் என்பது கருத்து, அன்றி இவ்வளவு பெரிய தவத்திற்குப் பெண்கள் விரும்பும் பேரழ குண்டாதலே பயஞும் என உரைகூறல் பொருந்தா தாம். சிறந்தது தெளிக சுழலும்பெருங்கூற்றுத் தொல்ஃமுன் சிறி அழலும் இரதத்துள் அங்கியுள் ஈசன் கழல்கொள் திருவடிக் காண் குறில் ஆங்கே நிழலுளுந் தெற்றுளும் நித்தலு மாமே 737

இ**ம் — எனின்,** ஆஞ்ஞாசக்கரத்து இறைவ**ுன**த் தாிசிக்கி**ன் எய்து**ம்பயன் இது வென்றெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மனம்மருளும் பெரிய கூற்றுவண முன் சினந்து அழல்கின்ற சிவபெருமானுடைய கழேஃ அணிந்த திருவடியை, தேர்வடிவான ஆஞ்ஞா சக்கரத்தில் விளங்கும் அங்கியிற் கண்டு தரிசிக்கில், அங்கு நீழூஃச் செய்கின்ற சித்திரத்தெற்றியுள் எஞ்ஞான்றும் விளங்கலாம் என்றவாறு.

சீநியழ்லும் ஈசன், இரதத்துள் அங்கியுள் ஈசன், அவனது கழல்கொள் திருவடி இரதத்துள் அங்கியுள் காண்குறில். ஆங்கே நிழலுளும் தெற்றுளும் ஆம் எனக் குட்டிப் பொருள்காண்க.

இங்ஙனம் அன்றித் தமக்குத் தோன்றிவாறே, சீறி என்பதற்குச் சீறுவர் எனப் பொருள்கொண்டு எச்சத்தை முற்றுக்கியும், முற்றுக்கின வருவித்துத் தனித்தனி வாக்கியங்களாக்கியும் பொருளுரைப்பர். எளிமையில் முற்கூறியவாறு முடியக்கிடக்கும் இதின அங்ஙனம் செய்தல் அமையுமோ என்பதாய்க.

தொல்ஃ - பழமை; துன்பமுமாம். இப்பொரு ளில் கூற்றுவனுல் விளயும் துன்பத்தைத் தொஃத்து என இயைத்துக்கொள்க. இரதம; ஆஞ்ஞாசக்கரம் முக்கோண வடிவாகத் தேர்போலிருத்தலின் சித்தர் மரபில் அதனேத் தேர் என்று சொல்லுதல் வழக்கம். அத்தேர் நடுவில் ஒரு சோதி உண்டு; அதனுள் இறைவன் திருவடியைத் தரிசிக்கலாம் ஆதலின் 'அங்கியுள் ஈசன் கழல்கொள் திருவடிக் காண்குறில் ' என்றருளினர். அங்ஙனம் ஆஞ்ஞையில் திருவருட் சத்தியின் வடிவாகிய திருவடியைத் தரிசிக்கும்போது சிலம்பாகிய பரநாத ஒலி கேட்குமாதலின் அவ்வநுபவத்தையும் உடன் சிந்திக்கவைப்பார் கழல் கொள் திருவடி யென்றருளினர்.

நிழ்லும் தெற்றுளும் நித்தலும் ஆம்: திருவடி தரிசனம் செய்கின்ற சிவயோகி திருவடியின் நிழலி லும், சித்திரத் தெற்றியாகிய மேருவின் உச்சியி லும் விளங்குவன் என்பதாம். தெற்றி – திண்ணே; சுண்டு 'தெற்று' என நின்று, பிரமரந்திரத்தை உணர்த்திற்று.

நான்கண்ட வன்னியும் நாலு கஃயேழுந் தான்கண்ட வாயுவுஞ் சரீர முழுதொடும் ஊன்கண்டு கொண்ட வுணர்வு மருந்தாக மான்கன்று நின்று வளர்கின்ற வாறே.

738

- இப் எனின் , ஆன்மாவை மான்குட்டியாக உரு வகித்து அது வளார்முறை உணத்துதல் நிதலிற்று.
- இ-ள்; நான் தரிசித்த அங்கிவடிவான் சிவமும், நான்கு கலேகளும், ஏழு ஆதாரங்களிலும் தான் கண்ட வாயுவும், உடல்முழுதும் ஊனிலிருந்து

வினேந்த உணர்வுமாகிய இவற்றை உணவாக உட்கொண்டு மான்குட்டி நிஃபெற்று வளர்கின்றது என்றவாறு

நான்கண்ட வன்னி - நான்தரிசித்த சோதி வுருவச் சிவம். ஆன்மாவாகிய என்னே இங்ஙனம் உருவாக்கி உயர்த்திய உபகாரியாகிய சிவம் என்றுமாம்,

நாலு கஃ – வியோமரூபி. அநந்தை. நாதை, அநாதை என்பன. வாயு ஏழாவன பஞ்சப் பிராண னு/் இடகஃ பிங்கஃ களுமாம். (190)

ஆகுஞ் சனவேத சக்தியை அன்புற நீகொள்ளின் நெல்லின் வளர்கின்ற நேர்மையைப் பாகு படுத்திப் பல்கோடி களத்திஞல் ஊழ்கொண்ட மந்திரந் தன்ஞல் ஒடுங்கே. 739

இம் - எனின், உயிர் அசபையுள் ஒடுங்குமுறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உயிர்கட்கு உதவும் மக்களே அழுந்தி அனுபவிக்கச் செய்யும் திரோதான சக்தியை அன்பு செய்யும்படியாக நீ கொண்டால், நெல்ஃப்போலப் பல்குகின்ற தன்மையைப் பகுத்தறிந்து, பல கோடிக் கணக்கான உடலால் முறைமை கொண்ட மந்திரத்தால் ஒடுங்குவாயாக என்றவாறு.

திரோதானசத்தி அருட்சத்தியாக உன்னிடம் அன்பு பொருந்தச்செய்யின், நெல்ஃப்போல ஒன்று புத்லாய் ரமாக விளேயும் பலகோடி உடம்பு

Ę

களாலும், அசபாமந்திரம் செபித்து ஒடுங்குவாயாக என்பது கருத்து. அசபாமந்திரமாவது பேசா எழுத்தாகிய 'ஸோஹம்' என்பது. சிகாரம் என்பாரும் உளர்.

சனவேத சத்தி – மக்களே வேதிக்கும் வல்லமை யாகிய திரோதானசத்தி. வேதம் – வேதிப்பது. மாற்றுவது. களம் – உடல். சகளம் என்பதிற் போல. (191)

## 14. காலசைக்கைரம்

காலம் என்பது அருவாய்.கருவிகளாக எண்ணு படும் சூரிய சந்திர உடுக்களே இயக்கும் வல்லமை யாய் அவற்றைக்கொண்டு நாம் காலமாகிய தன்ணே அறிவித்துக்கொள்வதாய், இறப்பு எதிர்வு நிகழ் வென்ற முப்பகுதித்தாய் இருப்பது; வித்தியாத**த்** ்<sub>வை</sub>த்து ஏழனுள் இரண்டாவதாக திவங்கள் ஒதுது... கூடு எண்ணப்படுவது; சுத்த மாயையின் கோரியமாவது. இது சக்கரம்போல முடிவின்றி மாறிமாறி தாகலின் காலசக்கரம் எனப் பட்டது. காலத்தை வெல்லுங் கணக்கற்வாளுகிய சிவயோகி அதனியல் வெலலுங் கண்கையும்.....குக்ட பை உணர்ந்தாலன்றி அதனே வெல்லவொண்ண பை உணாந்து. கைப் த்திய எடுத்திக்கொண்டோர் . ஆசிரியர்**, அதிகார முறைமையும்** இதஞ்ணே விளங்கும்.

மதிவட்ட மாக வரையைந்து நாடி இதுவிட்டிங் <sup>கீ</sup>ரா றமர்ந்த அதனுற் பதிவட்டத் துள்நின்று பாலிக்கு மாறு மதுவிட்டுப் போமாறு மாயலுற் றேனே<sub>ல்</sub> இ**ம் – எனின், து**வாதசாந்த யோகத்தின் பயன் ஆயலுற்றேன் என நுதலிப்புகுதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: சந்திர மண்டலத்திலுள்ள மேருவில் விளங்குகின்ற ஐந்து நாடிகள் கூடுமிடத்தை விட்டு, துவாதசாந்தப் பெருவெளியில் விரும்பியிருந்தமை யால், அத் துவாதசாந்த வட்டத்துள் நின்று, பரம பதியாகிய சிவபெருமான், நமக்கருள்செய்யும் மாற்றையும், அதனேயுங்கடந்து பரவெளியுட் கலக்குமாற்றையும் ஆராயத்தொடங்கினேன் என்ற வாறு.

மதிவட்டம் – சகத்திராரம். மதிமண்டலம். என்ற மறு பெயர்களேயுடைய பிரமரந்திரம் ஆஞ்ஞாஸ்தானம். மாகம் - பொன். மாகவரை — உச்சிக்குழி ஆ**ஞ்ஞாசக்கரத்துள்**ள பொன்ம‰ . .**மேரும**ு **என்பது** சித்தர் மரபு**. அ**ங்கேயுள்ள ஐந்**த** நாடி**கள் என்**ற**து பஞ்**சக‰கள். ஓம் வியோ மவ்யாபினி, வ்யோமரூபி, சர்வவியாபினி, சர்வ வியாபி என்பன. அவற்றையுங் கடந்தால் துவாத அடையலாம். சாந்தப் பெருவெளியை இறைவன் எழுந்*த*ருளியிருக்குமிட**ம்** ; அங்கே சென்றவுடன் அவனருள் கிட்டும் ; அதில் தோய்ந்து நிற்பின்அதஊயுங்கடந்து பரவெளியில் செலுத்தும் அவனருள் என்பது கருத்து. இதற்கு கூறுவாரும் உளர். அது இயைபின்மையை அத‱ தோக்கி யாய்க.் (192)

உற்றறி வைந்தும் உணர்ந்தறி வாறேழுங் கற்றறி வெட்டுங் கலந்தறி வெரன்பதும் பற்றிய பத்தும் பலவகை நாழிகை அற்ற தறியா தழிகின்ற வாறே.

741

இ**ம் - எனின். காலத்தை வெல்லும்** உபாயம் அறி யாமல் காலத்துட்பட்டு அழிகின்ற உலகவர் நிலேக்கு இரங்கி உரைத்தல் நுதலிற்று.

இ — ள்: பொறிகளேப் பொருந்தி அறிகிண்ற அறிவு ஐந்தும், அவற்ருடு பகுத்துணர்கின்ற அறிவொன்றும் சேர ஆறும், அவற்றில் அழுந்தி நின்று ஆய்ந்தறியும் அறிவு ஒன்றுசேர ஏழும், ஞானசாத்திரங்களேக்கற்றறியும் அறிவொன்றுடன் எட்டும். அநுபவித்தறிகின்ற அறிவாகிய ஒன்பதா வதும். பிறியாது பற்றிநிற்கும் அறிவாகிய பத்தும் ஆகிய இவற்றுல் பலவகையாக நாழிகை அறுதி யிடப்பட்டுள்ளதை அறியாது. உலகம் வீணே

உற்று அறிவு ஐந்து; இந்திரியங்கஃனந்தும், புலங்கஃனப் பொருந்துவதால் விஃனந்த அறிவு; சத்த, ஸ்பரிச, ரூப, ரச, கந்தமாகிய ஞானங்கள் ஐந்து.

உணர்ந்து அறிவு ஆறு ஏழு - இந்திரிய ஞானங் கள் எல்லா உயிர்களுக்கும் அவ்வவற்றின் இயல் புக்கு ஏற்ப உளவாகலின், மனிதனுக்கு மட்டும் உள்ள சிறப்பு பகுத்தறியும் அறிவே. அது ஆருவது அறிவு. அதனுடன் ஆய்ந்து தோயும் அறிவாகிய அநுபவ ஞானமும் சேரு ஏழு. கற்றறிவு எட்டு - முற்கூறியவற்ரூடு சாத்திர ஞானமுங்கூட எட்டாம். அவற்றுடன் நூலறிவை யும் தம் அநுபவத்தையும் கலந்தறியும் அறிவு ஒன்பதாவதாம், அங்ஙனம் அறிந்தபின், பற்றலா வது இறைவன் திருவடிப் பற்டுருன்றே என்பதீன அறிந்து, அதீனவிடாது " சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுந் தருளுவதினியே" என்று பற்றிநிற்கும் ஞானம் பத்தாவதாம். இங்ஙனம் பலவகையாக நாழிகை அறுதியிடப்பட்டதை அறியாமல் அழி கின்றது உலகம் என்பதாம். அற்றது - அறுதிசெய் யப்பட்டது.

அழிகின்ற ஆண்டவை ஐயைஞ்சு மூன்று மொழிகின்ற முப்பத்து மூன்றென்ப தாகுங் கழிகின்ற காலறு பத்திரண் டென்ப தெழுகின்ற ஈரைம்ப தெண்ணற் றிருந்தே. 742

இ**ம் - எனின், மக்களுக்கு வரும் கண்ட**ங்கள் இவையென்ப*து* உணர்த்*து* தல் நு*த*லிற்று.

இ - ள் : முற்கூறியவண்ணம் அழிகின்ற ஆண்டு கள் இருபத்தைந்து முதல் இருபத்தெட்டு வரையில் ஒரெல்ஃயும், சொல்லப்படுகின்ற முப்பது முதல் முப்பத்து மூன்றுவரை ஓரெல்ஃயும், அங்ஙனமே அதற்கு மேல் கழிகின்ற காலம் அறுபத்திரண்டும், அதற்கு மேல் நூறும் ஆம்; அதற்குமேல் வருவன வற்றிற்கு எண்ணில்ஃயாம் என்றவாறு.

ஆகவே, மனித ஆயுளில், நான்கு கண்டங்கள் உளவாம் என்பது கருத்து: அழிகின்ற ஆண்டு — கண்டம்; அதாவது தேகத்திற்கு அழிவு 'வரும்

நூறுக்கு மேல் வரும் கணைடத்திற்கு காலம். ஆண்டுக் கணக்கில்லே என்பதாம். (194)

திருந்து தினமத் தினத்தினத் தோடுநின் றிருந்தறி நாளொன் றிரண்டெட்டு மூன்று பொருந்திய நாளொடு புக்கறிந் தோங்கி வருந்துத லின்றி மீனபுக லாமே.

743

இம்-எனின், யோகத்திற்கு ஆகா நாட்களிவை யெனல் நுதலிற்று.

இ – ள் : திருந்திய நாளாகிய பிறந்தநாளும், அதேடுேடு பொருந்தி நிற்கின்ற நட்சத்திரமும் இவைகளில் ஒன்றும், இரண்டும், மூன்றும், ஆகிய எட்டுமாகிய இவைகளன்றி, பொருந்திய நாட்களே ஆராய்ந்து வருத்தமின்றி **ம**ணேபுகலா**ம்** நன் கு என் றவாறு

ஜன்ம நட்சத்திரமும், ஜன்மதினமும், அதண அடுத்த இரண்டாம்நாளும், நட்சத்திரமும் மூன்று எட்டாம் நாட்களும். நட்சத்திரங்களும் நீங்கலாக ஏனேயநாட்களில் பொருத்தம்பார்த்து மண புகலாம் என்பது கருத்து பொருத்தமாயினும் மேற்குறித்த நாட்கள் ஆகா என்பதாம். மீன - உடல். மீன புகு தல் – யோகப்பயிசிக்காக ஆரு தார தியானம் (195) செய்தல்.

மணபுகு வீரும் மனத்திடை நாடில் எனவிரு பத்தஞ்சும் ஈரா றதனுல் தணயறிந்தோ ரட்டுத் தற்குறி யாறு வினேயறி யாது விளங்கிய நாலே.... 744

இம் – எளின் பயில்வார் கொள்ளத்தக்கன இவையென உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ — ள்: அங்ஙனம் யோகம் பயில்வீர்! உமது மனத்தில் நன்கு ஆராய்ந்து. இருபத்தைந்தாகிய ஆன்ம தத்து வங்களேயும், உச்சுவாசமாகிய பன்னிரண்டங்குல மாத்திரையதாகிய பிராண ஞல் அறிந்து, அதீன உள்ளுக்கிருத்தி, சிவத்தைத் தியானித்திருக்க ஆருதார தரிசனம் கிட்டும். செயலற்ற நிஃயில் விளங்கியன நாலாம் என்றவாறு.

மீனபுகுதல் முன்னர்க் காட்டப்பட்டது. பிரு திவிமுதல் புருடன் ஈருன ஆன்மதத்துவங்கள் இருபத்தைந்தையும் மனத்தால் ஆராய்ந்து என்பதாம். மனம் ஆராய்வது பிராணன் இயங்கும் போதாதலின் ஈராறதஞல் தீணயறிந்து என்றுர். அங்ஙனம் அறிந்தவுடன் அதன் மிகுதியை வளர்க்கத் தோன்றுமாதலின் அவற்றைநீக்கி, இது வரை தத்துவ தரிசனமும், தத்துவ சுத்தியும் கூறியது.

தத் – சிவம். அதனேக் குறிக்கின்ற ஆருவன ஆறு ஆதாரங்கள். மூலம் முதல் ஆஞ்ஞைவரையில் கூறப்பட்டவற்றுள் தத்பரம்பொருள் கணேசர் முதலான பல வடிவங்களுடன் எழுந்தருளியிருப் பதை முன்னர்க் காட்டினேம்; ஆண்டுணர்க, அங்ஙனம் சிவத்தைக் குறித்து விளங்குமிடங்கள் ஆரும் அதற்கு மேலதாக. விணேயறியாது விளங்கிய – தியானம், தியானிப்போன் இரண்டு

செயலும் மடங்கிப்போன் நிலேயில் மாதிய துவாதசாந்தத்தில் விளங்**கும்** சூரிய விளங்கின. மண்டலம், சந்திரமண்டலம், அக்கினிமண்**டலம்,** சத்திமண்டலம் என்பன நான்குமாம். செயல் மடங்கிய ஞானசொருப**மாதலின் இங்ஙனம்** கூறப்பட்டது. இங்கே சிவம் சூரியமண்டலத்தில் வിஷ்ணுவும். பிரமனும், சோமமண்டலத்தில் அக்கினிமண்டலத்தில் ருத்திரனும், சத்திமண்டலத் தில் சிவழு**ம் அ**திபதிகளாக விளங்குவர்**. இவர்கள்** பிரதிருதி மாயா புவனவாசிகளாகிய பிரமனுதி யரல்லர். ஆறு ஆதாரங்களு**ம் அ**வற்றிற்கு**மேல்** துவாதசாந்தமும், அதில் நா**ன்**கு நிலேகளும் உண்மையைச் சித்தாந்தசாராவளி நன்கு விளக்கும். அதணேத் துணேக்கொண்டு தெளிக. (196)

> நாலுங் கடந்தது நால்வரும் நாஃந்து பாலங் கடந்தது பத்துப் பதிணந்து கோலங் கடந்த குணத்தாண்டு மூவிரண் டாலங் கடந்ததொன் முரறி வாரே.

745

இம் - எனின், லயசிவம் விளங்குமிடமும் அதஃன அறிவார் யாரு மி லர் என்பதுமுணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: அவ்வண்ணம் துவாதசாந்தப் பகுதி யாகிய மண்டலங்கள் நான்கையும் கடந்ததும் அம் மண்டலாதிபர்களாகிய நால்வரும் சேர, ஒன்பது வகையான வடிவங்கள் தந்ததும் இருபத்தைந் தாகிய வடிவங்களே ஏற்று, அவற்றையுங் கடந் துள்ள எல்ஃயேற்ற குணங்களால் ஆறு ஆதாரங் 0

**க**ளேயு**ம்** ஆட்கொண்டு, ஆலகால விடத்தையு**ம்** வென்றது மாகிய லயசிவத்தை ஆரறிவார் என்ற வாறு.

- M

முன் திருமந்திரத்தால் உணர்த்தப்பெற்ற நாலேயும் ஞாபகப்படுத்த நாலுங்கடந்து எனக் கூறினர். அவற்றிற்கு அதிபதிகளாக விளங்கும் பிரமா, விஷ்ணு, உருத்திரன், ஈஸ்வரன் என்ற நால் வருள்பட சதாசிவன், பிந்து நாதம், சத்தி, சிவம் என்ற ஐந்துடன் நாலஞ்சு பேதங்களேத்தந்து பாலம் ஆற்றைக் கடக்கப் பயன் படுதல்போல இறைவன் நமக்காகமேற்கொண்ட நவந்தருபேதங்கள் ஆணவத் திமிரத்தோடு கூடிய பிறவிக்கடலே நீந்தக் கொடுத்த பாலங்கள்போல்வன, ஆதலால் உவமவாகு பெயராக அல்லது உருவகவணி பற்றிப் பாலம் என்றது. பாலங்கள் தந்தது எனப் பிரிக்க. பத்து பதினேந்து கோலம் – பத்தும் பதினேந்து மாகிய மாகேசுரவடிவங்கள்.

அவற்றைக்கடந்தகுணத்து மூவிரண்டு ஆண்டு எனக்கூட்டி, இருபத்தைந்து உருவத் திருமேனி குளேயும் கடந்துள்ள குணரூபத்தால் ஆதாரங்களில் எழுந்தருளியிருந்து ஆண்டுகொண்டு. ஆலங்கடந் தது ஒன்று — ஆலகால விஷத்தையும்வென்றடக்கிய தாகிய ஒரு பரம்பொருள். அதீன அறிவார் யார் என முடிக்க. (197)

ஆறும் இருபதுக் கையஞ்சு மூன்றுக்குந் தேறு மிரண்டு மிருபத்தொ டாறிவை கூறு மதியொன் நினுக்கிரு பத்தேழு வேறு பதியங்க ணுள்ளிதித் தானே.

1.18 x 1

விதித்த <sub>இருப</sub>த்தெட் டொடுமூன் றறையாகத் . தொகுத்தறி முப்பத்து மூன்று தொகுமின் பதித்தறி பத்தெட்டும் பாரா திகணுல் உதித்தறி மூன்றிர**ண்** டொன்றின் முறையே<sub>.</sub> 747

இம் – எனின், சித்தா் மரபுபற்றிய மாத அளவை <sup>கூறு</sup>தல் நுதலின.

விளங்க [ பொருளமை 9 நன் கு <sup>ബിസ്പ്</sup>ം. ] (198 199 )

முறைமுறை யாய்ந்து முயன்றில ராகில் இறையிறை யார்க்கும் இருக்க அரிது மறையது காரண மற்றென்று மில்ல பறையறை யாது பணிந்து முடியே.

748

இம் - எனின், காலமறிந்து ஒழுகுக என்று உணார்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இவற்றை முறைப்படி ஆராய்ந்*து*. முயன் <sub>றிலரா</sub> இல் யாராலும் இறைவனணுக்கமாக**ப்** பார்க்கும் அற்பமும் இருக்க இயலாது. இவ்வளவு மறைவாகக் கூறிவைத்த காரணம் வேறென்றும் இல்கே; தம்பட்டமடிக்காமல் வணங்கி முடியுங்கள் என்றேவாறு. 🗑 (200)

முடிந்த தறியார் முயல்கின்ற மூர்க்கச் இடிஞ்சில் இருக்க விளக்கெரி கொண்டு கடிந்தனல் மூளக் கதுவவல் லார்க்கு நடந்துடும் பாரினில் நண்ணலு மாமே. 749

இ**ம் – எனின், காலத்தை**வெல்**லும் உபா**யம் உணர்த்**து தல்** நுதலிற்று.

இ — ள்: இவ்வண்ணம் மறைத்து வைத் தமையை யறியாதாராய், வீணே முயற்கிக்கின்ற மூடர்கள், அகலிருக்க விளக்கினே ஏற்றி, தடை குளேக் கடிந்து அனல் மேலும் மூளப் பற்றவைக்க வல்லவர்க்கு, அழியு முலகில் அழியா திருக்கலும் ஆம் என்றவாறு.

இடிஞ்சில் - அகல்; என்றது உடிஃ. தமது உடலில் பிராண இக்கொண்டு விளக்கெரியாகிய குண்டலினியை எழுப்பித் தடையாயுள்ள கிரந்தி கீளுப் பேதித்து. உச்சியில் அனல் மூளும்வண்ணம் பற்ற வைக்கவல்ல சிவயோகியர் மரணமின்றி நெடிதுவாழலாம் என்பது கருத்து. (201)

நண்ணுஞ் சிறுவிர ஞணுக மூன்றுக்கும் பின்னிய மார்பிடைப் பேராமல் ஒத்திடும் சென்னியின் மூன்றுக்குஞ் சேரவே நின்றிடில் உன்னி யணேந்திடும் ஓவியந் தானே. 750

இ**ம் – எனின், உன்ப**ுகத் தியான**ம்** உணர்த் துதெல் நுதலிற்று.

இ — ள்: அடையப்பெற்ற சிறுவிரல் பருமன் உள்ளதான நாடிகள் மூன்றற்கும் பல நரம்புகளும் பின்னித் திரிகின்ற இதயத்தில் பெயராமல் ஒத்துக் கிடக்கும். அவைகள் தஃக்கண்ணுள்ளனவாகிய சூரிய, சந்திர், அக்கினிமண்டலத்திற்கும் ஒப்ப நின்றுல் ஓவிய வடிவ**மான உன்ம**ரைக்தி கருணே<sup>.,</sup> கூர்ந்து அணேவள் என்றவாறு.

இடக‰ பிங்கணே சுழுமுனேயாகிய நாடிகள் மூன்றும் இதயத்திலுள்ள சுவாசகோசம்வரை நீங்கா மல் ஒத்திருக்கின்றன. அவைகள் அந்நிஃயி லிருந்தும் மேலெழும்பி பிரமரந்திரத்திலுள்ள மூன்று மண்டலங்களிலும் ஒத்து நிற்குமாயின் உன்மணே வெளிப்படும் என்பது கருத்து.

நாகம்போலச் சுருண்டு கிடத்தலின், மூன்று நாடிகளும் உருவாலும் தொழிலாலும் நாகம்என்ற குறிப்புப் பெயரால் வழங்கப்பட்டன. அந்த நாடியின் பருமன் சிறுவிரல் போன்றும், உருவம் நாண்போன்றும் இருத்தலின் சிறுவிரல் நாண் நாகம் எனப்பட்டது.

பின்னிய மார்பு: பல நாடிகளும் பின்னிக்கிடக் கின்ற மார்பு. இதயத்தில் உள்ள சுவாசயத்தில் நரம்புகள் யாவும் பின்னிக்கிடத்தலின் இங்ஙனம் கூறப் பெற்றது. அவற்ருடு சிறந்த இந்நாடிகள் மூன்றும் கலந்து சுவாசத்தை இழுத்துக் குருதியைச் சுத்தி செய்து வெளிப்படுதலின் பேராமல் ஒத்திடும் என்றருளினர்.

இவை மூன்றும், சென்னியில் உள்ள மூன்றுக் கும் இணப்புண்டாய் நிஃபெறுமாயின் உன்மனி ( மனேன்மனி ) வெளிப்பட்டு அருளுவள் என்ப தாம்.

புடை பெயர்ச்சியின்றி, அழகிதாய், தியானிப் பவன் மனத்தைத் தன்வசப்படுத்திப் புறம் போக

1

விடாமல் பிணேத்து இருத்தலின் ஓவிய வடிவமான உன்மண என்றுர். (202)

ஓவிய மான வுணர்வை அறிமின்கள் பாவிக ளித்தின் பயனறி வாரில்லே தீவிணே யாமுடல் மண்டல மூன்றுக்கும் பூவில் இருந்திடும் புண்ணியத் தண்டே.

751

இம்- எனின், சுழுமுண வழியாக உன்மணத் தியானம்செய்க என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: ஓவியம்போன்ற தியான ஞானத்தை அறியுங்கள்; பாவிகள் இதன் பயீன அறிகின்ருர்க ளில்ஃ. தீவிண்யால் விளந்த இவ்வுடற்கண் உள்ள மண்டலங்கள் மூன்றுக்கும் மேலுள்ள ஆயிர இதழ்க் தாமனரப்பூவில் இருக்கும் இப்புண்ணிய நாளமாகிய சுழுமுனே நாடி என்றவாறு.

சுழுமூனே நாடியானது சகத்திரார சக்கரத்தின் தண்டாக, பாவ கன்மத்தால் வினேந்த இவ்வுடலி லுள்ள மூன்று கிரந்திகளேயும் வியாபித்து நிற்கும் என்பது பின்னிரண்டடிகளாலும் உணர்த்தப் பெறுகின்றது. (293)

தண்டுடன் ஓடித் தஃப்பெய்த யோகிக்கு மண்டல மூன்று மகிழ்ந்துடல் ஒத்திடுங் கண்டவர் கண்டனர் காணர் விணப்பயன் பிண்டம் பிரியப் பிணங்குகின் ருரே.

752

இம் — எனின், உண்மை ஞானியாியல்பு உணார்த் தேதெல் நாதலிற்று. இ-ள்: வீணுதண்டமாகிற முதுகந்தண்டோடு பிணேந்து சென்று பிரமரந்திரத்தை அடைந்த யோகிக்கு சோம சூரியாக்கினி மண்டலங்கள் மூன்றும் மகிழ்ந்து உடற்கண் ஒத்திருக்கும். இந்த உண்மையைக் கண்டவர்களே உண்மை ஞானிகள். இதணே அற்யாதார், விணப்பயன்களே நுகர்வதற் காகக் கிடைத்த உடலம் அழிய மாறுபடுவர் என்றவாறு.

தண்டு – முதுகந்தண்டு. அதனுடன் ஓடுதல் – இடகஃ பிங்கஃ சமுமுண நாடிகள் இதனுடன் மாறிப் பிணந்தும், நடுவாகவும் மேலே ஓடுதலின் அவற்ருடு தானும் சென்று தியானித்தல். மூன்று மண்டலங்களும், தம்முள் ஒத்துநின்று யோகிக்கு உதவுதஃ ஒத்திடும் என்றருளினர்.

பிணங்குகின்றுர் — மாறுபடுகின்றூர். உடல் பிரிய உணர்வு அற்றுப்போகின்றனர் என்பது. (204)

பிணங்கி அழிந்திடும் பேறது கேள்நீ அணங்குள ஞதித்த ஞறு விரியின் வணங்குட னேவந்த வாழ்வு குஃந்து சுணங்கனுக் காகச் சுழல்கின்ற வாறே.

753

இம் - எனின், அவ்வண்ணம் உணரார் நிலேக்கு இரங்கு தல் நுதலிற்று.

இ—ள் : அங்ஙனம் மாறுபட்டு அழிந்திடும்பேறு வந்தவழியை நீ கேட்பாயாக. அது வருத்துந் தன்மை வாய்ந்த சூரியனுடைய விரிந்த வழியாம். அதனுல் அனேவரும் வணங்கத்தக்க வாழ்வும் கெட்டு நாய்க்காகச் சுழல்கின் றபடியாம் என்றவாறு.

அது, அணங்குளன் ஆதித்தன் விரியின் ஆறி எனக்கூட்டி, அவ்வழி வருத்தும் தன்மையுடைய ஞுதிய சூரியனுடைய விரிந்த வழியாம் எனப் பொருள் கொள்க. இன் தவிர்லழிவந்த சாரியை. சூரியன் கதியால் ஆயுள்கழித‰ இங்ஙனம் கூறிஞர். '' நாௌன ஒன்று போற்காட்டி உயிரீரும் வாள்" என்ற வள்ளுவர் உரையும் தெளிக.

வணங்கு — வணங்கு தல். முதனிஃத் தொழிற் பெயர். வணங்கு தலுடனே வந்த வாழ்வு என்றது பலரும்போற்ற வாழ்கின்ற வாழ்வு.

சுணங்கனுக்காகச் சுழலு தலாவது இறந்தபின் நாய் உண்ண உடஃப் பேணிவாழ்தல். (205)

சுழல்கின்ற வாறின் துணேமலர் காணுன் தழலிடைப் புக்கிடுந் தன்னு ளிலாமற் கழல்கண்டு போம்வழி காணவல் லார்க்குக் குழல்வழி நின்றிடுங் கூத்தனு மாமே.

754

இம்-எனின், பிரமரந்திர வழியே சிவதரிசன**ம்** செய்க எ**ன்**பது உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அங்ஙனம் சுழல்கின்றபடியால், இனிய இரண்டான திருவடிமலரைக் காணு நக, நெருப்பில் வீழ்ந்து மடியவிருக்கும் உடலாகிய தன்னுள் இலாமல், திருவடியைக்கண்டு மேலே செல்லும் வழியைக் காணவல்லவர்க்கு, பிரமரந்திரமாகிய ஆஞ்ஞையின் வழியே நிஃபெற்ற கூத்தப்பெரு மானும் ஆவர் என்றவாறு. திருவடியைக் காணுமைக்கு ஏது முற்றிருமந்தி ரத்திற் கூறயாங்கு. சுழலுதலாம் என அனுவதித் தது. துணேமலர் – திருவடி. தன் என்றது உடஃ.

திருவடியைத் தரிசித்து, மேலாதாரங்களேப் பற்றி உயர்ந்து, உடகேக்கடந்த துவாதசாந்தம் வரையில் செல்லின், திருக்கூத்தணேத் தரிசிக்கலாம்; அவரே அருள் கூர்ந்து வெளிப்படுவர் என்பது கருத்து. குழல் – பிரமரந்திரம். (206)

கூத்தன் குறியிற் குணம்பல கண்டவர் சாத்திரந் தன்ணேத் தஃப்பெய்து நிற்பர்கள் பார்த்திருந் துள்ளே அனுபோக நோக்கிடில் ஆத்தனு மாகி யலர்ந்திரு மொன்றே. 755

இம் – எனின், திருக்கூத்துத் தெரிசித்தார் சேரு**ம்** பயனி துவென்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: கூத்தணக் குறித்து நிற்பதால் வினேயும் பயன் பலவற்றையும் கண்டவர்கள். அவனுண்மை யியல்புகளே உணர்த்தும் மெய்ந்நூற்பொருளே அறிந்து அநுபவித்து நிற்பார்கள். சாத்திரவழி நின்று உள்ளே தியானித்து வினையும் அநுபவத்தை அறியின். மிக விருப்புடையஞய் ஏகணுகை விளங்குவண் என்றவாறு.

குறியில் • குறித்துணர்தலால், திருவடித் தியானம் சேர்ந்தார் மெய்ப்பொருளறிவு சேர்வர்: சாதகராவர்; அநுபவம் முதிர்ந்து பேரன்பராக அநந்நியபாவம் எய்துவர் என்பது கருத்து. ஆத்தன் - அன்பன்; ஆப்தன் என்பதன் சிதைவு, அளர்ந் திடும் ஒன்றே என்பதும் பாடம். (207)

ஒன்றில் வளர்ச்சி உலப்பிலி கேளினி நன்றென்று மூன்றுக்கு நாளது சென்றிடும் சென்றிடு முப்பதுஞ் சேர இருந்திடிற் குன்றிடைப் பொன்திகழ் கூத்தனு மாமே. 756

இம் - எனின், அங்ஙனம் அநந்நியமாயிருத்தலின் பெயனறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்; அங்ஙனம் ஒன்றியிருத்தலால் விளேயும் வளர்ச்சிகள் அளவற்றனவாம். இனிது கேட்க. நல்ல தென்று, ரேசக பூரக கும்பங்களாகிற மூன்றுலும் ஆயுள் கழியும், ஆகையால் அங்ஙனம் கழியும் நாட்கள் உளவாகாமல், முப்பதுநாள் பூரண கும்பகஞ்செய்து இருந்தால் மேருமஃ உச்சியில் விளங்கும் திருக் கூத்தனுமாவான் என்றவாறு

ஒன்றில் - ஒன்றிஞல் என விண எச்சம். மூன்று — ரேசகமாதி மூன்று; இடகஃ பிங்கஃல சுழுமுண்யாகிய நாடி மூன்றுமாம். உச்சுவாச நிச்சுவாசங்களால் நாட்கள் கழியும். அங்ஙனம் கழியுநாட்கள் முப்பது ஒரு சேர கும்பகஞ்செய்து இருக்கின், மேருமஃயில் விளங்கும் சிவனும் ஆவர் என்பது. பொன்மேரு என்றது உடஃ. கூத்தன் என்றது துவாதசாந்தப் பெரு வெளியில் விளங்கும் லயசிவத்தை. (208 கூத்தவன் ஒன்றிடுங் கூர்மை அறிந்தங்கே ஏத்துவர் பத்தினில் எண்டிசை தோன்றிடப் பார்த்து மகிழ்ந்து பதுமரை நோக்கிடிற் சாத்திடு நூறு தீலப்பெய்ய லாமே.

757

இம் - எனின், நூறுண்டு வொழும்முறை உணார்த் தூதல் நுதலிற்று.

இ- ள்: கூத்தப்பெருமானுகிய பிராணன் பொருந்தும் மேன்மையை அறிந்து பத்திதழ்களே யுடைய அந்த அநாகதத்தானத்திலிருந்து மேலே ஏற்றுவர். அங்கே எட்டிதழ்களேயுடைய அநாகதத் தானம் தோன்றக். கண்டு மகிழ்ந்து, அத்தாமரை யில் வீற்றிருக்கக் கூடிய சிவத்தைத் தரிசிக்கில், நூல்களில் சொல்லிய வண்ணம் நாருண்டு உடலோடு கூடி வாழலாம் என்றவாறு.

கூத்தவன் என்றது உடஃக் கூத்தாட்டும் பிராணண. கூர்மை – மிகுதி. மேன்மை நட்பமு மாம். அங்கு என்ற கட்டு பத்திதேழ்களேயுடைய நாபியாகிய மணிபூரகத் தானத்தை உணர்த்திற்று. பத்தினில் – பத்திதழ்களில். ஏத்துவர் – ஏற்றுவர்; அதாவது மணி பூரகத்திலிருந்து மேலும் உயர்த்துவர். ஏற்றுவர் சாற்றிடும் என்பன எதுகை நோக்கித் திரிந்தன.

எண் தசை – எட்டி தழ்த் தாமரையாகிய அநாகதத் தானமாகிய இதயம் தோன்ற அதணக் கண்டு மகிழ்ந்து, அங்கே வீற்றிருக்கும் மகேசணேத் தரிசிக்கின் நூருண்டு வாழலாம் என்பது விளக்கியவாறு. பத்தினில் எண்திசை தோன்றிட என்பதற்கு இருந்து புறப்பட்ட மூலமாகிய பூமியும். எல்லா வற்றிற்குமேலணேத்தும் ஒடுங்க இடந்தந்து நிற்கும் ஆகாயமும் நீங்க, ஏனேய எட்டுத் திசைகளேயும் காணில் என உரைகூறலும் ஒன்று. விட்டமையாற் பூமியும். எட்டியுள்ளமையால் அந்தரிட்சமும் புலப் படாதொழிய ஏனேய விளங்கின என்பதாம். (209)

சாத்திடு நூறு தஃப்பெய்து நின்றவர் காத்துடல் ஆயிரங் கட்டுறக் காண்பர்கள் சேர்த்துடல் ஆயிரஞ் சேர இருந்தவர் மூத்துடன் கோடி யுகமது வாமே.

758

இம் - எனின், நாருண்டு வாழக்கற்றவர்கள் பல் **யுகமு**ம் வாழ்வர் **என்பது உண**ர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: சொல்லப்பட்ட நூருண்டு வரழ்ந்தவர் கள், கிடைத்த இவ்வுடஃயே காத்து ஆயிரம் ஆண்டு கட்குக் குஃயாதவண்ணம் காப்பார்கள். இவ்வண்ணம் ஆயிரம் ஆண்டு வாழ்ந்தவர்கள். பலயுகம் அறிவான் முதிர்ந்து வாழலாம் என்ற வாறு.

நூறு, ஆயிரம் என்பன எண்ணுகு பெயராக ஆண்டுகளே உணர்த்தின. இத்தொகைச் சொற்கள் பலகாலம் வாழலாம் என்பதை உணர்த்தின. (210)

உகங்கோடி கண்டும் ஒசிவற நின்று அகங்கோடி கண்டு ளயலறக் காண்பர்கள் இவங்கோடி விட்டுச் செறிய இருந்தங்கு உகங்கோடி கண்டங் குயருறு வாரே. இப்-எனின், அதற்கு மேலும் அநந்நியமாயிருந்து உயர்வர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: அக்ஙனம் யுகம் பல கண்டு தளர்வற நிஃபெற்று மனத்தால் முடிந்த பொருளாகிய சிவத்தைத தரிசித்து, அதனுள் பிரிவறத் தான் விளங்கு நிஃயைக் காண்பார்கள். பின்பு சிவமாகிய முடிந்த பொருளேயும் விட்டு அநந்நியமாயிருக்கும் நிஃயைக் கண்டு உயர்வினே அடைவர் என்றவாறு,

ஒ இவு — தளர்வு. அநவரத தியானத்தை அறிவித்தவாறு, அகம் கோடி கண்டு – மனம் முடிந்த இடத்தைக் கண்டு; அதாவது மனமும் கடந்த நிஃயை அறிந்து என்பதாம். உள் — சிவத்திற்குள். ஷியாபகமாகிய சிவபரம் பொருளி னுள் தான் ஏகதேச வியாப்பியமாய்த் தாடீல போல அடந்தியிருத்தீலத் தரிசித்து. தான் சிவபரம்பொருளுக்கு வேருகாதிருக்குந் தன்மையை அறிவார்கள். மனம் கோடி — மனம்முடிந்த இடம்.

சிவம் கோடி விட்டு – சிவமாகிற் இறுதியான பொருகு பெய் வட்டு, வியாபக வியாப்பியமாயிருக் குந் தன்மையையும் கழன்றுபோக, புணர்ச்சி வயத் தால் தன்கு மறந்த தஃவிபோலத் தன்வசமழிந்து. செறிய – வியாபகமாக. இந்நிஃயில் பல யுகங்கள் இருந்தவர் உயர்வற உயர்ந்த நலம் எய்துவார்கள் என்பது கருத்து.

உயருறு வாருல் கத்தொடுங் கூடிப் பயனுறு வார்பலர் தாமறி யாமற் செயலுறு வார்சிலர் சிந்தையி லாமற் கயலுறு கண்ணியைக் காணக் லாரே. இத்தை இ**ம் - எனின்,** இவ்வண்ணமிருந்து பயனுறுவார் இருக்கவும் பலர் அங்ஙனம் ஆயிற்றிலரே என்றி இரங்குதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இங்ஙனம் உய்தஃ அடைபவர்களே உலகத்தோடும் கூடிய பயனே அடைந்தவராவார். பலர் தாம் இவ்வுண்மையை யறிந்துகொள்ள மாட்டாமையால் கன்மங்களே மேலும் மேலும் சட்டுவாராயினர். சிலர் மனமில்லாமையால் கயற் கண்ணயாகிய பெருமாட்டியைத் தரிசிக்காராயினர் என்றவாறு

தாயே தந்தையை அறிவிக்கத் தனயன் அறிந்து அவனிடமிருந்து அறிவும் பொருளும் ஆற்றலும் பெறுகின்று தெலின், அவன் மனத்தைப் பல வணர்ச்சிகட்கு இடமாக்கினமையின் முதலிற் ருயையே அறிகிலனுப்ப் பின்னர் முறையே சிவத்தையும், பரஞானத்தையும் பரபோகத்தையும் உணரான மினன் என்றவாறு. பரபோகந் துய்த்தவர்களே உடலேக்கொண்டு உலகத்தொடு கூடியிருக்கின்ற பயீனக் கண்டவராவர் என்பதாம். " உடலெடுத் துழலும் ஊமர் ஒன்றையு முணரார்" என்று இரங்கிக் கூறியதும் இப்பொருட்டு. (212)

காணகி லாதார் கழிந்தோடிப் போவர்கள் நாணகி லாதார் நயம்பேதி விடுவர்கள் காணகி லாதார் கழிந்த பொருளெலாங் மூகு காணதி லாழற் கழிகின்ற வரறே, நடத்த 761

ு இடு வெளின், அநிபவஞ்ஈன்மில்லா தார் அரணக் காணுர் என்பதுணர்த்து தல் நிதலிற்று வகுகு கூறுக

762

My Addison

இ - ள் : சிவதரிசனம் செய்யாதார் பிறந்ததன் பயனெய்தாமற் கொன்னே கழிவர். வெட்கமில்லா சாத்திரநயங்களேப் பேசிப்பேடுத் தார் வீணுகச் தம்மநுபவத்திற்குக் கொண்டுவராமல் விடுவர். சிவதரிசனம் செய்யாதார் கழிந்த பொரு<del>ள்</del> களீனத்தும் எஞ்ஞான்றும் காண முடியாமல் அழிந்துபோவது இவ்வாரும் என்றவாறு.

நய**ம்படப்** பேசுவதற்காக சாத்திரங்க**ள்.** இறைவணல் அருளிச்செய்யப்பட்டனவல்ல.அறிந்து உயர அருளப்பட்டவை. அநுபவித்து உணராதாரை நாணமிலார் என எள்ளியவாறு. விடுவார்கள் என்ற சொல்லாற்றல் பயன்படுத்தா**து** கழிப்பார்கள் என்பத2ீன விளக்கி நின்றது.

பிருதிவி முதற் குடிவேரையில் கண்டுகழிக்க வேண்டியிருக்கின்ற அவற்றை அறியாமலே தாமே கால எல்ஃவயிற் கழலவிட்டவர்கள் உண்மைஞானம் எய்தாமையின் எப்போதுமே காணுமாற்றலின்றிக் கழிந்துபோவார் என்பது கருத்**து** 🐭 

கழிகன்ற அப்பொருள் காண்கி லாதார் கூடியும் கழிகின்ற அப்பொருள் காணலு மாகுங் கழிகின்ற வுள்ளே கருத்துற நோக்கிற் கழியாத அப்பொருள் காண்லு மாமே. இரைப்பொருள் காண்லு மாமே.

இம் - எளின் , இவ தரிச்சூம் இசய்பின் குறுமை விட்டுக் கழிவனவற்றையும் காணவரம் என்பது உணர்த்து தல் முதலிற்று வகுகு வகையாக கர்களுமுக இ - ள் : நம்மைவிட்டுப் பிரிகின்ற தத்துவ தாத்துவிகங்களே அற்பாதார் வீணே கழிகின்ற மனத்துள் அங்ஙனம் கழியாதவல் எணம் கருத்தூன் நித் தியானித்தால், என்றும் அழியாத அப்பொரு ளாகிய சிவத்தை அறியலாம்; அங்ஙனம் அறியின் நம்மைவிட்டுக் கழி கின்ற தத்து வங்களேயும் காணலாம் என்றவாறு.

மஃயுச்சியில் நிற்பவர்க்குக் கீழுள்ள பொருட் கள் எளிமையிற் காணப்படுமாறுபோல, தத்துவ தாத்துவிகங்களேக் கடந்து சிவதரிசனர் செய் வார்க்கு அவைகள் தம்மைவிட்டு விலகுதல் நன்கு விளங்கும் என்பது கருத்து. மலத்து எழுந்திய புழு அதணே மலம் என்று அற்யாதவாறு போலச் சிவங் காணர் கழியும் பொருள்களாகிய தத்துவங்களேயும் காணர் என்பதாம்.

கண்ணன் பிறப்பிலி காணந்தி யாயுள்ளே எண்ணுந் திசையுடன் ஏகாந்த குயிடுந் திண்ணென் றிருக்குஞ் சுவகதி யாநிற்கும் நண்ணும் பதமிது நாடவல் லார்கட்கே. 763

இம் - எனின், சிவயோகியார் சேருமிடம் இது வென்றல் நுதலிற்று.

இ - ள்: முக்கண்ணனும், பிறப்பில்பெப்மானும், எமக்கு ஆசாரியமூர்த்தியுமாயுள்ள சீபரமேசுரன ஆவியினுள்ளாக ஆராய்ந்து காண்க அங்ஙனம் காண்பார்க்கு அவன் எண்ணப்படுகின்ற திசைக ளுடன் ஒன்றி, உலகமே தாகை நிற்கும். உறு தியாக நிற்கும் சிகார வகாரங்கள் நம்மைவந் தடையும். இதனே ஆய்ந்து அநுபவிக்க வல்லார் கட்கு அடையத்தக்க நிலே யிதுவே பாம் என்றவாறு.

கண்ணன் என்பது, ஆக்கன் பல்லன் என்பன போலக் கண்ணிற் சிறப்புடையான் என்னும் பொருளது. கண் மிகுந்திருப்பினும் ஆது சிறப்புத் தானே! ஆதலால் முக்கண்ணன் கண்ணனெனப் படுதல் பொருந்தும் என்றறிக. நந்தி - ஆசாரியன். உள்ளே ஆய் காண் எனப் பிரித்துக் கூட்டிப் பொருள் காண்க. உள்ளே - ஆன்மாவினிடமாக.

எண்ணுந்திசை — ஒன்று இரண்டு எட்டு பத்து என்று எண்ணப்படுகின்ற திசை. ஏகாந்தன் — ஒன்ருய்க் கலந்து நிற்பவன். திண்ணென்று இருக்கும் சிவ - உறுதியாக ஆன்மாக்களே உய்விப் பேம் என்று திருவுளம்பற்றியிருக்கும் சிகாரமாகிய சிவமும், வகாரமாகிய சத்தியும். ஆதியா நிற்கும் — அருளால் தாமே வந்து பொருந்தாநிற்கும், 'கதிப் பவரில்ஃயா நம்'' என்புழிப்போலக் கதித்தல் அடைதல் என்னும்பொருளது.

இதுவே நாடவல்லார்க்கு நண்ணும் பதம் என உறுதியும் கூறியவாறு; (215)

நாடவல் லார்க்கு நமனில்ஃ கேடில்ஃ நாடவல் லார்கள் நரபதி யாய்நிற்பர் தேடவல் லார்கள் தெரிந்த பொருளிது கூடவல் லார்கட்குக் கூறலு மாமே.

764

இம்– எளின், பயன் கூறிப் பலரை வழிப் படுத்துகை என்றல் நுதலிற்று. இ – ள் : இவ்வண்ணம் அறியவல்லவர்கட்கு, நமனில்ஃ; துன்பமிம்ஃ; இவ்வுலகில் அரசராவர். மேன் மேலும் தெரியவல்லார்கட்கு விளங்கும் பொருளிதுவேயாம், இவ்வுண்மையை உம்முடன் கூடவல்லவர்கட்கும் சொல்லுதலுமாம் என்றவாறு.

நாடவல்லார்கட்கு மரணம் இல்லே, துன்ப மில்லே. அரசபோகத்து வாழலாம். இந்த உண்மை எம்மைப் போலத் தேடவல்லார்கள் தெரிந்த உண்மையாம். இதனே நீங்களும் உங்களுடன் கூட வல்ல பக்குவர்களுக்குச் சொல்லலாம் என்பது கருத்து.

கூறும் பொருளி தகார வுகாரங்கள் தேறும் பொருளிது சிந்தையுள் நின்றிடக் கூறு மகாரங் குழல்வழி யோடிட ஆறும் அமர்ந்திடும் அண்ணலு மாமே. 765

இம் – எளின். சொல்லத்தக்க உண்மை இதுவே யென்றுணர்த்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நீங்கள் சொல்லத்தக்க பொருள் இது அகார உகாரங்கள். தெளிந்த பொருள்களாகவுள்ள இவை இரண்டும் நும் சிந்தைக்கண் நிஃ பெற சொல்லப்படுகின்ற மகாரமாகிய நாதம் சுழுமூஃன யாகிய நடுநாடியின் வழியே மேலேறிச் செல்ல, ஆறு ஆதாரங்களிலும் எழுந்தருளியுள்ள சிவம் வெளிப் பட்டுத்தோன்றும் என்றவாறு.

அகாரம் சிவமும், உகாரம் சத்தியும், மகாரம் மே லமுமாதலின் முன்னிரண்டும்மனத்திலிருக்க, நாத மாகிய சுத்தமாயாமலம் பிராணவேடு சுழுமுனே வழியாகப் புருவமத்தியையடைய அங்கே சதாசிலம் வெளிப்படும் என்பது கருத்து. ஆம்-ஆகும்; தோன்றும் என்பதாம். (217)

அண்ணல் இருப்பிட மாரும் அறிகிலர் அண்ணல் இருப்பிடம் ஆய்ந்துகொள் வார்கட்கு அண்ணல் அழிவின்றி உள்ளே அமர்ந்திடும் அண்ணலேக் காணில் அவனிவ குகுமே. 766

இப் - எனின், சிவம் எழுந்தருளியிருக்குமிடமும், காண்பார் எய்தும் பயனும் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சிவபெருமான் எழுந்தருளியிருக்கும் இடத்தை யாரும் அறியமாட்டார். அதண அறிந்து கொள்வார்களுக்கு, அவன் தோற்றக் கேடுகளின்றி என்றும் ஒருபடித்தாய் எழுந்தருளுவன். அவண அனவரதமும் தரி சிக்கின் அவனேதோனும் என்றவாறு.

தோற்றக்கேடுகள் என்றது மணியுட் சோதி போலவும், பாலினுள் நெய்போலவும் வெளிப் பட்டும் மறைந்தும் நிற்றல். (218)

அவனிவ ஞகும் பரிசறி வாரில்ஃ அவனிவ ஞகும் பரிசது கேள்நீ அவனிவ ஞேசை ஒளியினுள் ஒன்றிடும் அவனிவன் வட்டம தாகிநின் ருனே.

767

இம் - எளின், சிவமே தாஞந்திறம் தெரிவித்தல் நுதலிற்று- இ – ள் : சிவன் தாஞகும் தன்மையை அறிவார் யாரும் இல்ஃ. அத்தன்மையை நீ கேட்பாயாக. சிவமும் ஆன்மாவும் ஓசையும் ஒளியும்போல உள்ளே ஒன்ருய் நிற்கும். புன்னர் சிவமும் உயிரும் வட்டமா கிய பிரணவமாகி நிஃ பெற்றனர் என்றவாறு.

பிரணவை வட்டத்துள் முதலும் முடிவும் இல்ஃ யொஞற்போல, இவர்களும் முதலும் முடிவுமின்றிக் கலந்திருப்பர் என்பதாம். (219)

வட்டங்க ளேழு மலர்ந்திடும் உம்முளே சிட்டன் இருப்பிடஞ் சேர அறிகிலீர் ஒட்டி யிருந்துள் உபாயம் உணர்ந்திடக் கட்டி இருப்பிடங் காணலு மாகுமே.

768

இம் – எளின் . இறைவன் கரும்பினிற்கட்டி போல இனிப்பர்; அவரிருப்பிடம் அறியலாம் என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வட்டங்களாகிற ஆதார சக்கரங்கள் ஏழும் உம்முள்ளே மலரும். அவற்றுள் சிட்டஞ்கிய சிவனிருக்குமிடத்தைச் சேர அறியீர்கள். ஒன்றித்து நின்று உபாய நிட்டைசெய்யக் கரும்பினிற்கட்டி போல்வான் இருப்பிடத்தை நீவிரும் அறியலாம் என்றவாறு.

வட்டங்கள் ஏழு – ஆருதாரங்களும் துவாத சாந்தமும். அவற்றை வட்டமென்றது சக்கரவடி வாதலின். சிட்டன் - சிவன், ''சிட்டஞர்க்கிடமாவது திருநின்றி யூரே'' என்பதும் காண்க. ஒட்டி – பொருந்தி; அதாவது ஒன்றியிருந்து. கட்டி - கருப் பங்கட்டி, ' கரும்பினிற் கட்டிபோல்வார் கடவூர் வீரட்டனுரே '' என்றதும் காண்க, (220)

காணலு மாகும் பிரமன் அரியென்று காணலு மாகுங் கறைக்கண்டன் ஈசணேக் காணலு மாகுஞ் சதாசிவ சத்தியுங் காணலு மாகுங் கலந்துடன் வைத்தே.

769

இம்- எனின், ஆதாரங்களில் அவ்வவ் இறைவர் கூளத் தரிசிக்கலா**ப் என்**பதாணர்த்து தெல் நாதலிற்று.

இ - ள் : பிரமன் என்றும் அரியென்றும், காள கண்டராகிய ஈஸ்வரன் என்றும், சவாசிவசத்தி யென்றும் தரிசிக்கலாம். அங்ஙனம் தரிசிக்கவே உயிருக்குயிராகக் கலந்துடதை இருக்கும் வண்ணம் அமைத்தது காணலாகும் என்றவாறு.

மூலா தாரத்திற்குப் பிரமனும், சுவா திட்டான த் திற்கு அரியும், மணிபூரகம் விசுத்திகட்கு உருத்திர மகேசுரர்களும், அநாகதத்திற்குச் சதாசிவனும் மனேன் மணியும் அதிதெய்வங்களா தலின் இவர் கீனத் தரிசிக்கலாம் என்பது கருத்து. (221)

## 15. **എപ്**പ്പെട്കുക

தமக்கெனப் பால்வரை தெய்வத்தாற் பகிர்ந்து அளிக்கப்பெற்ற காலவெல்ஃயை அறிந்தாலல்லது அதணேத் தாண்டும் உபாயம் மேற்கொள்ளப் படாமையின் இப்பகுதியால் தமக்குள்ள ஆயுளேத் தேர்ந்துகொள்ளும் முறைகளேத் தெரிவிக்கின்ருர் ஆசிரியர். அதிகார இயைபும் இதணுனே விளங்கும். வைத்தகை சென்னியில் நேரிதாய்த் தோன்றிடில் உத்தமம் மிக்கிடில் ஓராறு திங்களாம் அத்த மிகுத்திட் டிரட்டிய தாயிடில் நித்தல் உயிர்க்கொரு திங்களில் ஓசையே. 770

இம்- எனின், ஆயுள அறியுமுறை உணர்த்துதெல் நுதலிற்று

இ - ள் : தஃயின்மேல் வைத்த கை சிறுக்கத் தோன்ருமலும், பருத்துத்தோன்ருமலும் நேரிதாய் நிற்பின் உத்தமமாம். பருத்துத் தோன்றின் ஆறி மாதங்களில் மரணமாம். கை யிரண்டுபங்கு பருத் துத் தோன்றினுல் நிச்சயம் ஒருமாதத்திற்குள் மரணமாம் என்றவாறு.

ஓசை - பிராணன்.

(222)

ஓசையும் ஈசனும் ஒக்கும் உணர்வின்கண் ஓசை யிறந்தவர் ஈசணே உள்குவர் ஓசை யிறந்தவர் நெஞ்சினுள் ஈசனும் ஓசை யுணர்ந்த வுணர்விது வாமே.

771

இம் – எனின், சிவாநுபவஞானமி துவாம் என்று உணர்த்து தல் நுதலின்று.

இ - ள் : பிராணனும் சிவனும் ஒன்றிய ஞானத் தில் உயிராகிய தன்ணே மறந்தவர் சிவத்தைத் தியானிப்பர். அங்ஙனம் தன்ண மறந்தவர் நெஞ்சில் சிவனும் நாதங்கடந்த ஞானமாய் நண்ணுவன் என்றவாறு.

் தன்னேயும் தஃவேணேயும் எண்ணுகின்றபோது இரண்டுபட்ட ஞானம். தன்ணே விட்டபோது தஃவேனேயாகிறது. அத்தகைய நெஞ்சில் ஈசன் நாதங்கடந்த நவைதீர்ந்த போதமாய் விளங்குவன் என்பது கருதது.

ஆமே அழிகின்ற வாயுவை நோக்கிடின் நாமேல் உறைகின்ற நன்மை யளித்திடும் பூமேல் உறைகின்ற போதகம் வந்திடும் தாமே யுலகில் தலேவனு மாமே.

772

இம் - எனின். கழிகின்ற வாயுவும் கட்டுப்படின் சிவானுபவம் சீக்கிரம் சித்திக்கும் என்பதாணர்த்து தேல் நுதலிற்று.

இ-ள்: வெளிச்செல்கின்ற நாலங்குல வாயுவை யும் கண்டு நமக்கே ஆமாறு நோக்கிடின், நாக்கு பிரமரந்திரம்நோக்கி மேற்செல்லுவதால் விளேயும் நன்மைகள் உண்டாம். சகத்திராரத்தில் தங்கும் ஞானம் விளேயும். உயிரே உலகத்தஃவேனுமாவன் என்றவாறு.

உள்ளிழுக்கப்படுகின்ற பன்னி ரண்டங் குலத்தில் கழிகின்ற நாலங்குலம் கட்டுப்படின், நாக்கு மேலண்ணத்தின் வழியாக, புருவமத்தி வரை செல்வதால் விஃாயும் அநுபவம் சிக்திக்கும். அதற்கும் மேலதாகிய மதி மண்டலத்துறையும் மகிழ்ச்சியும் ஞானமுமுண்டாம் என்பது. (224)

தலேவ னிடம்வலஞ் சாதிப்பார் இல்லே தலேவ னிடம்வல மாயிடில் தையல் தலேவ னிடம்வலந் தன்வழி யஞ்சில் தலேவ னிடம்வலந் தன்வழி நூறே. இய்-எளின், நூறு ண்டுவாழு**ம்** உபாயமுரைத்தல் நூதலிற்று.

இ-ள்: எமது படுபாகிய சிவிமருமானுடைய திருவருளால், பிராண்ணே இடது வலது நாக்களின் வழியாக முறைப்படி கட்டுப்படுத்திப் பயில்வார் இல்ஃயாம். தையலாகிய சத்திநாடியாகிய இடக்ஃ யும், தஃவளுகிய சிவபெருமானின் நாடியாகிய பிங் கஃவயும் தன்வழி இயங்கும் நாழிகைகள் ஐந்தில் பிராணன் இடம் வலம்மாறச் செல்லுமாயின் ஆஞ்ஞா சக்கரத்திலுள்ள தஃவனிடம் ஒன்றி வன்மையுடன் வாழும் அவன்வழி நாருண்டாம் என்றவாறு.

தஃவேன் இடம் வலம் சாநிப்பார் இல்ஃ, தையல் தஃவென் இடம் வலம். தன்வழி அஞ்சில். தஃவென் இடம் வலமாயிடில், தஃவேனிடம் வலம் தன்வழி நூறே எனக் கூட்டிப் பொருள்கொள்க.

தஃவேன் – சிவபெருமான். சாநித்தல் - சாதின் செய்தல், பயிலுதல். தஃவேனருளால் பிராணிண இடகஃ பிங்கஃவெழியாக முறைப்படிக் கட்டுப் படுத்திப் பயில்வார் உலகத்து அரியர். இல்ஃ யென்றது அருமை உணர்த்தியது,

தையல் இடம், தஃவன் வலம் என்று நிரனிறையாகக்கூட்டி, தையல் நல்லாளாகிய சத்தி நாடி இடநாடியாகிய இடக்ஃயாம்; பரமபதியாகிய சிவபெருமான் நாடி வலது நாடியாகிய பிங்கஃல யாம்; இந்த இரண்டு நாடிகளில் இயங்குந் தஃல வஞைகிய பிராணன் அவ்வைந்து நாழிகை இயங்கும், வழியில் இடமும் வலமும் மாறியியங்கில் த**ஃவை** ஞைகிய பரமபதியிடம் ஒன்றி நின்று, வல<u>த்</u>துட**ன்** தன்வழி நூ*ரு*கவாழலாம் என ஒருசொல் வருவித்து முடிக்க.

சூரியோதயம் முதலாக இடக‰ பிங்க‰கள் வழியாகப் பிராணன் அவ்வைந்து நாழிகை மாறி யியங்கும் என்பதும், அங்ஙனர் இயங்கும்போது, வெள்ளி முதலிய கிழமைகளில் இடநாடிவழி யாகவும், சனி ஞாயிறு முதலிய கிழமைகளில் வல நாடிவழியாகவும் இயக்கந்தொடங்கும் என்பதும், மாற நடக்கப் பயிற்சி வேண்டும் என்பதும் வார சரத்துள் வகுக்கப்பட்டுள்ளமை கொண்டு தெளிக.

தன் வழி - தனக்கு விஃனப்போகத்திற்கு வாயி லாகக்கிடைத்த உடல். நூறு என்பது எண்ணுத பெயராக நூ*ருண்*டு என்னும் பொருளில் வந்த**து.** 

அஞ்சில் என்பதற்கு அஞ்சே விரலளவு கழியின் என்பாரும் உளர். (225)

ஏறய வாறிவில் எண்பது சென்றிடும் தேறிய ஏழிற் சிறக்கும் வகையெண்ணில் ஆருரு பத்தாய் அமர்ந்த இரண்டையுந் தேறியே நின்று தெளியிவ் வகையே

774

இம் – எனின்; எண்பதும், அறுபதுமாகிய ஆண்டு கள் வாழும் உபாயம் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் ் ஆறு விரலள்வு பூரகமாகப் பிராணன் இருக்குமாயின் எண்பது ஆண்டு வாழலாம். ஏழு விரலாவு பூரிக்கப்பட்டு நிலேயை ஆராயின், அறுபது ஆண்டு இருக்கலாம். முற்கூறப்பட்ட இவ்விரண்டு நிஃகௌயும் தெளிந்து நின்றை இவ் வகை தெளிவாயாக என்றேவாறு.

சரம் அதிகாரப்படுதலின் ஆறு என்றது ஆறி விரலளவான பிராணணே உணர்த்திற்று. ஏறிய – பூரிக்கப்பட்ட எண்பது – எண்பது வயது. அங்ஙன மே ஏழுவிரலளவு பூரிக்கப்படுமாயின் அறுபது ஆண்டு வாழலாம் என்பதாம். (226)

இவ்வகை எட்டும் இடம்பெற ஓடிடில் அவ்வகை ஐம்பதே யென்ன அறியலாஞ் செவ்வகை ஒன்பதுஞ் சேரவே நின்றிடின் முவ்வகை யாமது முப்பத்து மூன்றே.

775

இம் – எளின், இதுவும் சரத்தால் வாழும் எல்ஃ வரையறுத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இவ்வண்ணம், எட்டு விரலளவு சரம் இடகஃயின் வழியே இயங்குமாயின், ஆயுள் ஐம்ப தாண்டேயென அறியலாம். ஒன்பது விரலளவு சேர இயங்குமாயின் முப்பத்துமூன்று ஆண்டுகளேயாம் என்றவாறு.

செவ்வகை – செம்மை, மூவகையாம் அது என் பது எதுகைநோக்கி முவ்வகையாமது என ஆயிற்று. மூவகை – மூப்படையும் காலம்; அதாவது உயிர் வாழுங்காலம். (227)

மும்மூன்றும் ஒன்றும் முடிவுற நின்றிடில் எண்மூன்றும் நாலும் இடவகை யாய்நிற்கும் இம்முன்றும் ஓடி அகல்வே நின்றிடிற் இடி முகவன்முன்று அதல்வே நின்றிடிற் இடி முகவன்முன்று அதராறு பார்க்கலு மாமே. 2776 இப் – எளின் , இதுவுமது,

இ-ள் : பத்துவிரலளவு முடிவுபெற சரம் இட வழியாக இயங்குமாயின். இருபத்தெட்டு ஆண்டுகள் வாழலாம். பதிணேந்து விரலளவு ஓடி நிற்குமாயின், இருபத்தையாண்டு இருக்கலாம் என்றவாறு.

பன்னிரண்டங்குலத்திற்கு மேல் நீண்டு. சரிப்பது கூடாதாகலின் 'அகலவே நின்றிடின் ' என்ருர், (228)

பார்க்கலு மாகும் பகல்முப் பதுமாகில் ஆக்கலு மாகுமவ் வாறிரண் டுள்ளிட்டுப் போக்கலு மாகும் புகலற ஒன்றினில் தேக்கலு மாகுந் திருந்திய பத்தே.

777

இதுமுதல் பதின்மூன்று திருமந்திரங்களால் நாடியியக்கமும் பிராணுயாமமுமே பிரத்தியாகார முதல் சமாதியீருன ஐவகை நிஃகளாகக் கால வேற்றுமையால் ஆகின்றது என்பதும் உணர்த் துதல் நுதலிற்று

இ-ள்: ஒருநாள் முழுதும். பன்னிரண்டு மித் திரைக் காலம் வாயுவைப் பூரித்து உள்நிறுத்தி. பத்து மாத்திரையளவை உள்ளே நிறுத்திக் கொண்டு, பூரித்த நாடி ஒன்றின் வழியாகவே இரண்டு மாத்திரையைப் பேரத்தினுல் (ரேசகம் செய்யின்) அது பிரத்தியாகாரமாம்; இதை அநுப வத்தில் பாள்களை மின்கு முவாறு இதை அநுப

பகல் முப்பதும், ... அல் கூற் முன்புவர்கை பகல் முப்பதும், ... அல் கூற் முண்டு .. ஆன் ளிட்டு ஆக்கலுமாகுமாகில் ஒன்றினில் .புக்ஷறும் போக்கலு **மாகும்** திருந்திய பத்து தேக்கலும் ஆகும், இதைப் பார்க்கலும் ஆகும் எனக் கூட்டிப் பொருள்காண்க.

அவ் ஆறிரண்டு உள்ளிட்டு – பன்னிரண்டு மாத் திரையளவு பூரித்து. ஒரு மாத்திரை என்பது மூன்றரை விபல காலங் கொண்டது. அப்படி நாற்பத்து நான்கு விபலம் அதாவது பன்னிரண்டு மாத்திரை காலம் பூரித்து என்பதாம்.

ஒன்றினில் – ஒரு நாசியின் வழியாக; என்றது வாரசரத்தின் வண்ணம் மாறிமாறி இயங்குகின்ற பிராண*ணே ஒ*ரே நாடியின் வழியாகப் பகல் முழுது**ம்** இயங்கப் பழக்கின் என்பதாம்

திருந்திய பத்து தேக்கலுமாகும் என்பதால் போக்கலுமாகும் என்பது இரண்டு மாத்திரை யென்பது பெற்ரும்.

முன்னர், பிராணயாம இலக்கணமாக 'ஏறு தல் பூரகம் ஈரெட்டு வாமத்தால்' (568) என இழுக்கும் ' வாயுவின் நீளம் கொண்டு கூறியது போலாது பூரிக்கு**ம் கால அளவு கொ**ண்டு கூறியது இத்திரு மந்திரம் என உணர்க (229)

எயிரு நாளும் இயல்புற ஓடிடிற் பாயுரு நாளும் பகையற நின்றிடும் தேய்வுற மூன்றுந் நிகழவே நின்றிடில் ஆயீரு வாமென் றளக்கலு மாமே.

778

இ-ள்: முன் மந்திரத்திற் கூறியவாறு, இரு நாள்கள் ஒரு நாடியின் வரயிலாகவே பிராணனியங் இக் கொண்டிருக்குமோயின். நாள்தோறும் பரயுரு, வாகிய கண்மேந்திரியத்தின் வழியாக வெளிப்படும் பகைவாயுவாகிய அபானன் கீழ்நோக்காது தடைப் படும். இங்ஙனம் இரு வாயுக்களும் இணந்து மூன்று நாட்கள் நிஃபெறின் ஆயுள் வளர்ச்சியாம். இதணேச் சொல்லவும் வேண்டுமோ என்றவாறு.

ஏய் இருநாளும்-பொருந்திய இருநாட்களிலும். இயல்புற ஓடிடில் – முன் சொன்னவாறு இயல்பாக ஓடின் மடை மாருது ஒன்றன் வழியாகவே இயங் கின். பாயுரு-மலங்கழிவாயாகிய கன்மேந்திரியம். பாயுரு பகையற என்றது பிராணனுக்கு எதிரியான பாயுருவிலியங்கும் அபானன் கீழ்நோக்காது தடை படுவதை உணர்த்தியவாரும்.

மூன்றும் – மூன்று நாட்களும். தேய்வுற – இவ் விரு வாயுக்களும் ஒன்றுசேர விளங்கிநிற்குமாயின். மூன்றும் திகழவே தேய்வுற நின்றிடில் எனக் கூட்டுக. ஆயுருஆம் என்று அளக்கலும் ஆமே – ஆயள் வளர்ச்சி யுறும் என்று பிரமாணங்களால் அளந்துகாட்டலும் ஆமோ என்பதாம் (230)

அளக்கும் வகைநாலும் அவ்வழி ஓடில் விளக்கும் ஒருநாலு மெய்ப்பட நிற்கும் துளக்கும் வகையைந்து தூய்நெறி ஓடில் களக்க மறமுன்றிற் காணலு மாமே.

779.

இ - ள்: இங்ஙனம் அளக்கும் வகையால் நான்கு நாள்கள் அவ்வழியிலே பிராணன் இயங்கின், விளக்கத்தைச் செய்கின்ற சிவம் சக்தி நாதம் விந்து வாகிய நான்கும் உண்மையாகத் தோன்றும். 54 ஐந்து நாள் ஓடுமாயின் கலக்கமின்றி முற்றத்தைப் பார்க்கலாம் என்றவாறு.

அளக்கும் வகை — பத்து மாத்திரை நிறுத்தி, இரண்டு மாத்திரை வெளிவிடல். நாலு - நான்கு நாட்கள். அவ்வழி என்றது என்றைக்கு யோகி பிராணுயாமத்தைத் தொடங்கிஞ<sup>3</sup>னு அன்று வார சரத்தின்படி பிராணன் எந்த நாடியில் இயங்கத் தொடங்கியதோ அந்த வழியிலேயே என்றவாறு.

விளக்கும் ஒரு நாலு-ஆன்மாவிற்கு ஞானவிளக் கத்தைத் தரும் சிவம் சத்தி நாதம் விந்து என்னும் நான்கு தத்துவங்களும். மெய்ப்பட - உண்மையாக (பிரத்யட்சமாக.)

துளக்கும் வகை — அசையும் வகை. ஐந்து நாள் வரை பிராணுயாமம் முற்கூறியவாறு இயங்கின் உடலில் நடுக்கம் உண்டாம் ஆதனின் இங்ஙனம் கூறிஞர். ஐந்தும்—ஐந்து நாட்களிலும். தூய்நெறி— சுழுமுனே.

கலக்கம் என்பது எதுகைநோக்கிக் களக்கம் என ஆயிற்று. முன்றில் — புருவமத்தியமாகிற முற்றம்.

காணலு மாகுங் கருதிய பத்தோடிற் காணலு மாகுங் கலந்த இரண்டையும் காணலு மாகுங் கலப்பற மூவைந்தேற் காணலு மாகுங் கருத்துற ஒன்றே.

780

இ - ள் : முன் திருமந்திரங்களால் காணலாகிய தியானிக்கப்படுகின்ற பத்து நாட்கள் பிராணன் முற்கூறியவாறு இயங்கின் சிவமும் சத்தியுமாகக் கூடியிருக்கின்ற இருபொருள்களேயும் தரிசிக்கலாம். அவ்வண்ணம் கலந்த தன்மையும் மறக்கப் பதிணேந்து நாட்கள் சமாதிகூடின் கருத்திணிடமாகப் பொருந்த சிவம் ஒன்றையே தரிசிக்கலாம் என்றவாறு

முதலடி மூன்றுமடிகளிலுள்ள காணலுமாகும் என்பவற்றிலுள்ள உம்மைகள் அசை. கலைந்த இரண்டு – சிவசக்திகள். ஒன்று சிலம்.

கலப்பற மூவைந்தும் காண லுமாகுமேல் எனப் பிரித்துக் கூட்டிப் பொருள்கொள்க. கலப்பறக் கோணலாவது, சிவழும் சத்தியும் காண்பா**ஞகிய** தானும் கலந்திருகின்றேம் என்ற உணர்ச்சியு**ம்** மாறிச் சிவமாகிய ஒன்றையே அறிதல். (232)

கருதும் இருபதிற் காணஆ ருகும் கருதிய ஐயைந்தி காண்பது மூன்ரும் கருதும் இருப துடனுறு காணிற் கருதும் இரண்டெனக் காட்டலு மாமே

781

இ-ள்: கருதப்படுகின்ற இருபது நாட்கள் இயங்கின் ஆருதார நிஃகள் அறியப்படும். இருபத் தைந்து மாத்திரை அளவு இருபத்தைந்து நாட்கள் இயங்கின் விசுத்தி முதலிய மூன்று நிஃகளாம். இருபத்தாறு நாட்கள் காணின் அநாகதமும் ஆஞ்ஞையுமாகிய இருநிஃகளே அறியப்படும் எண்றவாறு. பிராணுயாமத்தினுல் ஆதாரங்களின் வழியிலே தாரண சித்திக்கும் முறையும், மேற்போகப்போகக் கீழ்நிலேகள் மறந்து மேல்நிலேகளே காணப்படும் என்பதும் அறிவிக்கப்பட்டன. (233)

காட்டலு மாகுங் கலந்திரு பத்தேழில் காட்டலு மாகுங் கலந்தெழும் ஒன்றினில் காட்டலு மாகுங் கலந்திரு பத்தெட்டிற் காட்டலு மாகுங் கலந்தஈ ரைந்தே.

782

இ — ள் : இருபத்தேழு நாட்கள் இருப்பின், ஆஞ்ஞையாகிய ஒன்றில் சோதியாகிய சிவமொன் றையே காட்டலாம். இருபத்தெட்டுநாளில் ஏழாம் நிஃயாகிய துவாதசாந்தப் பெருவெளி காணலாம் என்றேவாறு.

ஈரைந்து - இரண்டும் ஐந்தும் ஆகிய ஏழு. ஏழு என்றது ஏழாம் நிஃயாகிய துவாதசாந்தப் பெரு வெளியை. (234)

ஈரைந்தும் ஐந்தும் இருமூன்றும் எட்டுக்கும் பாரஞ்சி நின்ற பகைபத்து நாளாகும் வாரஞ்செய் கின்ற வகையாறஞ் சாமாகில் ஓரஞ்சொ டொன்றென்றெனவொன்று நாளே. 783

இடள்: இருபத்தொன்பது நாளாகில், உலகம் அஞ்சுதற்கு ஏதுவாகிய பகையாகப் பத்து நாளி லாகும் வாரம் இயங்குகின்ற நாள் முப்பதாகில் ஏழு நாட்களாகத் தோன்றும் என்றவாறு.

[ இதன் கருத்து விளங்கவில்ஃல.]

(235

ஒன்றிய நாள்கள் ஒருமுப்பத் தொன்முகிற் கன்றிய நாளுங் கருத்துற மூன்றுகுஞ் சென்றுயிர் நாலெட்டுஞ் சேரவே நின்றிடின் மன்றியல் பாகு மீனயில் இரண்டே.

784

இ - ள் : ஒன்றியநாள்கள் முப்பத்தொன்று இல், மனம் பொருந்த கன்றிய நாட்கள் மூன்றுகும். முப்பத்திரண்டு நாட்கள் இயங்குதின்ற பிராணன் ஒன்றி நிற்குமாயின் உடம்பில் இரண்டாம் ஆதார மாகிய அநாகதமானது சிற்சபையாக விளங்கும் என்றவாறு

முப்பத்தொருநாள் பிராணையாமப் பயிற்சியால் தாரணேயில் நிற்பார்க்கு அந்நாட்கள் முழுதைம் மூன்றும் நிஃயாகிய விசுத்தித் தானத்தில் தாரீணன நிஃக்கும்; முப்பத்திரண்டு நாள் தாரீணன நிஃக்கு மாயின் அநாகத சித்தி விஃயையும் என்பதாம். அநாக தத்தை மன்றென்றது ஆன்ம அரசன் பரிவாரங் களுடன் நனவில் அங்கிருந்து ஆட்சி செய்வது ஆகலின்,

கன்றியநாள் - தாரணேயால் கன்றிப்போன நாட்கள். கன்றுதல் — தியானித்தல். மீன — வீடு; என்றது உடீஃ. இரண்டு - இரண்டாம் நிஃயோகிய அநாகதம், இரண்டென்றது மேலிருந்து எண்ணிக் கூறியது. (236)

மணேயில்ஒன் ருகும் மாதமு மூன்றுஞ் சுணேயில்ஒன் ருகத் தொனித்தனன் நந்தி விணேயற வோங்கி வெளிசெய்து நின்ருல் தணேயுற நின்ற தலேவனு மாமே. இ – ள்: மூன்று மாதங்கள் தாரணே செய்யின் ஆஞ்ஞைக்காட்சியாகும். அப்பொழுது பிரமரந்திர மாகிய சுணேயில் அமுதமாகிய ஒன்று ஊறும். இவ்வாறு எனது குருநாதணுகிய சிவன் கூறினன். இங்ஙனமாய தொழிலும் அற்றுப்போக உயர்ந்து துவாதசாந்த வெளியில் தியானிக்கின், பசுவாகிய தன்னேத் தயாவோடு பொருந்தநின்ற தஃவைனுகிய பதியுமாவன் என்றவாறு.

மூன்றுமாத தியானத்தால் ஆஞ்ஞாசக்கரக் காட்சியுங், அமுதப்பெருக்கும் உண்டாம். இத் தொழிலும் அற்றுப் பரவெளியில் ஏறிஞல் பதியாக விளங்குவன் என்பது கருத்து.

ஆரு மறியார் அளக்கின்ற வன்னியை ஆரு மறியார் அளக்கின்ற வாயுவை ஆரு மறியார் அழிகின்ற: அப்பொருள் ஆரு மறியா அறிவறிந் தேனே.

786

இ-ள்: பரவெளியில் கலந்திருக்கின்ற அக்கினி வாயு ஆகிய இருபூதங்களேயும் யாருமற்யார். எல்லாவற்றையும் ஒடுக்கி இருக்கிற பொருளாகிய சிவத்தையும் யாரும் அறியார்கள். யான், சிவஞானத்தால் உணர்ந்தேன் என்றவாறு.

அளத்தல் – கலத்தல். துவாதசாந்த வெளியில் கலந்திருப்பன காற்றும் நெருப்புமாகிய இருபூதங் களே யாதலின், அவற்றை யாரும் அறியார் என்றருளினர். அவற்றையும் அழிக்கின்ற பரம் பொருள் அங்கேயுள்ளது; அதீனயும் யாரும் அறியார்கள்; யான் அறிவேன் என்றவாறு. (238) அறிவது வாயுவொ டைந்தறி வாயது அறிவா யதுதான் உலகுயி ரத்தின் பிறிவுசெய் யாவை பேணியுள் நாடிற் செறிவது நின்று திகழு மதுவே.

787

இ-ள்: ஞானவடிவாகிய சிவம், வாயுலைக் கொண்டு எண்ணப்படுகின்ற ஐம்பூதஞானமாயது. சடமாகிய உலகு உடலும், சித்தாகிய உயிரும் ஆகிய இவற்றின் அறிவாக விளங்குவது. இதனேப் பேத ஞானமன்றிப் பேணி மனத்தால் தியானிக் கின், எங்கும் செறிந்த பொருளாகத் திகழும் என்றவாறு.

அறிவது வாயுவொடைந்து அறிவாயது; உலகு உயிர் அத்தின் அறிவாயது. பிறிவு செயாவகை பேணி உள்நாடின் செறிவது நிண்று திகழும் எனக் கூட்டிப் பொருள் காண்க.

வாயுவொடு ஐந்து என்றது அருவுருவப் பூத மாகிய வாயுவினின்று அருவப் பூதமாகிய ஆகாயமும் உருவப்பூதங்களாகிய தீ நீர் நிலம் முதலியனவும் கொள்ளப்படுமாதலின். சிவமேஞான சொருபமான, நுண்பூதங்களிற்செறிந்து இருத்தலின் ஐந்தறி வாயது என்றருளினர்.

பின்னர் சடப்பிரபஞ்சத்திலும், சித்துப் பிரபஞ் சத்திலும் அறிவாக வியாபித்திருப்பதும் அதுவே என்பதுணார்த்த உலகுயிரத்தின் அறிவாயது என்று அருளினர். இதீண இரண்டற்று ந்ன்று பரவெளியில் தியானிக்கின் எல்லாப்பொருளிலும் செறிந்த பொருடானே சிவமாதீல யறியலாம் என்பது கருத்து. அதுவரு ளும்மரு ளான துலகம் பொதுவரு ளும்புக ழாளர்க்கு நாளு மதுவரு ளும்மலர் மங்கையர் செல்வி இதுவருள் செய்யும் இறையவ னுமே.

788

இ — ள்: இந்த உலகம், செறிந்த பொருளாக விளங்கும் சிவம் அருளிய அருளானுயது. இங்ஙனம் அறியும், எல்லாம் சிவமாகக்காணும் அநந்நிய ஞானம் படைத்த புகழாளர்களாகிய ஞானியர்க்கு நாஞநம் மங்கையர் செல்வியாகிய பராசத்தி அமுதம் அளிப்பள் என்று எனது இறைவன் எனக்கு அருள் செய்தான் என்றவாறு.

அது என்றது சென்ற திருமந்திரத்தில் • செறிவது நின்று திகழும் அதுவே' என்றதாற் சுட்டப்பட்ட பரசிவத்தை. உலகம் ஆன்மாக்கள் ஆகிய நம்முடைய மலத்தையொடுக்க உபகாரமாக அளிக்கப்பெற்றது என்பது முதலடியின் கருத்து.

பொதுவருளும் புகழாளர் – சிவஞானியர், இது மாடு, இது வீடு இது பொன், இது கல் என்ற விவித ஞானமின்றி எல்லாம் பாசமாகப் பார்த்திருப்பதாகிய புகழை ஆள்பவர்கள் அவர் களே யாதலின் இங்ஙனம் கூறியது.

மங்கையர் ிசல்வி – பராசத்தி. மது – அழுதம். இறையவன் இது அருள் செய்யும் எனக்கூட்டி, இந்த உண்மையை அருளியவன் இறைவ**ன்** எனப் பொருள் காண்க. (210)

பிறப்பது சூழ்ந்த பெருந்தகை நந்தி குறிப்பது கூடிய கோலக் குரம்பை பழப்பதி யாவது பற்றறும் பாசம் அழப்படி செய்வார்க் ககலு மதியே.

789

் இ – ள்: இவ்வண்ணம் சிருட்டியைத் திருவுளத் தடைத்த சிவம், மாயையை முதற்காரணமாகக் கொண்டு படைக்கக்கருதிய இந்த அழகிய உடல், உயிர்களுக்கு மிகப்பழைய இடமாகும். ஆகையால் இதனிடம் வைத்த பற்றினே நீக்குங்கள், உம்மைப் பந்தித்து நின்ற பாசங்கள் அழ அதனது வலியை ஒடுக்குவார்க்கு ஞானம் பெருகும் என்றவாறு.

கோலக்குரம்பை பழப்பதியாவது எண்றதால் யாக்கை நிஃயாமையும், அது விஃனப்போகத்தை நுகர்த்த அருளப்பெற்றது என்பதும், ஆதலால் அதன் கண் வைத்த பற்றிண அறுக்க வேண்டும் என்பதும், அங்ஙனம் பற்றறுப்பின் பற்றிற்குக் காரணமாகிய பாசங்கள் விலகும் என்பதும், பாசம் விலக ஞானம் மலரும் என்பதும் விளக்கப் பெறு கின்றன.

## 16. autreção

சரம் என்பது பிராணவாயுவின் இயக்கம், வாரு சரம் – இன்னின்ன வாரங்களில் பிராணன் இவ் வண்ணமாக இன்ன நாடியின் வழியாக இயங்கும் என்று அறிதலாம், சரமறிந்து இயற்றப்படும் காரியங்களே இனிது முடிதலும், நன்மையளித்த லும் உடைமையின் இத<sup>2</sup>ண அறிதல் மிக இன்றி யமையாததாகின்றது. இத<sup>2</sup>னே ஏழு திருமந்திரங்க ளால் உணர்த்துகின்றுர் ஆசிரியர்.

வெள்ளிவெண் திங்கள் விளங்கும் புதனிடம் ஓள்ளிய மந்தன் இரவிசெவ் வாய்வலம் வள்ளிய பொன்னே வளரும் பிறையிடந் தெள்ளிய தேய்பிறை தான்வல மாமே. இம் – எனிவ் . தேய்பிறை வளர்பிறைகளிலும் இன்னின்ன கிழமைகளிலும் இன்னின்ல நாடியின் வழியாகக் காற்று இயங்கத் தொடங்கும் என்று அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் ; வெள்ளி திங்கள் புதன்கிழமைகளில் இடநாடி வழியாகவும், சனி ஞாயிறு செவ்வாய்க் கிழமைகளில் பிங்கலே நாடியின் வழியாகவும், வியா ழக்கிழமையில் வளர்பிறையாயின் இடநாடி வழி யாகவும் தேய்பிறையாயின் பிங்கலே வழியாகவும் செல்லவேண்டும் என்றவாறு.

இவ்வியக்கம் சூரியன் உதிக்க ஐந்து நாழிகைக்கு முன்னர் உறக்கத்தைவிட்டு எழுகின்ற காலத்து முதற்கண் இயங்கும் இயக்கமாம். பின்னர், ஐந்து நாழிகைக்கு ஒருமுறை மாறும். நாழிகைக்கணக்கில் யோகநூல்களுள் கருத்து வேறுபாடுண்டு. ஞானசர நூல் என்னும் தமிழ்நூல் மூன்று நாழிகைக்கு ஒரு முறை மாறும் என்று அறிவிக்கும். (242)

வெள்ளி வெண் திங்கள் விளங்கும் புதன்மூன்றுந் தள்ளி இடத்தே தயங்குமே யாமாகில் ஒள்ளிய காயத்துக் கூன மிஃேயென்று வள்ளல் நமக்கு மகிழ்ந்துரைத் தானே. 791

இம் – எளின், மேற்கு நித்தவண்ணம் இயங்கு த லால் விஃாயும் பயன் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: வெள்ளி திங்கள் புதன் கிழமைகளில் இடநாடியில் பிராணன் தள்ளி பியங்குமாயின். ஓளிபொருந்திய உடலுக்கு அழிவு இல்ஃ யென்று என்னுடைய ஆசாரியமூர்த்தி அடிபேனுக்கு அறிவித்தார் என்றவாறு. (243)

செவ்வாய் வியாழஞ் சனிஞாயி றேஎன்னும் இவ்வா ரறிகின்ற யோகி இறைவனே ஒவ்வாத வாயு வலத்துப் புரியவிட் டவ்வா றறிவார்க்கவ் வானந்த மாமே.

792

இம் – எளின். இதுவுமது,

இ – ள் : செவ்வாய் வியாழன் சனி ஞாயிறு என்னும் இவ்வாரங்களில், நாடிசரத்தை அறிகின்ற யோகியானவன் இறைவனேயாவான். மாறி யியங் குவதான பிராணணே வலப்பக்கத்தேயே ஓடவிட்டு அங்ஙனம் அறிகின்றவர்களுக்கு அத்தகைய ஆனந்தம் விளேயும் என்றவாறு.

வாரம் என்பது அம்கெட்டு வார் என நின்றது. ஒவ்வாத வாயு – மாறியியங்குகின்ற வாயு. இக் கிழமைகளில் பிங்கஃயிலே இயங்கவிடின் இறை வஞுவன்: அவன் சிவானந்தத்தை நுகர்வன் என்பதாம். (244)

மாறி வருமிரு பான்மதி வெய்யவன் ஏறி இழியும் இடைபிங் கலேயிடை ஊறும் உயிர்நடு வேயுயி ருக்கிரந் தேறி அறிமின் தெரிந்து தெளிந்தே.

793

இம் — எனின் சுழுமுడு நொடியிவியங்குதலின் பெயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : திங்களும், சூரியனுமாகிய இடக‰ பிங்க‰ நாடிகளில் மாறி யியங்கும் பிராணன், இடையில் ஏறிப் பிங்கஃயில் இறங்கும். அப்போது பிராணன் நடுநாடியில் ஊர்ந்து செல்லும். அப் பிராணனுடைய உயர்வை மிகத் தெளிந்தறியுங்கள் என்றவாறு.

மதி வெய்யவன் இருபால் மாறிவரும் இடை பிங்கஃயிடை ஏறியிழியும்; உயிர் நடுவே ஊறும்; உயிர் உக்கிரம் தேறி தெரிந்து தெளிந்து அறிமின் எனக்கூட்டுக.

இதன் கருத்து பிராணவாயு விடியற்காஃயிலே தொடங்கியபடியே ஒரே நாடியில் இயங்காது இடைபிங்கஃகளில் மாறி யியங்கும்; பின்னர் இடைவழியாக ஏறிப் பிங்கஃ வழியாக இறங்கும்; நடுநாடியின் வழியாகவும் ஊர்ந்துசெல்லும்; அவ் வண்ணம் நடுநாடியின் வழியாகச் செல்லும் பிராணனின் சிறப்பை மிகத்தெரிந்து தெளியுங்கள் என்பதாம்.

நடுநாடி வழியாகச் செல்லுங்காலமே தியானம் பூசை முதலிய கடவுட்காரியங்களுக்கு நன்மை பயப் பதாம்; உலகியலுக்கு உதவாததாம்; ஆதலால் உயிர் உக்கிரம் தேறி அறிபின் என்றுர். உக்கிரம் – ஆற்றல். இங்ஙனமன்றி உயிருக்கு இரந்து ஏறி அறிபின் எனப்பிரித்து. சுழுமுணயியக்கம் உயி ஈக்கு உறுதி பயப்பதென்று சொற்களே வருவித்து உரைத்து, மரபு வழுவி இடர்ப்படுவாருமுளர். அவ்வுரை கொள்ளற்க. ஊரும் என்பது எதுகை நோக்கி ஊறும் என வலிந்து நின்றது. ஏறி-பூரிக்கப்பெற்று. இழியும்-இரேசிக்கப்படும். (245) உதித்து வலத்திடம் போகின்ற போது அதிர்த்தஞ்சி யோடுத லாமகன் ருரும் உதித்தது வேமிக வோடிடு மாகில் உதித்த விராசி யுணர்ந்துகொ ளுற்றே.

794

இம் – எனின், கஃ மாறுகின்றபோது உண்டா கின்ற மெய்ப்பாடும், கஃ மாருமல் ஓடுகின்றதன் பயனும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பிராணன் தோன்றி வலம் இடம் மாறு கின்றபோது, நடுக்கத்துடன் அஞ்சியோடும். இங்ஙனம் ஒடுதல் அகன்று நிறைந்த உதித்த நாடி யிலே மிகஓடுமாயின் உதித்த இராசியைப்பொருந்தி அறிக என்றவாறு.

பிராணன் கஃ மாறியியங்கத்தொடங்கும்போது நடுக்கத்தோடு, அஞ்சி ஓடும்; என்றது உடலில் நடுக்கமும், அச்சமும் தோன்ற மாறும். இந்த நிலே அகன்று உதித்த நாடியலே நிலேத்து நிறைந்து ஓடு மாயின் பிராணனியக்கம் தொடங்கிய ஒழுங்கின் ஆராய்ந்து அறிக என்பது கருத்து. இராகி ஒழுங்கு. ஒழுங்கினே அறிதலாவது, உதித்த நாடியில் இயங்குங் கால அளவையும், அதில் செய்யவேண்டிய காரியங்களின் ஒழுங்கையும், அதன் பயணயும் அறிந்து செய்தல். இவற்றின் விரிவை ஞானசரநூல் என்னும் நுலிற் காண்க. 246

நடுவுநில் லாமல் இடம்வலம் ஓடி அடுகன்ற வாயுவை அந்தணன் கூடி இடுகன்ற வாறுசென் றின்பணி சேர முடிகின்ற திபத்தின் முன்னுண்டென் ரூனே: 795

796

இம்-எனின், சுழுமுணே நாடியில் பிராணண நிறுத்தத் தீபதாிசனமாகும் என்பது உணர்த்ததெல் நுதலிற்று.

இ-ள்: நடுநாடியில் நில்லாமல், இடப்வலமாக மடைமாற்ச் சென்று வருத்து நென்ற பிராணனே யோகியானவன் நாடிகள் கூடுகின்ற சந்தியாகிய சுழுமுணயில் இனிய குண்டலினி சென்று சேர நடுநாடியின் முடிவில் விளக்கொளியின் முன் உண்டு ஏன்று குருநாதன் கூறிணைன் என்றவாறு.

இடக்ஃ பிங்கஃ வழியாகப் பிராணன் இயங்கு நிறபோது உலகியலிற்கிடந்து உஃ தல்நேரும். அங்ஙனமாவது பிராணணக் குண்டலின்யோடு நடுநாடியாகிய (கூடியிடுநின்ற ஆறு - நாடிகள் ஒத்தியங்குகின்ற நெறியாகிய) சுழுமுண்யிற் செலுத்தின் நடுநாடியினுச்சியில் விளங்கும் தீபத் தின் முன் இருக்கலாம்; அதாவது தீபதரிசனமாம் என்பது கருத்து.

பணி - பாம்பு. அவ்வடிவான குண்டலின்யை உணர்த்திற்று. முடிநின்ற தீபத்தின் எனவும் பாடம். தீபத்தின் முன் ஆன்மாவாகிய நீ உண்டு என வருவித்துப் பொருள்காண்க. (247)

ஆயும் பொருளும் அணிமலர் மேலது வாயு விதமும் பதிஞ றுளவலி போயம் மனத்தைப் பொருகின்ற வாதாரம் ஆயுவு நாளு முகூர்த்தமு மாமே. இம் - எனின், ஆயுள், ஆண்டு, மாதம். நாள் முகூர்த்தம் முதலியன சரம்பற்றியே ஷி2்ளவண என்பதுணு∵்த்துத்ல நுதலிற்று

இ — ள் : ஆராயப்பெறுவதாகிய பரம்பொருள் பிரமரந்திரத்திலுள்ள ஆயிர இதழ்த்தாமரை மலரின் மேலது. பிராணவாயுவின் வகைகளும் பதினுறுள்ளன. தன்னுற்றல் கெட்ட மனத்தை தாங்குகிற ஆதாரங்களாக ஆயுள், நாள், முகூர்த் தங்கள் இவையாம் என்றவாறு.

வெலி போய மனம் என்பது வெலிபோய**ம்மனம்** என விரித்தல் விகாரம் பெற்றது. பொருகின்ற — பொருவுகின்ற, தாங்குகின்றை என்பதா**ம்.** 

ஆயும் பொருள் – ஆராயப்படும் பொருளாகிய சிவச்சோதி. அணிமலர் மேலது – அழகிய நிரலான ஆயிர இதழ்களேயுடைய தாமரை மலர் மேலுள்ளது.

வாயு விதம் பதினுறுள - பிராணவாயு பொருந் தும் ஆதாரபேதங்களால் அவ்வாயுவும் பதினுருக உள்ளன. பதினுறு ஆதாரங்களாவன: — அங்குஷ்டம், பரடு, முழந்தாள், தொடை, பீஜத்தின் கீழ்நரம்பு, இலிங்கம். ராபி, இருதயம், மிடறு, கழுத்து, நாக்கு, மூககு, புருவநடு, நெற்றி, சிரசு, பிரமரந்திரம் என்னு மிவை: இவைஷோடகாதாரம் எனுப் படும்.

## 17. வாரதுலம்

நற்காரியங்கட்குப் பயணம் செல்லத்தகாத சூலம் தோன்றிய திக்குகளே உணர்த்தும் இப்பகுதி வார சூலம் எனப்பெறும். சரமுணர்ந்து காரியம் செய்வார்க்கு இதுவும் இன்றியமையாததாதலின் வார சரத்தையடுத்து இரணடு திருமந்திரங்களால் இதணே உணர்த்துகின்முர்.

வாரத்திற் சூலம் வரும்வழி கூறுங்கால் நேரொத்த திங்கள் சனிகிழக் கேயாகும் பாரொத்த சேய்புதன் உத்தரம் பானுநாள் நேரொத்த வெள்ளி குடக்காக நிற்குமே.

79**7** 

இ - ள் : கிழமைகளில் சூலம் வரும் வழியைக் கூறுமிடத்து. திங்களும் சனியும் கிழக்கே சூலமாம். செவ்வாயும் புதனும் வடக்காம். ஞாயிறும் வெள்ளி யும் மேற்காம் என்றவாறு. (249)

தெக்கண மாகும் வியாழத்துச் சேர்திசை அக்கணி சூலமு மாமிடம் பின்ளுகில் துக்கமும் இல்லே வலமுன்னே தோன்றிடின் மிக்கது மேல்விணே மேன்மேல் விளயுமே. 798

இ – ள்: வியாழக்கிழமை தெற்காகும். சூலம் இடப்பக்கமாகவும் பின்பக்கமாகவு மிருக்கப் பயணம் செல்லுவது நலமாம். வலப்பக்கமும் முன் பாக்வும் இருக்கச்செல்லின் முன் செய்த தீவிணகள் விளேயும் என்றவாறு.

இவ்விருமந்திரங்களாலும் சூலத்திற்கு எதிரி லும் வலத்திலும் செல்லுதலாகாது என்பதும், சூலம் இருக்கும் திசைகளும் நாள்களும் இவை (துன்பதும் உணர்த்தப்பெற்றன. (250)

## 18. கேசெரியோகம்

அஃதாவது கேசரி யாச்ைத்திலிருந்து செய்யும் யோகமாம். கேசரியாசனத்தின் இலக்கணம் முன் 562-வது திருமந்திரத்தாற் கூறப்பட்டது. அதணே இருபத்தாறு திருமந்திரங்களால் உணர்த்திய எடுத்துக் கொண்ட ஆசிரியர் முதற்கண் இருப்பை எடுத்துக் காட்டுகிறுர்.

கட்டக் சுழன்று கிழ்நான்று விழாமல் அட்டத்தைக் கட்டி அடுப்பை அண்கோலி விட்டத்தைப் பூட்டி மேற்பையைத் தாட்கோத்து நட்ட மிருக்க நமனில்லே தானே. 799

இ — ள் : உடல், கட்டவும் தளர்ந்து கீழே தொந்தி விழாதவண்ணம் அண்ணுக்கில் கட்டி, அடுப்பாகிய குதத்தை அ‱ாகோலி. புட்டமாகிய பின்பக்கத்தை அணேயின் மேற்பூட்டி. உடலாகிற மேற்பையைக் கால்களேப் பின்னி மடக்கி நேராக நிமிர்ந்திருக்க இறப்பில்ஃயோம் என்றவாறு.

உடம்பு கீழே வளந்து தொங்காதவண்ணம், அண்ணுக்கை நிமிர்த்தி, அடுப்புப்போல முக்கோண வடிவினதாகிய குதத்தை அணேயாகக் கோலிப் பூட்டி, காஃப் பின்னிப் பிணத்து நேரே நட்டமாக இருக்க அழிவில்ஃயாம் என்பது கருத்து.

இத‱, பீசத்தின் கீழே சீவனிடத்துக் காற் பரட்டை வைத்து. முழங்கையை முழங்காவில் வைத்து அங்குலியை விரித்து. நாசியைப் பார்த் திருப்பதாம் என்னும் யோகநூல். அதற்கும் இத் திருமந்திரத்திற்கும் உள்ள வேற்றுமையை ஒர்க (251)

வண்ணுன் ஒலிக்குஞ் சதுரப் பலகைமேற் கண்ணுறு மோழை படாமற் கரைகட்டி விண்ணுறு பாய்ச்சிக் குளத்தை நிரப்பிட்டு அண்ணுந்து பார்க்க அழுக்கற்ற வாறே. 800

இம் – எளின், ஆன்மாவை வண்ணுகுகிடிம், நெற்றியைப் பலகையாகவும், சுழுமுனத் தியா னத்தைக் குளத்தை நிரப்புதல்போலவும் உருவகித் துக் கேசரி யோகத்தை விளக்குதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வண்ணுன் வெளுக்கும் சதுரப் பலகை மேல் உள்ள வழிகளோடு கூடிய ஆற்றை மோட்டை போகாதவாறு கரைகளேக் கட்டி, மே இேக்கிய வழி யாகச் செலுத்திக் குளத்தை நிரப்பிட்டு, அண் ணுந்து பார்க்க. அழுக்கு அற்றுப்போம் என்றவாறு.

வண்ணுன் – ஆன்மா. சதுரப்பலகை – நான்கு ஞு இனைந்திரியங்கள் கூடுமிடமாகிய நீள நாற்கோண வடிவாகிய நெற்றி (புருவநடு). கண்ணுறு-கபாலத் தொளே, மோழைபடாமற் கட்டுதலாவது அதிற் சுரக்கின்ற அமுதப் பெருக்கு பலவழிகளால் ஒழுகி விடாதவாறு நாக்கின் நுனியை நாசித்துவாரத்தின் வழியாகப் புருவநடுவரை கொண்டுசென்று அமுத தாரணே செய்தல். விண்ணுறு பாய்ச்சுதலாவது மேல்நோக்கிப் பிராண சேச் செலுத்துதல். குளுத்தை நிரப்புதல் – புருவ மத்தியத்தில் அமுதப் பெருக்குத் தேங்கச் செய்தல். அண்ணுந்துபார்த் தல் – புருவ நடுவையே பார்த்திருத்தல். அழுக்கு – மலம்.

சிவஞானியர்க்கு, காட்சியெல்லாம் சி வ ரா ச யோகமாகவே காணப்படும். அவ்வண்ணமே, திருமூலதேவநாயஞர் சிவயோகத்திலிருந்து கஃலந்த நிஃயிலே வண்ணுன் ஆடை வெளுப்பதைக் கண் டிருக்கிருர்கள். அச் செயஃயும் அவணேயும் நிஃலக் களஞைகக் கொண்டு கேசரியோகத்தின் நிஃயை விளக்கியருளிஞர்கள். (252)

இடக்கை வலக்கை இரண்டையும் மாற்றித் துதிக்கையால் உண்பார்க்குச் சோரவும் வேண்டாம் உறக்கத்தை நீக்கி உணரவல் லார்கட்கு இறக்கவும் வேண்டாம் இருக்கலு மாமே. 801

இம் - எனின், கேசேரியோகம் வல்லார்க்கு இற**ப்** பில்*ஃ*ல என்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: இடநாடி பிங்கஃ நாடிகள் வழியாகப் பிராணவாயு நுகர் தஃ மாற்றி, நடுவிலுள்ள து திக்கையால் உண்ணவல்லார்க்குச் சோர்வுமில்ஃ. ஊணுறக்கம் புணர்ச்சி இவைகளே நீக்கித் தியானிக்க வலலவர்களுக்கு மரணமில்ஃ; நிஃல பேறுண்டாம் என்றவாறு.

து திக்கை — நடுநாடியாகிய சுழு மூணே, இடக்கை – இடபக்க நாடியாகிய இடகடே வலக்கை – வலப்பக்க நாடியாகிய பிஙகடே உறக்கம் எனவே ஏனேய உயிர்க்குணங்கள் ஆன்றம் கொள்ளப்படும் அவையாவன ஆகாரம், நித்திரை, மைதனம் என்பன. (253)

ஆய்ந்துரை செய்பின் அழந்நின் றூறிரிம் வாய்ந்துரை செய்யும் வருகின்ற காலத்து நீந்துரை செய்யு நிலாமண் டலமதாய்ப் பாய்ந்துரை செய்தது பாலிக்கு மாறே. 802

இ**ம் - எளின**் கேசெரியோகத்தின் பயல் அமுத நிடுகையக்காப்பாற்றிக்கொள்ள தலேஎன்பதணர்த் துதெல் நுதலிற்று.

இ — ள்: ஆராய்ந்து சொல்லுமிடகது. அமுதம் நிஃபெற்று ஊறும். உரைசெய்யும் அது பொருந்தி வருகின்ற காலத்து, சந்திரமண்டலத் திலிருந்து மிகுதியாகப் பெருகும். இவ்வணைம் பாய்வதைக் காப்பதுவே இவ்யோகமாம் என்றவாறு.

இரண்டாமடி முதலுள்ள 'உரைசெய்யும்' என்பதற்கேற்ப மூன்றுமடியிலும், உறைசெய்யும் ஏனற்பாலது எதுகைநோக்கி உரைசெய்யும் என நின்றது

ஆய்ந்து உரைசெய்யில், அமுதம் நின்றி ஊறிடும், உரைசெய்யும் அது பொருந்தி வருகின்ற காலத்து, நிலா மண்டலமதாய் நீந்துரைசெய்யும்; பாய்ந்து உரை செய்தது பாலிக்குமாறு அது எனக் கூட்டிப் பொருள் காண்க. (254) நாவின் நுவியை நடுவே வெறிடிற் சிவனும் அங்கே சிவனும் உறைவிடம் மூவரு முப்பத்து மூவருந் தோன்றுவர் சமாதும் இல்ல சதகோடி யூனே.

803

இட் - எவில், நீடுவாழுமுபாய**மிதுவாம் என்றல்** நாதேலிற்று

இ – ள் : நானின் நுவியைப் புருவமத்தியில் வீசி இல், அன்னிடமே சீனனும் சினனும் உறைவிடமாம். அங்கே முப்பெருந் தேவர்களும் முப்பத்**து** முக்கோடி தேவரும் தோன்றுவர்; மரணமில்**ஃ.** உடல் நூறு கோடி நீடுவாழும் என்றவாறு.

சிவிற்டில் - வீசிஞல். நடு - புருவமத்தி, சிவனும் சீவனும் கூடும் இடம் அதுவாம் என்றவாறு.

மூவரும் முப்பத்து மூவரும் - பிரம விஷ்ணு உருத்திரர்களும், முப்பத்து முக்கோடி தேவர்களும் தோன்றுவர்.

ஊன் சதகோடி சாவது மில்ஃ – உடல் நூறு கோடி ஆண்டு அழிவது மில்ஃ என்பேதாம். (255)

ஊனூறல் பாயும் உயர்வரை உச்சிமேல் வானூறல் பாயும் வகையறி வாரில்லே வானூறல் பாயும் வகையறி வாளர்க்குத் தேனூறல் உண்டு தெளிதலு மாமே.

804

இம்-எளின், அமுதமுண்பார் தெளிந்தவராவர் எ**ன்**பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று இ - ள் : ஊணைகிய அமுதம் பாயும் உயர்ந்த மேருமுஃயுச்சியின்மேல், தேவகங்கை பாயும் உபா யத்தை அறியும் ஞானியரில்ஃ. அங்ஙனம் அதண அறிவார்க்கு அமுதாறும்; அறிவு தெளியும் என்ற வாறு

ஊனூறல் - ஊனிலிருந்து ஊறும் ஊனீராகிய அமுது. உயர்வரையென்றது உட‰. உட‰ மேரு வாக உருவகித்தல் சித்தர்மரபு. உச்சி-பிரமரந்திரம்.

வான் ஊறல் – தேவகங்கை. தேவகங்கை யென் றது புருவ மத்தியிலிருந்து பிரமரந்திரம் வரை வியாபிக்கும் நரம்புகளில் ஊறும் உணர்வு நீராம். இது சிவயோகியர்க்குப் புலனைதாம்.

தேன் ஊறல் – தேன் போலும் இனிய ஊற லாகிய மதியமுதாம். இது பிரமரந்திரத்திலிருந்தி குண்டலினி சென்று தாக்க ஊறுவது. இத<sup>ண</sup> உண்பவர்களுக்கு என்றும் அழிவில்ஃ; நிஃத்த மகிழ்ச்சியுமாம் (256)

மேலே யணுவில் விரைந்திரு காலிடிற் காலனும் இல்லே கதவுந் திறந்திடும் ஞாலம் அறிய நரைதிரை மாறிடும் பாலனு மாவான் பராநந்தி ஆணேயே.

805

இம் - எனின், சுழுமு<sup>2</sup>ண திறக்கும் உபாய**ம்** உணர்த்**து**தல் நுதலிற்று

இ – ள் : மேல் அண்ணுக்கில் விரைந்து இடை, பிங்கஃயொகிய இருகாற்றையும் செலுத்தின் அங்ஙனம் செலுத்துவார்க்குக் காலண் இல்கே; கதவு திறக்கும்; உலகம் அறிய நரைநிரையும் மாறிவிடும். இளேஞனு மாவான். இது பரையோடி கூடிய நந்தியின் ஆணேயாம் என்றவாறு.

அண்ணு - அண்ணுக்கு. இது அணு என விகாரப் பட்டது. இருகால்-இருவகையான காற்று. என்றது இருநாடிகளின் வழியாகவும் இயங்கு கின்ற பிராணன். கதவு – சுழுமுணே நாடியின் வழி. (257)

நந்தி முதலாக நாமேலே யேறிட்டுச் சந்தித் திருக்கில் தரணி முழுதாளும் பந்தித் திருக்கும் பகலோன் வெளியாகச் சிந்தித் திருப்பவர் திவிணே யாளரே.

806

இய்-எனின், நாக்கைப் புருவமத்தியில் பொருத்தி யிருக்கின் உலகமுழுதும் ஆளலாம் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிவபெருமாகுக் காட்டும் உபகாரம் யுரியும் ஆசான் மூர்த்தியாகக்கொண்டு, அவன் காட்டியவழியே நாவிகு மேலே ஏற்றி, புருவமத்தி யாகிய சித்சபையில் சந்தித்திருந்தால் அங்ஙன மிருக்கும் யோகி உலகம் முழுதையும் ஆளுவன். எல்லாவற்றையும் கட்டித் தன்வழி நடத்தும் சூரிய நாடி வழியாகப் பிராணன் வெளியாகச் சிந்தித் திருப்பவர் தீவிகேயாளர் ஆவர் என்றவாறு.

நந்தி — சிவன். முதலாக — முதல்வஞக; ஆசாரிய மூர்த்தியாக. ஆசாரியன் உதவியின்றிக் கேசரி யோகம் கைகூடாதாகலின் அவன் காட்ட நாவை மேலே ஏற்றி என்றுர். சந்தித்திருக்கின் என இடங் கூறிற்றிலர். அதிகாரத்தால். புருவநடு என்பது போதருதலின்.

பந்தித்திருக்கும் ப**க**ிலான் - உலக இச்சையில் அகப்படுத்தி ஆன்ம வியாபகத்தைத் *த*டுத்**தி** நிற்கும் பிங்கஃ வழியாக இயங்கும் பிராணன்.

வெளியாக–வலநாடியின் வழியாக வெளிப்பட. உச்சுவாச நிச்சுவாசஞ் செய்து இருப்பவர்கள் தீவிணேயாளர்கள் என்பதாம். (258)

தீவிண யாடத் திகைத்தங் கிருந்தவர் நாவிணே நாடின் நமனுக் கிடமில்ல பாவிணே நாடிப் பயனறக் கண்டவர் தேவிணே யாடிய தீங்கரும் பாமே.

807

இம் - எனின், விணேயீட்ட‰ ஒழித்து, தெய்வப் பணிடுசெய்க என்றல் நாதலிற்று.

இ — ள்: தீவிண்கள் தங்களே வெற்றிகொள்ள அறிவு மயங்கியிருந்த ஆன்மாக்கள் நாக்கை ஆரா யின் நமனுக்கிடமில்ஃ. பரந்த விண்களே ஆய்ந்தி யின் நமனுக்கிடமில் மயன்கள் ஒன்றுமில்லாமையை அவற்றுல் விளையும் பயன்கள் ஒன்றுமில்லாமையை நன்கேறிந்த மக்கள் தெய்வப்பணிகளேச் செய்ய அப் நண்கேறிந்த மக்கள் தெய்வப்பணிகளேச் செய்ய அப் பணிகள் அவருக்குத் தீங்கரும்புபோல இனிமை பயப்படுதான்றும் என்றவாறு.

நாவினே நாடலாவது நாவிணப் புருவநடுவிலே வைத்துத் தியானித்தலாகிய கேசரியோகத்திருத்தல் பா விணே - பரவிய விணே. நாடி - அவற்றையே நுகர்ந்து. தேவிணே-சிவத்தொண்டு. ஆடிய-செய்ய. ஆடிய தேவிணே என மாற்றிச் செய்த சிவத் தொண்டு எனலுமாம். (259)

இங்கரும்பாகவே செய்தொழி லுள்ளவர் ஆங்கரும் பாக அடையநா வேறிட்டுக் கோங்கரும் பாகிய கோணே நிமிர்த்திட ஊன்கரும் பாகியே ஊனீர் வருமே.

808

இம் - எனின், கேசரி யோகத்தான் அமுத**ம்** உண்ணலாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : இனிய கரும்பையொப்ப இனிமை யாகச் செய்யுந் தொழில்கள் உள்ளன. நாவை, பூமொட்டுப் போலக் குவித்து முழுதும் உயரத்தில் ஏற்றி, கோங்கரும்பு போலுந் தஃயையுடைய பாம்பின் கோணஃ நிமிர்த்தால் உடல் கரும்பு போல இனிப்புடையதாகி அமுதம் சுரக்கும் என்றவாறு.

உடலும், உள்ளமும் இனிக்கச்செய்யுந் தொழில் கள் உள்ளன. இனித்தலாவது சுவைக்கினித்தலோடு, நன்ரு தலுமாம். புருவ நடுவில் நாவினுனியை மடித்துக் குவித்து நாசியின்வழியாக புருவநடுவிற்கு ஏற்றின் குண்டலினியென்னும் பாம்பானது மண்ட லித்துள்ள தன்மை நீங்கி அதுவும் புருவத்திற் சென்று சேரும்; அப்போது மதிமண்டலத் திலிருந்து அமுதமானது ஊறும் என்பதாம். (260) ஊனிர் வழியாக வுண்ணுவை யேறிட்டுத் தேனிர் பருகிச் சிவாய நமவென்று கானிர் வரும்வழி கங்கை தருவிக்கும் வானிர் வரும்வழி வாய்ந்தறி வீரே.

809

இ**ம் – எனின். அ**முதேநீர் சுரக்கு**ம்** வழிவகுத்தல் தாதலிற்று.

இ – ள்: ஊனீர் சுரக்கும் புருவவழியாக. உள் நாக்கை மேலே ஏறவிட்டு, அமுதுண்டு. சிவாயநம என்று, மணமுள்ள அமுதம் சுரக்கும் மதிமண்ட லத்து, கங்கைபோலப் பொங்குகிற தேவநீர் வரும் வழியைப் பொருந்தி அறியுங்கள் என்றவாறு.

முற்கூறிய வண்ணம் கேசரியோகத்தில் சிவாய நம என்று தாரணே செய்யும்போது, பிரமரந்திரத் தில்மட்டும் வேர்வையண்டாகி, கங்கைபோலப் பெருகும்; அந்த அநுபவத்தைக் கண்டறியுங்கள் என்றவாரும்.

இங்ஙனமன்றி மேல்வீட்டிலே நீராகிய கங்கை வருகின்ற வழியாகிய இடகஃயில் நீர் சுரப்பதை அறியுங்கள் என்பாரும் உளர். தாரணேயில் நின்ற போது மூக்கு நீரும் சுரக்கும் ஆதலின் இதணக் கூறியதுமாம். (261)

வாய்ந்தறிந் துள்ளே வழிபாடு செய்தவர் காய்ந்தறி வாகக் கருணே பொழிந்திடும் பாய்ந்தறிந் துள்ளே படிக்கத வொன்றிட்டுக் கூய்ந்தறிந் துள்ளுறை கோயிலு மாமே. 810 இ**ம்** - எனின், மதிமண்டலத்தில் கோயிலாக்கு**ம்** முறை குறித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சிவத்தைப் பொருந்தி உணர்ந்து, புருவ நடுவில் பூசித்தவர்களேச் சிவம் மலமாயை கண்மங் கீளச் சுட்டெரித்து. சிவஞானமே வடிவாகத் திகழக் கருணேபாலிக்கும். உள்ளே பரவித் தியா னித்து, மீட்டும் குண்டலி கீழ்ப்படாத வண்ணம் வாசற்படியில் கதவொன்று இட்டு, குவிந்து தியா னிக்க, இறைவன் உள்ளுறையத் தக்க கோயிலாம் இவ்வுடல் என்றவாறு.

சிவம் என எழுவாய் வருவித்து முடிக்க. மீட்டும் குண்டலி கீழ்ப்படாதவண்ணம் என்பது பொருளியைபிற்காக வருவித்து உரைக்கப்பட்டது. படிக்கதவு — வாயிற்படிக்கு இடப்படும் கதவு. வாயில் – பிரமரந்திர வாயிலாகிய சுழுமூணேச் சந்தி. கூய்ந்து – குவிந்து; மனம் ஒருங்கி. அறிந்து என்ற செய்தனெச்சத்தைச் செயவனெச்சமாக்குக. (262)

கோயிலின் உளளே குடிசெய்து வாழ்பவர் தாயினும் நல்லார் தரணி முழுதுக்குவ் காயினும் நல்லவர் காய்த்தவர் தம்முளுந் தீயினுந் தீயரத் தீவினே யாளர்க்கே.

811

இம் - எனின், இறைவன் இயல்பு உணர்த்து தல் நாதலி ற்று.

இ-ள்: கோயிற் குடிசெய்து வாழ்பவராகிய இறைவன் அணத்துலகிற்கும் தாயினும் நல்லவர்; சிலரைச் சினந்தாலும் நல்லவர்; சினக்கப்பட்டவர் களுள்ளும் தீவிணயே செய்வார்க்குத் தீயினும் கொடியர் என்றவாறு. கோயில் - உடலிலுள்ள உள்ளம். 'உள்ளம் பெருங் கோயில்' என்ற மந்திரப்பகு தியும் எண்ணுக. குடி செய்து என்பதால் குடியிருப்பகற் கேலாத பகைக்கூட்டங்களும், மலநிறைவும் இருந்தன. அவற்றை நீக்கிக் குடிசெய்தனர் என்ற கருணேப்புரிவும் உணர்த்து கென்றது.

தரணி முழுதுக்கும் தாயினும்நல்லவர் – உலகமனேத்தும் அவனுடைய கருணேயால் வாழ் தலின் தாயினும் நல்லர் என்றருளியது. 'பால் நிணந்தூட்டும் தாயினும் சாலப் பரிந்துநீ பாவியேனுடைய ஊனினேயுருக்கி உள்ளோளி பெருக்கி உலப்பிலா ஆனந்தமாய தேனினேச் சொரிந்து' என்ற மாணிக்கவாசக சுவாமிகளின் அநுபவமும் இணேத்து எண்ணற்குரியது. (263)

தீவிணே யாளர்தஞ் சென்னியி லுள்ளவன் பூவிணே யாளர்தம் பொற்பதி யானவன் பாவிணே யாளர்தம் பாவகத் துள்ளவன் மாவிணே யாளர்தம் மதியினுள் னானே.

812

இம் - எனின் , இதுவும் இறைவன் எழுந்தருளி பிரைக்கும் நிஃவேறுபாடு உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மூலாக்கினியை எழுப்பி விஃ செய்வார் களின் சிரத்திலுள்ளவன்; சகத்திராரமாகிய தாமரைப் பூவில் உள்ளவர்களுக்குப் பொன் போலும் தஃவேனுவான்; இடைவிடாது பாவண் செய்தலாகிய விண புரிவாரது பாவகத்தில் உள்ளவன்; பெருவிணயாகிய சிவயோகம் செய் வார்க்கு அவர்தம் மதியுள் எழுந்தருளியிருப்பவன் என்றவாறு.

813

தவிணேயாளர் - தீயில் விணேசெய்வார். அதாவது குண்டனின் யாகிய மூலாக்கினியை எழுப்பி ஆகுதி செய்வார்: என்றது குண்டலினி தியான யோகி கீடை குண்டலினி சென்று முடியுமிடம் சென்னி யாசவன். சென்னியிலுள்ளார் என்றது ''அஞ்செ முததால் குண்டலியில் செய்தோமம் கோதண்டம் சானசிகில் அன்டலியில் செய்தோமம் கோதண்டம் சானசிகில் அன்டலியில் செட்னும் அங்கு'' என்ற சின்னு வடுபாச செல்ண்பாலை நோக்குக.

பூ விகோயானர் - பூவில் விணேசெய்வார். பூ -சேகஸ்திடாரத்தில் உள்ள ஆயிர இதழ்த் தாமரைப்பூ. அந்த சினத்தைத் தியானிப்பார். பொற்பதி — பொன்னுன தினவன்.

பாவிகுன - பாவிக்கும் விகுனை; தியானம். பாவகம்-பாவிகைமுற்றத் தான் பாவித்த பொருளா தல். தியானிப்பவர்களுடைய பாவகப்பொருளில் உள்ளேவன்.

மா விணே - பெரிய தொழில்; என்றது சிவயோ கத்தை. மதி – அறிவு; மதிமண்டலமுமாம்.(264)

மதியி னெழுங்கதிர் போலப் பதிஞருய்ப் பதிமணே நூறுநூற் றிருபத்து நாலாய்க் கதிமணே யுள்ளே கணேகள் பரப்பி எதிர்மலே யாமல் இருந்தனன் தானே.

இம்-எனின், சிவயோகியாின் சிவானுபவ நிஃவையை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சந்திரனிடமிருந்து எழும் க‰கணப் போலப் பதி*ரை*ய், பதிந்துள்ள மணேயாகிய உடலில் மூலாதார முதல் அநாகதம் வரை இரு நூற்றிருபத்து நோன்கு ஒளிக்கதிர்களாய், நடக் கின்ற மணயாகிய உடலுள், கதிர்களாகிய க‱ன கீனப்பரப்பி. எதிர்த்துப் போரிடாதபடி எழுந் தருளினன் என்றவாறு.

பதிறுறை ஆய் – விசுத்தி<u>த்</u>தானத்து பதிஞ றிதழ்க் கமலத்துள் ஆய் என்றவாறு.

மூலாதாரம் முதல் அநாகதம் வரை ஒளிவிடும் சூரியகிரணங்கள் இருநூற்று இருபத்து நான்கா துஃத் தெரிவிப்பது, பதிமீன நூறு நூற்றிருபத்து நாலாய் என்பது.

கதி மணே — உயிரிருத்தற்குக் கதியாம் மண்யா கிய உடலுள். கண்கள் — அம்பு. அம்பாவது ஊானீராகிய அமுதம், உச்சிமுதல் உள்ளங்கால்வரை அமுதமழையைச் சொரிந்து. எதிர்மஃயோமல் -எதிர்த்து வருத்தாமல். ஆன்மாநுபவத்தோடு ஒத்தியங்கி இருந்தான் என்கே. (265)

இருந்தனள் சத்தியு மக்க‰ சூழ இருந்தனள் கன்னியு மந்நடு வாக இருந்தனள் மானேர் முகநில வார இருந்தனள் தானும் அமுதம் பொழிந்தே. 814

இம் - எளின், மதிமண்டலத்துப் பராசத்தியின் விளக்கம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : பராசத்தியும், மதிமண்டலத்துப் பதிறைற கஃலகளும் சூழ எழுந்தருளினள். அந்த நடுவாகிய புருவ மத்தியில் கன்னியாகிய பராசத்தி

1

இரு ந்தனன். மான்போன் றவளாகிய பராசத்தி திருமுக மண்டலத்திலிருந்து நிலவொளி பொழிய அமுதம் பொழிந்து கொண்டு இருந்தனன் என் றவாறு.

இவ்வண்ணம் சத்தியின் விளக்கத்தை வேறு வேருகக்கூறியது தன்னநுபவம் ஒரு காஃக் கொருகால் மிகும் அருமையை அறிவிக்க. (266)

பொழிந்த இருவெள்ளி பொன்மண் ணடையில் வழிந்துள் ளிருந்தது வான்முத லங்குக் கழிந்தது போகாமற் காக்கவல் லார்க்குக் கொழுந்தது வாகுங் குணமது தானே. 815

இi – எனின்; அமுததார2ீணயின் பெயன் உணார்த் துதெல் நுதலிற்று.

இ-ள்: கேசரியோகத்தால் உள்ளே வழிந்து எங்கும் பரவியிருந்ததாகிய பெருக்கெடுத்துப் பொழிந்த பெரிய அமுதம் பொன்நிறமான பிருதி வியையடைந்து வீணே கழிந்துபோகாமல் காக்க வல்லவர்களுக்கு என்றம் உடல் கொழுந்தாகும்; இதுவே இவ்விஃயாகத்தின் பயனும் என்றவாறு.

உள்ளிருந்தது பொழிந்த இருவெள்ளி பொன் மண் அடையில் கழிந்ததுபோகாமல் காக்கவல் லார்க்கு (உடல்) கொழுந்ததுவாகும்; குணம் அது தானே எனக்குட்டிப் பொருள் காண்க.

இரு வெள்ளி என்ற து பெருமை தரும் வெண்ணிற மான மதி மண்டலத்தூறும் அழதமாம். பொன்மண் -பிருதிவிக்கு நிறம் பொன்மையா தலின் இங்ஙனம் கூறியது. வான்முதல் என்றது பிரமாந்திரமுதல் என்றவாறு. பிருநிவி என்றது முலாதாரத்கை.

அமுதம் உச்சிமுதல் உடி வெங்கும் பரவி, மூலா தாரக்தில் தங்கி இல். அதீனக் கழிக்கு விடாதவாறி பாதுகாக்கவல்ல போகிகளின் உடல் தளிர்போல என்றும் விளங்குவதாம் என்பது கருதது. (267)

குணமது வாகிய கோமள வல்லி மணமது வாக மகிழ்ந்தங் கிருக்கில் தனமது வாகிய தத்துவ ஞானம் இனமது வாக இருந்தனன் தானே.

816

இம் – எனின், திருவருட் சத்தியோடு கூடின பேர்க்குத் தத்துவ தரிசனம் முதலியன சித்தியா**ம்** என்றல் நுதலிற்று.

ஓ - ள் : பொருளின் குணம்போல அபின்ணயா யிருக்கிற பேரழகுடைய கொடிபோல்வாளாகிய சத்தி திருமணங்கொள்ள, கேசர்யோகத்திருக்கின், பேருகிய தத்துவஞானம் தமக்கு உறவாக யோக சேவன் இருந்தான் என்றவாறு.

குணத்திற்கும் பொருளுக்கும் உள்ள சம்பந்தம் பிரிக்கமுடியாதது. ஆகலின் அது போல் குண குணியாக ஆன்மாவினிடம் ஒன்ருய் விளங்கும் திருவருட்சத்தியென்பார், குணமதுவாகிய கோமள வல்லி என்று அருளினர்.

மனமதுவாக என்றது, அச்சத்தி யோகத்தான் வெளிப்பட்டு யோகியோடு என்றும் உடனுய்க் கூடியிருக்க என்றவா*ரு*ம். தனமதுவாகிய தத்துவஞானம் இனமதுவாக -பெத்தகாலத்து இதுவரை தனம்போலப் போக்கிய மாக இருந்த தத்துவக்கூட்டங்கள், தடைத்தன்மை நீங்கிச் சிவயோகத்திற்குத் துணேசெய்ய. (268)

இருந்த பிராணனும் உள்ளே எழுமாம் பரிந்தஇத் தண்டுடன் அண்டம் பரிய விரிந்தஅப் பூவுடன் மேலெழ வைக்கின் மலர்ந்தது மண்டலம் வாழலு மாமே.

817

இம் - எனின், பிராணணே மதிமண்டலம் வரையிற் செலுத்தும் யோகிக்கு நித்தியத்துவம் உண்டாம் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: மூலா தாரத்திற்கிடந்த பிராணவாயு வும், உள்ளே நடுநாடியின் வழியாக மேலெழும். உடலேத் தாங்கியுள்ள தாகிய அண்டமுகடாகிய பிரமரந்திரத்தைச்சேர, அங்கே மலர்ந்துள்ள சகத்திரதள பத்மத்துடன் மேலெழவைத்தால், மதிமண்டலம் மலரும்; நீண்டகாலம் வாழலாம் என்றவாறு.

இருந்த பிராணன் – யோகப் பயிற்சியின்மை யான் மூலாதாரத்திலேயே சுருண்டு கிடந்த பிராணன். பிராணன் என்றது சுண்டு ஆன்மாவை. பிர்த இத்தண்டு என்றது முதுகந்தண்டை. அண்டம் – பிமரந்திரம். பரிய – செல்ல, விரிந்த அப்பூ – யோகத்தான் மலர்ந்த ஆயிரவிதழ்த் தாமரை. மண்டலம் – மதிமண்டலம் கேசரியோகத் திலிருப்பார் நீட எடுத்த உடலுடனேயே வாழ்வர் என்கின்றது இம்மந்திரம். (269)

மண்டலத் துள்ளே மனவொட்டி யாணத்தைக் கண்டகத் தங்கே கருதியே கீழ்க்கட்டிற் பண்டகத் துள்ளே பகலே ஒளியாகக் குண்டலக் காதனுங் கூத்தொழிந் தானே. 818

இம்-எளின், ஒட்டியாண பந்தத்தா **லா**றுபயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மதிமண்டலத்து உள்ளேயே பிராணன் என்றும் பொருந்தியிருக்க ஒட்டியாண பந்தத்தைச் செய்து பிராணன் கீழ்ப்போகாவாறு கட்டினுல். பட்டசாஃயில் சூரியஒளி விளங்க, குழைக்காத ஞைகிய கூத்தப்பெருமானும் அசைவற்று விளங்கு வார் என்றவாறு.

மன - மன்ன என்பதன் விகாரம்; நிஃபெற என்பது பொருள். ஒட்டியாணம் - ஒட்டியாண பந்தம். சுழுமுண நாடியில் பிராணன் கட்டுப் பட்டுப் பறப்பதால் இது உட்டியாணபந்தம் எனப் பெயர் பெற்றது. உட்டியநம் - பறத்தல்.

## बद्धेमयेन सुषुम्नायां प्राणस्तुङ्कीयतेयतः। तस्मादुङ्कीयनाच्योयं योगिभिः समुदाहदः॥

எ**ன்**னும் போககுண்டலினி வாக்கியத்தாலும் இதன் பொருள் உணர்க.

ஒட்டியாணபுந்தமாவது வயிற்றில் நாபியின் மேற் பாகத்தையும் கீழ்ப்பாகத்தையும் முதுகோடு ஒட்டும் படிப் பின்னமுத்தவாம். இது குருவினுல் உபதேசிக்கப்பட்ட பின்னரே செய்யத்தக்க**து**. இதனே ஆறு மாச**ம்** பயின்முல் மரணமில்**கூ**.

> उदरे पश्चिमंतानं नामेरूध्वंच कारयेत्। उड्डीयानोद्यसौबन्धो मृत्युमातंग केसरी॥ उड्डीयानंतु सहजं गुरुणाकथितंसदा। अभ्यसेत्सततं यस्तु वृध्दोऽपि तरुणायते॥

எனத் தியானபிந்துவில் கூறப்பட்டுள்ளமையும் ஓர்க. அதத்துக் கண்டு அங்கே கருதி கீழ்க்கட்டில் எனக் கூட்டுக. பண்டகம் பட்டகம் என்பதன் திரிபு. பட்டகம் — இக்காலத்துப் பட்டசாஃயென வழங்கு வது ஈண்டு பிரமரந்திரத்தை உணர்த்திற்று. பகல் ஒளியாக — சூரியன்போலும் ஒளியை உடையதாக. கூத்து ஒழிந்தான் என்றது பஞ்சகிருத்தியங்கீனயும் செய்வதாகிய ஆட்டத்தையொழிந்து அந்த யோகியின் சித்தத்துள்ளே ஆனந்தமாகத் தங்கிறன் என்பன கருத்து.

> ஒழிகின்ற வாயுவும் உள்ளே அமருங் கழிகின்ற வாயுவும் காக்சலு மாகும் வழிகின்ற சுாலத்து வட்டக் கழீலப் பழிகின்ற காலத்துப் பையகற் றீரே

819

இம் - என்னி, இதுவும் கோரியோகத்தின் ப**யண்** உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சகத்திராரத்தில் ஊரி மதியமுகம் வழி கின்றகாலத்து வட்டவடிவான மூலா காரத்திலுள்ள தேண்டேலினியை, நடுநாழயின் உட்டுளே வழியுக ஏற்றி, பழிக்கப்படுகின்ற காலத்து அதன் படத்தை அகற்றுங்கள். அதஞல், ரேசகமாக வெளிப்படுகின்ற பிராணவாயுவும் அங்ஙனம் கழியாது உள்ளே தங்கும். கழிகின்ற ஆயு'ளேயும் கழியாதவண்ணம் கோக்கலாம் என்றவாறு.

வழிகின்ற என்ற விணேக்கேற்ப மதிமண்டல மாகிய சகத்திராரத்தின்று என இடம் வருவித் துரைக்கப்பட்டது.

வட்டக்கழஃ வட்டவடிவமான பாம்பு. கழஃ -ஒருவகைப்பாம்பு. இக்காஃ வழஃ என வழங்கு கிறது. பழிகின்ற காலத்து - பழிக்கப்படுகிற கோலத்து என்பதன் திரிபு, பை - படம். மதிமண்ட லத்து அமுதம் ஊறுகின்ற காலத்து, அது வழி தற்கு ஏதுவாகிய, குண்டிலினியை அடக்கின், பிராணனி யக்கம் தடை படும்; ஆயுள்வளரும் என்பதாம். 271

பையினி னுள்ளே படிக்கத வொன்றிடின் மெய்யினி னுள்ளே விளங்கும் ஒளியதாங் கையினுள் வாயுக் கதித்தங் கெழுந்திடின் மையணி கோயில் மணிவிளக் காமே.

820

இப் - எனின், மூலபந்தத்தால் பிராணுபானன் கேணே இணேத்து அக்கினிமண்டலத்திலே அக்கினியை எழுப்பு முறையைச் சொல்லுதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: உடலுள். மூலாதாரக் கதவாகிய குதத்தை இறுக்கிப்பிடித்தால் உடலுள் ஒளி விளங்கும். வசப்பட்ட பிராணவாயு ஒலித்துக் ெகோண்டு பேலெழும், பின், ஆணவாதி மலங்களே அணிந்த கோயிலாகிய உடம்பில், இரத்தினதீபம் போலச் சிவம் பிரகாசிக்கும் என்றவாறு.

பை - தோற்பையாகிய உடல். படி- பூமியாகிய மூலா தாரம். அதன் கதவு-அதன் வாயிஃலயடைக்கு**ம்** கதேவாகிய குதம். ஒன்றிடலாவது அதன் வாயைத் தண் இரு குதிகாலாலும் மறைத்து இறுகச்செய்தல், இதணேயே மூலபந்தம் என்னும் முத்திரையாம் எண் யோகநூல்கள், மூலபந்த முத்திரையால் அபானபோயும் பிராணட்டுடு குதத்தையிறுக்கி கலக்கச்செய்து, சுழுமுணவாழியாக மேலெழுப்பன் அது இருதயம் கண்டம் புருவநடு இவற்றைக் கடந்து உச்சியை அடைகிறது. அப்போது ஒளி குதியால் தரிசனமாம். விளக்கத்தை, இதன் யோனியைச் செவ்வையாகப் பிடித்துக் குதத்தைச் கீழ்ச்செல்லும் <sup>.</sup> செவ்வையாகச் சுருக்கவேண்டும்: வாயுவாகிய அபானண மேலிழுத்தலால் மூலபந்தம் சொல்லப்படுகிறது என்னும் கருத்து அமைந்த,

## पार्षिणिभागेन संपीड्य योनिमाकुश्चयेत्कुदम् । अपानमूर्ध्व माकृष्य मूलबन्धोऽभिधीयते ॥

என்ற யோகசூடாமணி சுலோகத்தானும்,

अधोगतिमपानंवै ऊर्ध्वगं कुरुतेवलात् । आकुञ्चनेनतंप्राहः मलबन्धां हियोगिनः॥

என்ற யோககுண்டலினி புபநிஷத் வாக்கியதானும் தெளிக. மெய்யினினுள்ளே விளங்கும் ஒளியதாம் என் பதன் கருத்தை,

# थपाने ऊर्ध्वगेजाते प्रयाते वह्निमण्डलम् । तदानल शिखा दीर्घा जायते वायुताऽहता ॥

என்னும் தியானபிந்து சுலோகத்தானும் தெளிய லாம்.

கையினுள் வாயு கதித்து அங்கு எழுந்திடின் என்பது இவ்வண்ணம் கையகப்பட்ட வாயுக்கள் ஒலித்து எழின் என்பதை விளக்கிற்று. இக்கருத்து, பிராணுபான வாயுக்களும், நாதவிந்துக்களும் (அநா கதத் துவனியும் அனுஸ்வார ஒலியும்) ஐக்கியத்தை அடைந்து யோகசித்தியைத் தருகின்றது என்னும் பொருள் அடங்கிய,

### प्राणापनौ नादविन्दू मूलवन्धेनचैकताम् । गत्वा योगस्य संसिद्धि यच्छतोनात शंशयः॥

என்னும் யோக சிகோபநிஷத் வாக்கியத்தாலும் அறியப்படுவதாம்.

மை – மலம். மையணி கோயில் – மலமாயா சமகாரியமான உடல். உடலுக்குள் விளங்கும் இரத் தின தீபமாம் சிவன் என்றவாறு. (272)

விளங்கிடும் வாயுவை மேலெழ உன்னி நலங்கிடுங் கண்டத்து நாபியி னுள்ளே வணங்கிடு மண்டலம் வாய்த்திடக் கும்பிச் சுணங்கிட நின்றவை சொல்லலு மாமே.

821

இம் – எளின், ஜாலந்திர ஓட்டியாண முத்திரை களுடன் கேசரியைச் செய்தலால் வரும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விளங்கும் பிராணணேச் சுழுமுனே வழியாக மேலே கிளம்பத் தியானித்து, சுருங்குகின்ற கழுக்து நாபி இவற்றுள், அணேவரும் வணங்கத்தக்க வாறு மண்டலமாகும்வண்ணம் கும்பகஞ்செய்து, அவ்வத் தானங்கள் வற்றிடும்படிச் செய்ய, அங்கே நிஃபெற்ற அனுபவங்கஃச் சொல்லலும் ஆகுமே; ஆகாது என்றவாறு.

விளங்கிடும் வாயு — மூலத்தலத்துள் விளங்கும் பிராணன். மேல் எழ உன்னி – இடநாடி வலநாடி வழியாகவன்றி நடுநாடி வழியாகப் பிரமரந்திரம் செல்லும் சுழுமுனே வழியாக மேல்எழ எண்ணி.

நலங்கிடும் – சுருங்குகின்ற. சுருங்குகின்ற நாபி சுருங்குகின்ற கண்டம் என்பன ஜாலந்திரபந்தமும். ஒட்டியாணபந்தமும் ஆகிய இவற்றை உணர்த்தின.

ஜாலந்திரபந்தமாவது, கழுத்திலுள்ள துவாரத் தைச் சுருக்கி, மார்பின் சமீபத்தில் நாலங்குல மிடை யிருக்குப்படி மோவாய்க்கட்டையை ஸ்தாபித்த லாம். இது நாடிகளேக் கட்டுப்படுத்தும்; மதிமண்ட லத்தமுதம் கீழே ஜாடராக்கினியில் விழாத வண்ணம் தடுக்கும். இதன் விளக்கங்களே,

कण्ठमाकुञ्च्य हृदये स्थापयेत्विबुगंदढम् । बन्घोजालंधराख्योयं जरामृत्यु विनाशकः॥

### बन्धाति हि सिराजालं अधोगामिनभोजलं। ततोजालंधरोबन्धः कण्ठदुःखौघ नाशनः॥

என்னும் தியானபிந்து வாக்கியங்களேக்கொண்டும் அறியலாம்.

ஒட்டியாணபந்த முத்திரை யிலக்கணம் முன்னரே உரைக்கப்பட்டது.

வணங்கிடு மண்டலம் வாய்த்திட அணேவரும் வணங்கும் மண்டலமாகிய ஆஞ்ஞை பொருந்த. கும்பிச்சு - கும்பித்து என்பதன் மரூஉ.

உணங்கிட் நின்றவை சொல்லலும் ஆமே – வளர நின்ற அனுபவங்களேச் சொல்லமுடியுமா? முடியாது என்பதாம். அனுபவங்களே.

# जालंधरेकृतेबन्धे कण्ठं संकोच लक्षणे । नपीयूषं पतत्यमौ नचवायुः प्रकृष्यते ॥

என்னும் சுலோகத்தான் அறிக.

(273)

சொல்லலு மாயிடு மாகத்து வாயுவுஞ் சொல்லலு மாகு மண்ணீர்க் கடினமுஞ் சொல்லலு மாகும் இவையஞ்சுங் கூறிடிற் சொல்லலு மாந்தூர தெரிசனந் தானே. 822

இம் – எனின், ஐம்பூதங்கள் உடலுள் <sup>சேர்</sup>வதால் தோ ரதரிசனமா**ம் என்பது உணர்**த்துதல் நுதலிற்றி இ - ள் : சொல்லப்படுகின்ற வானு**ம், வாயுவும்,** மண்ணும், நீரும், கொடியதான தீயும் ஆகிய இவை ஐந்தும் கூடினுல் தூரதிருட்டி உண்டா**ம்** என்றவாறு.

பிராணவாயு, உடலினுள் முழந்தாள்வரை யுள்ள பிருதிவி மண்டலத்தும், அதற்குமேல், அடிவயிறு வரையுள்ள அப்பு மண்டலத்தும், அதற்கு மேல் மார்பு வரையுள்ள தேயுமண்டலத் தும், அதற்குமேல் மூக்கினடிவரையுள்ள வாயு மண்டலத்தும், அதற்கு மேல் உச்சி வரையுள்ள ஆகாயமண்டலத்தும் கூடி வியாபித்திருப்பின் தூர தரிசலும் ஆம் என்பது கருத்து.

தூரதரிசனமாகவும் ஐம்பூதத்திலும் பிராணன் வியாபித்தஃப் பிண்டத்தில் தரிசிப்பவன், அண்டத்திலும் நெடுந்தூரத்து நிகழ்ச்சிகளேயும் இருந்த நிஃயிலிருத்தே அறிவான் என்ப தாம்.

தூர தரிசனஞ் சொல்லுவன் காணலாங் காராருங் கண்ணி கடைஞான முட்பெய்தி ஏராருந் தீபத் தெழிற்சிந்தை வைத்திடிற் பாரா குலகம் பகன்முன்ன தாமே.

823

இம் — எனின், தூரதரிசனம் ஆமாறு உணர்த் தோதல் நாதலிற்றா.

இ - ள் : தூரதரிசனத்தைப் பற்றிச் சொல்லு வேன் நீங்களும் காணலாம். கருமைநிறம் பொருந்திய கண்களேயுடைய திருவருட்சத்தியைப் பொருந்துதலாகிய முடிவாகிய ஞானத்தை

17/4 F

மனத்துள் நிறுத்தி, எழுச்சியும் அழகும் நிறைந்த தீபசிகைபோன்ற சிவத்திடத்தில் அழகிய சிந்தையைப் பதித்திருந்தால், பூமியும் ஏணேய உலகங்களும் பகற்காலத்தில், காணப்படுவதுபோல நன்றுய் விளங்கும் என்றவாறு.

காராருங்கண்ணி கடைஞானம் - திருப்பெருகு சிவஞானம்; இது, திருவருட்சத்தி பதிவதால் விளேயும் முடிந்த ஞானமாதலின் இங்ஙனங் கூறப் பேற்றது. தீபம் என்றது சிவத்தை. சிவஞானத் தால், சிவத்தைத் தரிசிக்கின் உலகம் முதலியன பகற்காலத்து விளங்குவனபோல விளங்கும்; என்றது, ஆன்மா சிவத்தைச் சார்ந்த பொழுது, இதுவரை ஒன்றுய் ஊடாடிய உலகம் வேறுய், தூரியதாய் காணப்படும் என்றவாறும். இது, தத்துவருபம் முதல் சிவதரிசனம்வரையுள்ள எட்டு அவத்தைகளே அறிவித்ததாம். (275)

முன்னெழு நாபிக்கு முந்நால் விரற்ஃமே பன்னெழு வேதப் பகலொளி யுண்டென்னும் நன்னெழு நாதத்து நற்றீபம் வைத்திடத் தன்னெழு கோயில் தஃவனு மாமே. 824

இ**ம் – எனின், சிவயோகமும்** சிவபோகமு<sup>ம்</sup> உணர்*த்து த*ல் நுதலிற்று.

இ – ள்: முன்னே எழுகின்ற கொப்பூழுக்குப் பென்னிரண்டு விரலளவிற்குக் கீழே, பகல்போலும் ஒளி ஒன்று உண்டென்று, எல்லாவற்றையும் விலக்கு எழுகின்ற பேதேமானது சொல்லுகின்றது. நின்னேம் சூழும்புகின்றே நாதத்தினிடமாக, நல்ல தீபத்தை வைத்தால் ஆன்மாவாகிய த**ன்**னிடம் எழுகி**ன்**ற கோயிலில் சிவம் பிரகாசிக்கும் என்ற வாறு.

நற்றீபம் வைத்திட என்றது. சிவயோகத்தை யும், தஃவேனுமாம் என்றது தஃவேண அழுந்தி அனுபவித்தலாகிய சிவபோகத்தையும், உணர்த்தின.

நாபிக்குப் பண்னிரண்டு விரற்கிடைக் ஃழே பகல் போலும் ஒளியுண்டென்று வேதங்கள் சொல்லுவதை யாக்ஞவல்கியரும், 'தேகமத்தியில் அக்கினி மண்டலம் சாப்பூநதப் பொன்னிறமுள்ள தாய் மனி தர்கட்கு முக்கோணமாயும், விலங்கு கட்குச் சதுரமாயும். பட்சிகளுக்கு வட்டமாயும் இருக்கிறது; இதன் நடுவில் எப்போதும் அக்கினி சிகை பரவியிருக்கிறது என்று சொல்லுகிருர். இதுவும் அக்கருத்தை நண்கு விளக்குதல் காண்க.

பன்னெழு வேதம்: பன்னி எழுகின்ற வேதம். பன்னுதல் - பலகாலும் சொல்லுதல். நண்டினழு நாதம்; நன்னு எழு நாதம்; உகரம் சாரியை; நன்மை விசுகின்ற நாதத்தானமாகிய புருவமத்தி யில். நற்றீபம் என்றது சிவத்தை. இதணேயே அப்பர்சுவாயிகளும்.

'' இல்லக விளக்கது இருள்கெ டுப்பது பல்லக விளக்கது பலருங் காண்பது சொல்லக விளக்கது தூய்மை உள்ளது நல்லக விளக்கது நமச்சி வாயவே '' என்று அருளிச்செய்வார்கள். தன்னெழுகோயில் – ஆன்மாவாகிய தன்னில் எழுகின்ற கோயில். இதனேயே திருமூலதேவர் ' உள்ளம் பெருங்கோயில்' என்றது. தீபம் வைக்க – தீபம் பட்ட பொருளெலாம் ஒளி மயமா தல் போலச் சிவத்தீபத்தை ஏற்ற ஆன்மாவும் அதன் மயமாய்ச் சிவமாயிற்று என்பதாம். (276)

#### 19. பரியங்கீயோகம்

அஃதாவது முழந்தாள்கள் இரண்டின்மேலும் கைகளே நீட்டிப்படுத்துக்கொண்டுயோகிருத்தலாம். பரியங்கம் – கட்டில், கட்டில்மேல் இருந்து போகித் தஃயே யோகமாகச் செய்யும் உபாயம் இதுவாம். கேசரியோகம் உணர்த்திய ஆசிரியர், பரியங்கியோகத்தையும் இருபது திருமந்திரங்களான் உணர்த்திய எடுத்துக்கொண்டார்: அவற்றுள் முதல்திருமந்திரமாகிய இது பரியங்கி யோகத்தின் பயன் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

பூசு வனவெல்லாம் பூசிப் புலர்த்திய வாச நறுங்குழல் மாலேயுஞ் சாத்திய காயக் குழலி கலவி யொடுங்கலந் தூசித் துளேயுறத் தூங்காது போகமே,

825

இ – ள் : பூசத்தகுவனவான மயிர்ச்சாந்து புனுகு கத்தூரிகளேப் பூசி உலர்த்தப்பெற்ற வாசனே யோடு கூடிய கூந்தலில் நறுமலர் மாஃயையும் சூட்டிக்கொண்ட, இச்சையால் மனத்தை வெதுப்பு கின்ற பெண்ணேடு கலவியிலே கலந்து ஊசித்துளே யுட் பொருந்த போகம் தளராது என்றவாறு. காயககுழலி என்றது குண்டலினி சத்தியை. ஊசித்துளே என்றது சுழுமுனேயை. குண்டலியைக் கிரந்திகளேத் தாண்டிப் பிரமரந்தரம் வரையிற் கொண்டு போகப் பேரிண்பம் விளேயும் என்பதாம். குண்டலியைக் காயக்குழலி என்று உருவகித்தமைக் கேற்பக் கலவித்தொழிலுக்குப் பொருந்த, பூசுவண பூசி என்பது முதல், சாத்திய என்பது வரை யிலுள்ள அடைமொழிகளேப் புணர்த்தோ திரை்.

> போசுத்தை யுன்னவே போகாது வாயுவும் மோகத்தை வெள்ளியு மீளும் வியாழத்தில் சூதொத்த மென்முலே யாளுநற் சூதனுந் தாதிற் குழைந்து தலேகண்ட வாறே. 826

இம் – எனின், ஆன்மாவும் சித்சத்தியும் கூடிப் போகத்தை உன்ன, பிராணன் இயங்காது என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: மேற்கூறியவாறு போ**க**த்தை எண்ணப் பிராணவாயு இயங்காது. சூதாட்டக்கருவியை ஒத்த மெல்லிய நகில உடையவளாகிய சத்தியும், நல்ல சூதஞ்கிய சிவனும், மோகத்தை விளேவிப்பதாகிய வெள்ளியும், மீளுந்தன்மை வாய்ந்த வியாழமு மாகிய தாதில் குழைந்து அறிந்தவாறு இப்போக மாம் என்றவாறு.

் மென் முஃயாள் – சத்தி. சூதன் – சிவன். வெள்ளி – வெண்ணிறமாகிய விந்து. வியாழம் \_ பொன்னிற மாகிய நாதம். நாதவிந்துக்களாகியு தா நில் குழைந்து தலேக்கண்டதே போகம். நாத மாகிய சிவமும், விந்துவாகிய சத்தியும் கூடிய நிலேயை யோகக்காட்சியில் காண்டலே பரியங்கி யோகப்பயளும். யோகிபாஷையில், விந்துவை ரசமென்றும் நாதததைக்கந்தக மென்றும் வழங்கு வர். ரசகந்தகங்களின் சேர்க்கையால், போகக்கட்டு ஏற்படுமென்பது வைக்தியநூல் துணிபும் ஒருவாற் ருன் அறியக்கிடக்கின் றது. (278)

கண்டனுங் கண்டியுங் காதல்செய் யோகத்து கண்டலங் கொண்டிரு பாலும் வெளி நிற்கும் வண்டியை மேற்கொண்டு வானீர் உருட்டிடத் தண்டொரு காலுந் தளராது வங்கமே. 827

இம் – எனிவ், இதுவுமது.

இ ்ள் ஜாலந்திர பந்தத்தால் சுருக்கப்பட்ட கழுத்தையுடைய ஆடவனும் பெண்ணும், காதல் செய்கின்ற யோகத்தில், மண்டலித்து இரண்டு பக்கமும் வெளியே நிற்கிற வண்டியை மேலே செலுத்தி ஆகாயகங்கையை உருட்டத் தண்டு ஒருகாலும் தளராது; போகக்கடலின் கரைசேரப் செருப்பு‴ணயாம் என்றவாறு

கண்டன், கண்டி - ஜாலந்திர மந்திரத்தால் இடை பிங்கஸ் நாடிகளேச் சுருக்கிய ஆணும் பெண்ணும்.

காதல் செய் போகத்து - விரும்புகின்ற பெரியூங்கி போகத்தில்: புணார்ச்சியில் என்றை வேறும் ஒரு பொருள் தொனித்தல் காண்க மண்டலங்கொண்டு – மண்டலித்து; மதிமண் லம், சூரியமண்டலமாகிய இருமண்டலங்**களிலும்** கடந்து. வட்டமாக ஒருவரை செயாருவர் தழுவி என வேறு பொருளும் தொனித்தல் காண்க.

இருபாலும் வெளி நிற்கும் வண்டியை மேற் கொண்டு: வலமும் இடமுமாகிய இருபக்கமும் வெளி நிற்கும் வண்டிகளாகிய இடக‰ பிங்கணே யைக்கட்டி மார்பகத்து வெளியாக விம்மி நிற்கும் வட்டமாகிய நகிணத் தீண்டி என வேறு பொருளும் தொனித்தல் காண்க.

வான் நீர் உருட்டிட: ஆஞ்ஞா சக்கரத்து மதி மண்டலத்து ஊறுமமுதமாகிய கங்கையை உருண்டு ஓடிவரச்செய்ய; அதாவது அமுதம் பெருக்கி என்ப தாம். தூய்மையாகிய பாலொடு தேன் கலந்தாற் போன்ற வாலெயிறு ஊறியநீரை உருட்டிடஎன்றும் வேறும் ஒரு பொருள் தொனித்தல் காண்க்.

தண்டு ஒருகாலும் தளராது; உடலும் நரை திரையால் தளர்ச்சி அடையது. ஆண்குறி விந்தி கழலாக வரையில் தளர்ச்சியடையாது என்றி வேறும் ஒரு பொருள் தொனித்தல் காண்க.

வங்கம் - தோணி. சிவபோகத்தமுந்திச் சிவன்டியைச் சேர்தற்குரிய தோணியாம். காமக்கடஃல நீந்தி, போகக்கரைஷைய அடைதற்குரிய புணேயாம் என வேறும் ஒரு பொருள் தொள்ளக்கிடத்தல் காண்க. ஆகவே இத்திருமந்திரத்தால் சிற்றின்பேழ் உணர்த்துவார்போலப் பேரின்பர் உணர்த்திச் சகல நிஃலயில உள்ளாரையும் சுத்தநிஃலக்கு உய்க்க உணர்த்தியதாழ் என்று உணர்க. (24)

அங்கப் புணர்ச்சியு மாகின்ற தத்துவம் அங்கத்தில் விந்து வருகின்ற போகத்துப் பங்கப் படாமற் பரிகரித்துத் தம்மைத் தங்கிக் கொடுக்கத் தீலவனு மாமே.

828

இம் – எளின், அமுதைப் பாதுகாப்பத னவசியத் தி*ணை அ*றிவித்தல் நாதலிற்று.

இ – ள் : குண்டலினி சக்தியோடு கூடுகின்ற தன் தத்துவம் ஒவ்வோரங்கங்களிலும் விந்து பரவுகின்ற போகத்திலே, அவ்விந்து சிதருவண்ணம் காத்து, தம்மிலே தங்கும்படியாகச் செய்ய, அவ்யோகி சிவமாவன் என்றவாறு.

அங்கு அப்புணர்ச்சியும் ஆகின்ற தத்துவம்: அங்கு மேற்கூறப்பட்ட அக்கலவியாகிற உண்மை; அதாவது கண்டனும் கண்டியும் காதல்செய் யோகமாம்.

அங்க**ம் - உடல். வி**ந்து அங்கத்தில் வருகின்ற போகம் – உச்சியில் ஊறி அங்கம்முழுதும் பரவு கின்ற போக**ம்.** 

பங்கப்படுதலாவது கழிந்து சிதறி வீணுதல். பரி கரித்து – காத்து. தம்மைத் தங்கிக் கொடுக்க -தம்மால் தங்கும் வண்ணம் காக்க.

தூவைனும் ஆம்: விந்து கூயைமின்மையால், ஒளி பெற்றுச் சிவனேயோவன் என்பதாம். (280) தஃவனு மாயிடுந் தன்வழி ஞானந் தஃவைனு மாயிடுந் தன்வழி போகந் தஃவேனு மாயிடுந் தன்வழி யுள்ளே தஃவேனு மாயிடுந் தன்வழி அஞ்சே.

829

330

இ**ம் – எனி**ன், இவ்வியோகத்தால் ஞானியாய்**ச்** சிவனுவ**ன் என்பது** உணர்த்து தெல் நுதலிற்று.

டு – ள் : இங்ஙனம் இருக்கும் யோகி, ஆன்மா வாகிய தன்னிடமே ஞானம் பொருந்தப்பெற்று, சிவ போகந்துய்த்து, தனக்குள் தானே தஃவேஞய், ஐந்து பருப்பூதங்கள், நுண்பூதங்கள், தன்மாத் திரைகள் அனத்தையும் அடக்கி ஆண்டு தஃவேனுவன் என்றவாறு.

சிவசத்தியிடம் பதிந்த ஆன்மோவிற்கு மல மறைப்பு நீங்குதேலின் தன்வழி ஞானம் என்றது.

ஞானம் பொருந்தியவிடத்தி. ஏகணுகி அரண் கழல்செல்லுமாகலின் சிவபோகம் வினோந்தது. அதில் அழுந்தி ' நானிவளாம் பகுதிப் பொற்பாரறிவார் ' என நுகருங்காலத்துச் சிவபரம் பொருளேயாதல் சித்திப்பதாம் அப்போது மாபையும் மாயேயங்களு மாகிய எல்லாம் தன்வசமாயிடும் என்பதாம். (281)

அஞ்சு கடிகைமேல் ஆருங் கடிகையில் துஞ்சுவ தொன்றத் துணேவி துணவன்பால் நெஞ்சு நிறைந்தது வாய்கொளா தென்றது பஞ்ச கடிகை பரியங்கி யோகமே.

இம் - எனின், இவ்வியோகமிருத்தற்குரிய கால அளவு உரைத்தல் நுதலிற்று இ-ள்: ஐந்து நாழிகைக்குமேல் ஆருவது நாழிகையும் பராசத்தி சிவத்தினிடம் அபின்ன மாகத் துயில்வதாகிய இது இல் வினே ந்த பயன் மனம் நிறைந்து, வாய்கொள்ளா திருந்தது; இவ்வண்ணம் ஐந்து நாழிகை யிருப்பதே பரியங்கியோகமாம் என்றவாறு.

ஐந்து நாழிகை கடந்து ஆறு நாழிகையளவும் இருக்கின் அவ்வின்பம் மனநிறைந்து, வாயாற் சொல்ல முடியாதது மாம். ஆறு நாழிகையிருப்பது அதீத அநுபவமாம். ஐந்து நாழிகை இருப்பதே பரியங்கி யோகமாம். புணர்ச்சி யோகமும், அதற்கு மேற்பட்ட அநுபவம் அவசமுமாதல் போல, ஐந்தி நாழிகை நுகர்ச்சி யோகமும், அதற்கு மேற்பட்ட ஆறு நாழிகைத் துயில் அவசமும் ஆயிற்று என உணர்க.

பரியங்கி யோகத்துப் பஞ்ச கடிகை அரியஇவ் வியோகம் அடைந்தவர்க் கல்லது சரிவளே முன்கைச்சி சந்தனக் கொங்கை உருவித் தழுவ ஒருவற்கொண் ணதே.

831

இம் - எனின், பரியங்கியோகம் செய்பவர்களே சிவசத்தியைச்சேர்வர் என்பே துணோர்த் துதெல் நோதலிற்று.

இ-ள்: பரியங்கியோகத்து ஐந்து நாழிகை இருப்பவர்கட்கல்லாமல், நழுவுகிற வஃளயஃணிந்த முன்கையை உடையவளாகிய சக்கியின் சந்தனம் பூசப்பெற்ற கொங்கைகளே உருகத் தழுவமுடியாது என்றவாறு.



உருகத்தழுவலாவது சத்தியோடு பதிந் திருத்தல்.

ஒண்ணுத யோகத்தை உற்றவ ராரென்னில் விண்ணூர்ந்த கங்கை விரிசடை வைத்தவன் பண்ணூர் அமுதினப் பஞ்ச கடிகையில் எண்ண மெனஎண்ணி இருந்தான் இருந்ததே. 832

இம் - எனில், இவ்வியோகத்தைக்கண்ட ஆசாரி யேன் யார் என்பதுணர்ததுதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : எளிதில் அடைய ஒண்ணுக இந்த யோகத்தை அடைந்து அறிவித்தவர் யார் எனில், தேவ கங்கையைத் திருமுடிமேல் வைத்தவஞுகிய சீகண்ட பரமேசுரன், அழகு நிறைந்த இந்த அமுதத்தை ஐந்து நாழிகையில் எண்ண மாட்டாமல் எண்ணி நுகர்ந்தான்; அவன் இருந்து காட்டியது இதுவாம் என்றவாறு.

எண்ணும் என எண்ணு தலாவது எஞ்ஞான்றும் தைல தாரைபோல இடைவிடாது எண்ணு தல். சீகண்ட சிவன் கைஃயின் தெற்குப் பகுதியிலே பரியங்கியோகத்தில் முழந்தாளில் கைகளேக் நீட்டிக் கொண்டு நிமிர்ந்த முகத்துடன், மூக்கு நுனியில் பார்வையைச் செலுததி, தனது திருவருளிற் றினாத் துக் கொண்டு வீற்றிருக்கிறுர் என்பது புராண வரலாறு

> ஏய்ந்த பிராயம் இருபது முப்பதும் வாய்ந்த குழலிக்கு மன்னர்க்கு மானந்தம் வாய்ந்த குழலியோ டைந்து மலர்ந்திடச் சோர்ந்தன சித்தமுஞ் சோர்வில்ஃ வெள்ளிக்டூ

இ-ள்: ஐந்து நாழிகைக்குமேல் ஆருவது நாழிகையும் பராசத்தி சிவத்தினிடம் அபின்ன மாகத் துயில்வதாகிய இதுலை விளேந்த பயன் மனம் நிறைந்து, வாய்கொள்ளாதிருந்தது; இவ்வண்ணம் ஐந்து நாழிகை யிருப்பதே பரியங்கியோகமாம் என்றவாறு.

ஐந்து நாழிகை கடந்து ஆறு நாழிகையளவும் இருக்கின் அவ்வின்பம் மனநிறைந்து, வாயாற் சொல்ல முடியாததுமாம். ஆறு நாழிகையிருப்பது அதீத அநுபவமாம். ஐந்து நாழிகை இருப்பதே பரியங்கி யோகமாம். புணர்ச்சி யோகமும், அதற்கு மேற்பட்ட அநுபவம் அவசமுமாதல் போல, ஐந்து நாழிகை நுகர்ச்சி யோகமும், அதற்கு மேற்பட்ட ஆறு நாழிகைத் துயில் அவசமும் ஆயிற்று என உணர்க.

பரியங்கி யோகத்துப் பஞ்ச கடிகை அரியஇவ் வியோகம் அடைந்தவர்க் கல்லது சரிவளே முன்கைச்சி சந்தனக் கொங்கை உருவித் தழுவ ஒருவற்கொண் ணுதே. 831

இம் - எனின், பரியங்கியோகம் செய்பவர்களே சிவசத்தியைச்சேர்வர் என்பே துணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பரியங்கியோகத்து ஐந்து நாழிகை இருப்பவர்கட்கல்லாமல், நழுவுகிற வஃபை உணைந்த முன்கையை உடையவளாகிய சக்கியின் சந்தனம் பூசப்பெற்ற கொங்கைகளே உருகத் தழுவமுடியாது என்றவாறு. உருகத்தழுவலாவது சத்தியோடு பதிந் திருத்தல்.

ஒண்ணுத யோகத்தை உற்றவ ராரென்னில் விண்ணூர்ந்த கங்கை விரிசடை வைத்தவன் பண்ணுர் அமுதினப் பஞ்ச கடிகையில் எண்ணு மெனஎண்ணி இருந்தான் இருந்ததே. 832

இம் - எளில், இவ்வியோகத்தைக்கண்ட ஆசாரி யன் யார் என்பதுணர்ததுதல் நுதலிற்று.

இ — ள் : எளிதில் அடைய ஒண்ணுக இந்த யோகத்தை அடைந்து அறிவித்தவர் யார் எனில், தேவ கங்கையைத் திருமுடிமேல் வைத்தவணுகிய சீகண்ட பரமேசுரன், அழகு நிறைந்த இந்த அமுதத்தை ஐந்து நாழிகையில் எண்ண மாட்டாமல் எண்ணி நுகர்ந்தான்; அவன் இருந்து காட்டியது இதுவாம் என்றவாறு.

எண்ணும் என எண்ணு தலாவது எஞ்ஞான்றும் தைலதாரைபோல இடைவிடாது எண்ணு தல். சீகண்ட சிவன் கைஃயின் தெற்குப் பகுதியிலே பரியங்கியோகத்தில் முழந்தாளில் கைகளேக் நீட்டிக் கொண்டு நிமிர்ந்த முகத்துடன், மூக்கு நுனியில் பார்வையைச் செலுத்தி, தனது திருவருளிற் றினேத் துக் கொண்டு வீற்றிருக்கிறுர் என்பது புராண வரலாறு

> ஏய்ந்த பிராயம் இருபது முப்பதும் வாய்ந்த குழலிக்கு மன்னர்க்கு மானந்தம் வாய்ந்த குழலியோ டைந்து மலர்ந்திடச் சோர்ந்தன சித்தமுஞ் சோர்வில்& வெள்ளிக்கே.833

இம் - எனின், இவ்வியோகத்தை ஆணும் பெண் ணும் சேர்ந்திருந்தே செய்யலாம் என்றெல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பொருந்திய கூந்த‰ யுடையவளாகிய பெண்ணுக்கும், மன்னஞ்சிய ஆணுக்கும் பொருந் திய வயது இரு பது ம், முப்பதுமாம், அப்பெண்ணேடு ஐந்து புலன்களும் மலர, மனம் அழிந்தன: விந்துவுக்கு அழிவில்‰யாம் என்றவாறு.

இருபது ஆண்டு நிரம்பிய பெண்ணும் முப்பது ஆண்டு நிரம்பிய ஆணும் கூடும் கூட்டத்துச் செய்யப்படும் பரியங்கி யோகத்தில். ஆனந்த மானது, ஐம்புலன்களும் மலர மனமடங்க விந்து வுக்கு அழிவில்லாதபடி வினேயும் என்பதாம். (285)

வெள்ளி யுருகிப் பொன்வழி ஓடாமே கள்ளத்தட் டாஞர் கரியிட்டு மூடிஞர் கொள்ளி பறியக குழல்வழி யேசென்று வள்ளிய ஞவில் அடக்கிவைத் தாரே.

834

இப்–ௌனின், விந்துகூஷயம் நிகழாதவாறு அடக்கு முறை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ—ள்: வெண்ணிறமாகிய விந்து உருகி, பொன் நிறமாகிய நாதத்திற் கலக்காதபடி, கள்ளத் தட்டா தைய சிவபெருமான், கரியாகிய (சாட்சி) மனத்தை யிட்டு மூடிவைத்தார். அம்மட்டோ! ஊதுகுழலால் கொள்ளிபறிய ஊதி நாவின் நுனியால் கீழிறங்காத வண்ணம் அடக்கியும் வைத்தார் என்றவாறு.

835

சுக்கிலம் பெருகிச் சோணி தத்தில் கலக்கா தபடி. மனத்தையடக்கி, பிராணுயாமஞ்செய்து, நாசித் துவாரத்திற்கு மேலுள்ள வழியை நாக்கின் நுனி யால் அடைத்து அடக்கினர் என்பது கருத்து. பரி யங்கி யோகமுள்ளவன் எவ்வளவு காலம் போகிக் கினும் விந்து நழுவாது என்பதாம். வள்ளியன் வண் மை யுடையோன். வள்ளியல் எனப் பிரித்து அழகு பொருந்திய என்பாரும் உளர். (286)

வைத் த இருவருந் தம்மின் மகிழ்ந்துடன் சித்தங் கலங்காது செய்கின்ற ஆனந்தம் பத்து வகைக்கும் பதினெண் கணத்துக்கும் வித்தக ஞய்நிற்கும் வெங்கதி ரேபனே.

இம் — எனின், இவ்வண்ணம் செய்யும் போகத் தால், சிவயோகி விளக்கம் பெறுவன் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இவ்வண்ணம் விந்துக்ஷயம் இல்லாமல் புணரும் இருவரும் தமக்குள் தாமே மகிழ்ந்து, மனங் கலங்காது நுகர்கின்ற இன்பத்தால், யோகி. பத்துத் திசைக்கும் பதினெட்டுத் தேவகணங் களுக்கும் தஃவைஞக விளங்கும் சிவசூரியனுவன் என்றவாறு.

மனமடக்கி, விந்து அழியாது போகிக்கு**ம்** யோகெ சிவசூரியஞக விளங்குவ<mark>ன் என்பது</mark> கருத்து.

வெங்கதி ருக்குஞ் சனிக்கும் இடைநின்ற நங்கையைப் புல்லிய நம்பிக்கோ ரானந்தந் தங்களிற் பொன்னிடை வெள்ளிதா நாமுன்ந தங்களிற் செவ்வாய் புதைத்திருந் தாரே, இம்-எளின், பரியங்கி யோகியர் எய்தும்பயன் உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சிவத்திற்கும் அதன்கீழ் நோக்கிய பகுதி யிற் காணும் சனிக்கும் இடையில் நிஃபெற்ற மனேன்மணியைத் தழுவிய இறைவனுக்கு ஓர் ஆனந்தம் உண்டாம். அவ்விருவரும் தங்களுக்குள், பொன்னிறமாகிய நாதத்தில் வெள்ளியாகிய விந்து கலப்பதற்கு முன்பு, சிவந்த வாயை மதிமண்டலத்தி னிடமாகப் பொருத்தியிருந்தனர் என்றவாறு.

கதிருக்கும் சனிக்கும் இடைநின்ற நங்கை – சூரி யனுக்கும் சனிக்கும் இடையில் விளங்கிய திருவருட் சத்தி. கதிர் - சிவம். சனி — உலகத்தைச் சனிப்பிப்ப தற்கு முதலாகிய அதோமுகமாயை. நங்கை-மனேன் மணி. அவீளப் புல்கு தலாவது, இடைவிடாது தியா னித்தலாகிய பரியங்கியோகம். நம்பி ஆன்மாவை. பொன் – பொன்னிறமாகிய பிருதிவி. வெள்ளி – வெண்மைநிறமான அப்பு. பொன்னிடை . வெள்ளி தாழாமுனம் என்றது, பிருதிவி மண்டலத் தில் அப்புமண்டலம் தாழ்வதற்கு முன்பு. திங்களிற் . செவ்வாய் புதைத்திருந்தாரே எ**ன்**றது, வாய்வழி யாக மேற்செல்லும் நாசித்துவாரத்தை அடைத்து மதி மணடலத்துத் தங்கியிருந்தார் என்பதாம். இதனுல் சூரியகிரந்திக்கும் சனிக்கும் இடையிலே திருவருட் சத்தியைச் சேர்ந்த சிவயோகிக்கு ஓர் வகையான ஆனந்தம் விஃளவதாம். இவர்களுடைய கலப்பில், பிருதிவிமண்டலத்து அப்புமண்டலம் தாழ்ந்து இறங்குவதற்கு முன்பு நாதத்தில் விந்து சத்தியை மறைத்து என்றும் மாருத ஆனந்தத்தில் இருந்தார் என்பு தாம்.

இதில் ஞாயிற்றுக்கும் சவிக்கும் இடையில் நங்கையைப் புல்லிய நம்பிக்கு ஒருவகையான ஆனந்தம் வினந்து அவர்களுக்குள். சுரோணிதத்தோடு சுக்கிலம் கலப்பதற்கு முன்பு திங்கள்போன்ற முகத் தில் சிவந்த வாயைப் புதைத்திருந்தார்கள் என்ற வேறுபொருளும் தோன்றுதல் காண்க. இம்மந்திரத் தில் ஞாயிறு சனி திங்கள் செவ்வாய் வியாழன் வெள்ளி இந்தக் கிரகங்களின் பெயர்களும் வந்திருத் தல் காண்க.

திருத்திப் புதணேத் திருத்தல்செய் வார்க்குக் கருத்தழ காலே கலந்தங் கிருக்கில் வருத்தமு மில்ஃயா மங்கை பங்கற்குந் துருத்தியுள் வெள்ளியுஞ் சோரா தெழுமே. 837

. இம் — எளின் இதுவும் பரியங்கியோகியர்க் குளதாம் பயன் உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மனநிறைவோடு கூடிய அறிவை, பண்படுத்த வல்லார்க்கு, கருத்தின் அழகாலே கூடியிருக்கப் பெறின் துன்பமே இல்ஃயாம். பெண்ணே இடப்பாகங்கொண்டவனுக்கும் உடம் பில் விந்து கீழாகாது மேலே எழுத் என்றவாறு.

அறிவைத் திருத்தி, அழகோடு கூடியிருந்தால் . போகி பெண்களோடு வாழ்வாளுயினும் விந்து நேழூவாமையால்(ஊர்த்துவ ரேதஸாக இருப்பதால்) தேன்பமே யில்ஃயாம் என்று யோகப்பயன் கூறியது . திருத்தி - திருப்தி என்பதன் சிதைவு; மனநிறைவு . மேங்கைப்பில்கற்கும் என்றதிலுள்ள உம்மை உயர்வு சிறப்பு. பெண்கீளப்புணர்தல் யோகத்திற்கு இடையூரும் ஆயினும் பரியங்கியோகமாயின் அதனுல் நட்டமில்ஸ் என்றவாறு. இங்ஙனமன்றி அதிகாரத்திற்கியைபிலாத வேறு பொருள்கூறி இடர்ப்படுவாருமுளர். துருத்தி – உடல். வெள்ளி சோருதல் - விந்து நழுவுதல். எழும் என்றது ஊர்த் துவரேதஸாக மேலெழும் என்பதாம். (289)

எழுகின்ற தியின்முன் னேகொண்டு சென்றிட்டால் மெழுகுரு கும்பரி செய்திடும் மெய்யை உழுகின்ற தில்ஃ ஒளியை அறிந்தபின் விழுகின்ற தில்ஃ வெளியறி வார்க்கே. 838

இம் — எனின் , இதுவுமது.

இ - ள் : மேல்நோக்கி எழுகின்ற மூலாக்கினியின் முன்னே குண்டலினிசக்தியைக் கொண்டுபோனுல். மெழுகைப்போல உருகும் தன்மை யெய்துகின்ற உடஃ, சோதியைக்கண்டபிறகு வருத்தவேண்டுவது இல்ஃயாம், ஆஞ்ஞா சக்கரத்திற்குமேல் துவாத சாந்தப் பெருவெளியை அறிந்தபேருக்கு உடல் விழாதாம் என்றவாறு.

எழுகின்ற தீ – மூலத்தில் முடங்கிக் கிடக்கின்ற நிலேயிலிருந்து மேல் ஆஞ்ஞாசக்கரத்தை நோக்கி எழுகிற மூலக்கனல். கொண்டுசென்றுல் -குண்டலி னியை எழுப்பிக்கொண்டு சென்றுல். குண்டலினிக்கு ஆதாரமான உடல் மெழுகுபோல உருகும் அப்போது ஊன் உருகுதற்குக் காரணமான ஒளி தரிசனம் உண்டாம். இதணேயே மாணிக்கவாகை சுவரமிகள் 'ஊனினேயுருக்கி யுள்ளொளிபெருக்கி உலப்பிலா ஆனந்தமாய தேனிணேச் சொரிந்து' என்றருளியதும் காண்க. உழுதல் - முயற்சித்தல் (வருத்தல்).

வெளியை அறிந்து வெளியி னடுவே ஒளியை அறியி னுளிமுறி யாமே தெளிவை அறிந்து செழுநந்தி யாலே வெளியை அறிந்தனன் மேலறி யேனே.

839

இம் – எனின் பராகாய தரிசனத்திற்கு மேற் சிறந்தது ஓரனுபவமும் இல்ஃயா**ம்** என உபதேசித் தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: அங்ஙனம் வெளியையறிந்து, அதன் நடுவிலே விளங்கும் ஒளியை, மனம் மடங்காத வண்ணம் அறிந்ததால் குருவருளால் தெளிந்த அணுபவத்தைப் . பெற்று, பராகாயதரிசனம் செய்தேன்: அதற்கு மேலதாக யாணென்றும் அறிந் திலேன் என்றவாறு.

பரியங்கியோகத்திலிருந்து, துவாதசாந்தப் பெரு வெளியில் சோதிதரிசனம்செய்து, தெளிந்த ஞானம் பெற்று, பராகாய தரிசனம்பண்ணினேன்; அதற்கு மேலதாக ஒன்றையும் கண்டிலேன் என்பதாம். (291)

 . இம் — எனின் பராகாயத்து விளங்குபவர் பர சிவ**ம் என்**றல் நுதேலிற்று.

இ - ள் : ஒன்றிற்கு ஒன்று மேலான இடத்தில் விளங்குகின்றவர் யார் என விஞவி அறியலுறின், திருமாலும், திசைமுகனும், எனது ஆசாரியஞிகிய சிவனும் ஆகிய இவர்கள் ஆவார்கள். இதற்கு மேற் பட்ட நாலாவது இடத்தில் அப்பொருள் நடுவாக விளங்கும், பின்போன்ற இடையிணயுடைய பராசத்திக்கு இடம் அதற்குமேல் உள்ளதாம் என்று உரைத்தனர் என்றவாறு.

மேலாந்தலம் - ஒன்றற்கொன்று மேலாக விளங்குகின்ற இடம். மூலாதாரம் திசைமுகன். அதற்குமேல் சுவாதிட்டானம் திருமால். அதற்குமேல் மணிபூரகம் உருத்திரன். மா நந்தி — எமது முதலாசாரியணுகிய சீகண்டருத்திர சிவம். அதற்குமேல் அநாகதம் ஈசன், நாலாம் இடம் என்றது அநாகதஸ்தானத்தை, இது இதயஸ்தான மாதலின் நடு எனப்பட்டது. நடுவான பொருள் மகேசன். மேலாய் - அதற்குமேலுள்ள தாகிய ஆஞ்ஞையில் ஒளிவடிவாகப் பராசக்தி விளங்குகிருள் ஆதலின் இங்ஙனம் கூறப்பட்டது.

மின்னிடை யாளுமின் ஞளனுங் கூட்டத்துப் பொன்னிடை வட்டத்தின் உள்ளே புகப்பெய்து தன்ஞெடு துன்ணேத் தஃப்பெய்ய வல்லிரேல் மண்ணிடைப் பல்லூழி வாழலு மாங்கே 841

இம் – எனின், ' மதிமண்டலத்து விளங்கும் சிவ ுக்திகளோடு ஆன்மாவாகிய தன்*கோ*யும் கலக்**கப்**  பழகுவார் நெடுங்காலம் வாழலாம் என்றல் நுத விற்று.

இ - வ் : மின்னஃயொத்த இடையிண்யுடையா ளாகிய சக்தியும் அவின் ஆள்பதஞ்கிய சிவமும், ஆகிய இருவரையும் கூட்டத்துடன். பொன் போன்ற ஆகாயத்துள் தங்கச்செய்து, அச்சிவத் தோடு ஆன்மாவாகிய தன்னேயும் கலந்திருக்கப் பயிலுவீராயின், இவ்வுலகத்து நெடுங்காலம் வாழலாம் என்றவாறு

பின்னிடையாள் – சக்தி. பின்னுளன் – சத்தன். என்றது ஆஞ்ஞாசக்கரத்து விளங்கும் சத்தியோடு கூடிய ஹம்ஸமாகிய பரசிவம். வட்டம் – வட்டவடி வான ஆகாயம். பொன்னிடைவட்டம் – பொன்மய மான ஆகாயம். ஆகாயம் புகைநிறமுடையது. ஆயி னும் ஈண்டுக் கூறியது ஞாஞகாயமாதலின் அதனின் வேறென உணர்க. தன்குடு – சிவத் தொடு. தன்னே - ஆன்மாவை. தஃப்பெய்ய வல்லிரேல் கூட்டவல்லிரேல்; என்றது அருமை விளக்கிநின்றது. ஊழியென்றது காலப்பன்மை விளக்கிநின்றது.

வாங்க லிறுதலே வாங்கலில் வாங்கிய வீங்க வலிக்கும் விரகறி வாரில்லே வீங்க வலிக்கும் விரகறி வாளரும் ஓங்கிய தன்னே உதம்பண்ணி ஞரே.

842

் இம் – எனின் . முறையறிந்து பிராணுயாமஞ் செய்தலின் பயன் இதுவெனுல் நுதலிற்று இ - ள் : பிராணவாயுவை உள்ளுக்கிழுத் தலாகிய பூரகமும், வெளியிலிறுத்தலாகிய ரேசக முப்,பூரகத்தால் பூரித்த காற்றைத் தடுத்து நிறுத்து தலாகிய குப்பகமும் ஆகிய இவற்றின் உபாயத்தை அறிவார் யாரும் இல்ஃயாம். இதனே அறிந்த வர்கள். தவத்திற் சிறந்த தன்னே ஆகுதிபண்ணின வராவர் என்றவாறு.

வாங்கல் – பூரகம். இறுதல் – ரேசகம். வீங்கல் ஓங்கிய தன்ணே 🗕 விதிப்படியான – கும்பகம். பிராணுயாமத்தால் தவத்திற் றஃசிறந்த தன்ணே. உதம் - ஹுதம் என்பதன் திரிபு. ஹுதம் - ஒமம் செய்யப்பட்டபொருள். தன்னே உதம் செய்தல் -உயிராகிய தன்னே ஓமஞ்செய்யப்பட்ட பொரு ளாகச் செய்தல்; அதாவது ஆத்மாகு இ செய்தல் ஏன்பதாம். தன்ணே ஆத்மாகுதி செய்துவிட்டால் தன்செயலற்று எல்லாம் சிவச்செயலாகத் திகழு மாதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். யுதம் என்பதண **அயு தம் என்**ப தன் முதற்குறையாகக் கொண்டு அயு தகாலம் வாழ்வதாகப் பண்ணிஞர் (294)என்றலும் ஒன்று.

உதமறித் தங்கே ஒருசுழிப் பட்டாற் கதமறிந் தங்கே கபாலங் கறுக்கும் இதமறிந் தென்றும் இருப்பாள் ஒருத்தி பதமறிந் தும்முளே பார்கடிந் தாளே.

843

இ**ம் – எனின், ஆத்மாகு தி** செய்தவின் பயன் அறிவித்தல் நுதனிற்று. இ - ள் : இவ்வண்ணம் ஆத்மாகு இ செய்து ஆஞ்ஞையில் உள்ள சக்கரத்துள் பொருந்தின், வழி தெரிந்து, அங்கே கபாலம் கறுக்கும்; பராசத்தி இவ் வியோகிக்கு இதமாவது யாதென்று ஆராய்ந்து அங்கேயிருந்து அருள்புரிவாள். உங்களுடைய பரிபாக நீஃயை அறிந்து பாசஞானத்தைக் கடிந்து பரஞானத்தை அளிப்பள் என்றவாறு.

சுழி – சக்கரம். ஒருசுழி – ஒப்பற்ற சக்கரமாகிற ஆஞ்ஞை. கதர் – வழி. அடைவிப்பது என்பது அதன் பகுதிப்பொருள். வழியறிந்து கபாலம் கறுத்தலாவது. நரையில் ஃ என்பதாம். இதம் – இன்பம். ஒருத்தி என்றது பராசத்தியை. பதம் -ஆன்மாவினுடைய மலபரிபாகமும், இருவிண யொப்புமாகிய பரிபாகநிலே. பார் கடி தல் – பாராதி கட்குக் காரணமாகிய மாயைகளேயும், அது உபாதானமாகி அகற்றும் மலத்தையும் நீக்கியும் வன்மை வாட்டியும்.

> பாரில்லே நீரில்லே பங்கயம் ஒன்றுண்டு தாரில்லே வேரில்லே தாமரை பூத்தது ஊரில்லே காணும் ஒளியது ஒன்றுண்டு கீழில்லே மேலில்லே கேள்வியிற் பூவே,

844

இம் - எனின், போகத்தின் பெயனை ஞானவியல்பு உணர்த்துதெல் நாதலிற்று

இ – ள்: பூமியும் இல்ல தண்ணீரும் இல்ல ; ஆனுல் தாமரைப்பூவொன்ற உண்டு. அரும்புமில்ல வேரும் இல்ல; தாமரை பூத்திருக்கிறது. ஊரு மில்லே உலகமுமில்லே; ஆனுல் அறியப்படுகின்ற ஒளிமட்டும் உண்டு. கீழுமில்ஃ, மேலுமில்ஃ. இங்ஙனமிருப்பு தாருபொருள் யாதோ வெனின், சிவஞானமாகிய செந்தாமரைப்பூவாம் என்றவாறு.

தாமரை, சேறும் நீரும் இருந்தால் முஃாக்கும். அது அரும்பும் வேருமிருந்தால் வளர்ந்து பூக்கும். ஆதாரமாகிய இடமிருந்தாற்றுன் ஒளி யா கி ய ஆதேயம் உண்டு. பூ என்ற பொளுண்டாறைல் அதற்குக் கீழும் மேலுமாகிய பகுதிகள் உண்டு; இதற்கு அவை யொன்றும் இல்ஃயாம் என்றபடி. சிவஞானமாகிய செந்தாமரைக்கு இவை யொன்று மில்ஃயோம்; ஆனுலும் அது பூத்துச் சிவமணம் கமைழும் என்பதாம். தார் – அரும்பு (296)

## 90. அழுரீதாரண

அமுரி. சிவநீர் என்பன ஒருபொருட்கிளவிகள். இது உடலிற் சுரந்து உவருடையதாகக் கழிவது, அழரிகற்பம் எனப் பதினெண்சித்தர் பாடலிலும், வைத்தியநூல்களிலும் விளக்கப் பெற்றுள்ளது, பித்தம் மிகுதியாக இருத்தலால் முதல் அமிர்த தாரையையும் சாரமற்றதாயிருத்தலால் கடைசி அமிர்ததாரையையும் விட்டு மத்திய தாரையானது கொள்ளத்தக்கது. 'எவன் சிவாம்பு என்று அமரவாருணியைக் குடிக்கிறுஞே, நசியம் செய்கி கிருஞே அவன் அமுரிதார2ணே செய்தவஞைகிறுன்' என்று,

अमरींयःपिवेश्वित्यं नस्यं कुर्वन् दिनेदिने । वज्रोलिमभ्यसेत्सम्यगमरोलीति कथ्यते ॥ சிவசங்கிதை கூறுவதாலும் அறிக, அதனேத்தரிக்கும் முறையை உணர்த்துவது அமுரிதாரணேயாம் பரியங்கி யோகத்தில் விந்துக்கட்டுப்பாட்டை நன்கு விளக்கிய நாயஞார், இப்பகுதியில் ஆறுதிரு மந்திரங்களால் அமுரி தாரணேயை உணர்த்து தின்ருர்.

உடலிற் கிடந்த வுறுதிக் குடிநீர்க் கடலிற் சிறுகிணற் றேற்றமிட் டாலொக்கும் உடலில் ஒருவழி ஒன்றுக் கிறைக்கில் நடலேப் படாதுயிர் நாடலு மாமே.

845

இஸ் - எனின், அமுரியின்ன தெனவும், அதஃனத் தரிப்பதின் பயனும் உணர்த்து தெல் நுதலிற்று.

இ—ள்: இவ்வுடலிற் கிடந்த உறுதியளிப்பதா கிய குடி நீர் கடலில் சிறுகிணறு தோண்டி ஏற்ற மிட்டு இறைத்தால் அதனே ஒத்ததாக இருக்கும். இவ்வுடலில் ஒரு வழியாக, ஒன்றுக்கு இறைத்தால் உயிர் கலங்காது. உயிரை அழியாமல் அறிந்து கோக்கலுமாம் என்றவாறு.

உறுதிக்குடிநீர் என்றது உடலில் ஊறும் சிறு நீரை. இதனேச் சிவநீர், அமரி, அமுரி, அமுதநீர் என்றெல்லாம் சித்தர்கள் வழங்குவர். அது ஊறு மிடமுப, சுவையும் உணர்த்தக் கடலில் என்றும், சிறுகணறு என்றும், அது வெளிப்படும் வாயிலே ஏற்றம் என்றும் குறித்தார்கள். ஒருவழி ஒன்றுக்கு இறைக்கில் – ஒருகையளவு பிடித்து வாய்வழியாக வயிற்றுக்கு இறைக்கில் என்பதாம். இப்பயிற்சியை இடைவிடாது இயற்றத் துன்பமில்லே. உயிரைத் தேடியறி தலும் பாதுகாத்தலுமாம் என்றவாறு. தெளிதரும் இந்தச் சிவநீர் பருகில் ஒளிதரு மோராண்டில் ஊனமொன் றில்லே வளியுறும் எட்டின் மனமும் ஒடுங்கும் களிதருங் காயங் கனகம தாமே.

846

இம் — எனின், இதுவும் பயன் உணர்த்துதல் நாதலிற்று.

இ – ள் : தெளிந்த இந்தச் சிவநீரைப் பருக இல் ஓராண்டிற்குள் ஒளிதரும்; அழிவில் ஃ. பிராண ஒ கிய அகாரமும் மனமும் ஒடுங்கும்: மகிழ்ச்சியை விளேவிக்கும். உடல், பொன்மயமாகும் என்றவாறு.

வளியுறும் எட்டு–பிராணவாயுவாகப் பொருந் திய எட்டின் தமிழ்வடிவாகிய ' அ ' காரம். (298)

நூறு மிளகு நுகருஞ் சிவத்தினீர் மாறும் இதற்கு மருந்தில்லே மாந்தர்கள் தேறில் இதணத் தெளியுச்சி கப்பிடின் மாறும் இதற்கு மறுமயி ராகுமே.

847

இ**ம் —** எனின் இதுவு**ம் உட்**கொள்ளும் உபாய**ம்** உண*ர்த்துதெ*ல் நுதலிற்று.

இ - ள்: நூறு மிளகளவு சிவநீரை அருந்துங்கள். இதற்கு மாருன மருந்தொன்று மில்ஃயொம். ஆராயின் இதணத் தெளிந்த உச்சியில் அப்பினைல், இதற்கு நரைமாறும்: கருமையாகிய மறுவோடு கூடிய மயிர் தோன்றும் என்றவாறு.

' நூறு மிளகு நுகரும் சிவத்தினீர்' என்பதற்கு ஒருகையளவு சிவநீரோடு ஒவ்வொரு நாஃஎக்கு ஒவ் வொரு மிள**காக** அதிகப்படுத்தி நூறு மிளகுவரை யில் உண்ணுக என சிலசித்தநூல்கள் கூறுகின்றன. இதன் பயன் நரை மாறுதலும், மயிர் கறுத்தலு மாம். (299)

கரையரு கேநின்ற கானல் உவரி வரைவரை என்பர் மதியிலா மாந்தர் நுரைதிரை நீக்கி நுகரவல் லார்க்கு நரைதிரை மாறும் நமனுமங் கில்ஃயெ.

848

இம் – எனின் ; இதுவுமது.

இ – ள் : கரைக்குப் பக்கத்திலிருக்கின்ற கான லிலுள்ள உப்புநீரை நீக்கு நீக்கு எண்பவர்கள் அறி வற்ற மக்கள் ; இதன் நுரையையும் திரையையும் நீக்கி அருந்தவல்லவர்கட்கு நரையுந் திரையும் மாறும் ; நமனு மில்லே என்றவாறு. (300)

அளக நன்னுத லாயோ ரதிசயங் களவு காயங் கலந்தஇந் நீரிலே மிளகு நெல்லியும் மஞ்சளும் வேம்பிடில் இளகும் மேனி இருளுங் கபாலமே.

849

இம் – எனின், இதுவுமது.

இ – ள் : கூந்தஃயும் நல்ல நெற்றியையு முடைய பெண்ணே ! ஒர் அதிசயம் உண்டு. உடலில் களவாகக் கலந்திருக்கின்ற இந்த நீரிலே மிளகு, நெல்லி, மஞ்சள், வேம்பு இவற்றைக் கூட்டி யிடித்த சுண்ணத்தைச் சேர்த்து உண்டால் மேனி மெதுவாகும்; தஃலகறுக்கும் என்றவாறு. காயம் களவு கலந்த இந்நீர் என்றது செலநீர். உடலில் எங்கும் பரவியிருந்து சுரப்பியில் மறைந்தி ஊறுவதா தலின் காயத்தில் களவாகக் கலந்த நீர் என்றருளிது, (301)

வீர மருந்தென்றும் விண்ணேர் மருந்தென்றும் நாரி மருந்தென்றும் நந்தி அருள்செய்தான் ஆது மருந்தென் றறிவார் அகலிடஞ் சோதி மருந்திது சொல்லவொண் ணதே. 850

இம் - எனின், அமுரிதார‱ யின் உயர்வை உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : வீரமருந்தென்றும், தேவரமுதம் என்றும் சக்தி அமுதமென்றும் எனது குருநாதனு கிய நந்தி அருள்செய்தான். இதீன முன்மையான மருந்து என்று அறிவார்கள் சோதிமருந்தாகிய இதீன அகலிடத்தார்க்குச் சொல்லக்கூடாது என்றவாறு.

உலகத்தார்க்கு உரைக்க வொண்ணது என்றது. இதன் அருமையும் பெருமையும் அறயா மையால் எள்ளி நகையாடுவர் என்பது கருதியாம். (302)

## உட சந்தாயோகம்

எய்து மதிக்கஸ் சூக்கத்தி வேறியே எய்துவ தூலம் இருவகைப் பக்கத்துள் எய்துங் குஜேபோல், ஏறி இறங்குமாந் துய்யது சூக்கத்திக் காலத்த காயமே இம் - எளின், சூக்கும் சந்திரக*ஃ* யின் இயல்பு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பிராணவாயு எய்தும் சந்திரநாடியின் வழியாகவே நட்பமாகப் பூரிக்கப்பெற்று, இடகலே யால் பூரிக்கப்பெற்று, பிங்க ஸ்யால் ரேசிக்கப்படும் சந்திரகலே சூரியகலேகள் தூலமாக இயங்கு தல் போல பூரகரேசகமாம். இவ்வண் ஊம் சூக்குமமாக இயங்கு கென்ற இதுவே தூயது. இதனைல் உடல் நெடுங்காலம் இருப்பதாம் என்றவாறு.

சந்திரகஃபாகிய இடநாடி வழியாகவே மிகச் சூடசுமமாகப் பிராணன் பூரிக்கப்பெற்றும், வெளி யிடப்பெற்றும், இடைநாடி வழியாகப் பூரிக்கப் பெற்றுப் பிங்கஃவழியாக ரேசிக்கப்படுவது போல இயங்கிக்கொண்டேயிருக்கும். அப்போது உடல் தூய்தாகும் என்பதாம். தூலத்துள் இருநாடி வழி யாகவும் இயங்குவதுபோல. சூட்சுமத்துள் இடநாடி வழியாகவே இயங்கிக்கொண்டிருக்கும். அது சந்திர யோகமாம். அதனைல் சரீரசுத்தமுண்டாம் என்ற வாறு

இதற்கு வேறு உரைசுறி இடர்ப்படுவாரும் உளர். அவர் கூறம் உரையால் இவ்வதிகாரப் பொருள் இயையாமை தெளிக. (303)

ஆகன்ற சந்திரன் சூரியன் அங்கியுள் ஆகன்ற ஈரெட்டோ டாறிரண் டீரைந்துள் ஏகன்ற வக்கலே யெல்லா மிடைவழி ஆகன்ற யோக் அறிந்த அறிவே இம் - எனின், எல்லாக்கஃகேசோயும் இடைகெல் வழியாக இயங்க அறிபவனே சந்திரயோகியாவன் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இந்தவுடம்பினுள் ஆகின்ற சந்திரன், சூரியன், அக்கினி இம்மூன்றற்கும் முறையே ஆகின்ற பதினுறு, பன்னிரண்டு பத்து ஆக இயங்குகின்ற கலேகளேயெல்லாம் இடைநாடியாகிய மதியின் வழியாகவே இயங்கச்செய்கிற யோகி அறிந்தனவே அழிவாம் என்றவாறு.

இடை பிங்கஸ் சுழுமுன்வேழியாக இயங்கும் கஸ் கள் எல்லாவற்றையம் சந்திரகஸ்வழியாக இயங்கச் செய்பவனே சந்திரயோகியாம்; அவனறிந்த ஞானமே ஞானமாம் என்பது கருத்து. இடைவழி – இடைகஸ் வழியாக. இடா என்ற ஆரியச்சொல்லின் சிதைவு இடை. (304)

ஆருற தாங்கஃ ஆதித்தன் சந்திரன் ஆரு நலங்கிஞர் ஞாலங் கவர்கொளப் பேருங் கஃமுற்றும் பெருங்காலி லீரெட்டு மாருக் கதிர்கொள்ளு மற்றங்கி கூடவே. 853

இம் - எளின், சூரியகஃயை மதிக்கஃயின்வழி யாகச் செலுத்துவதால் விஃாயும் பயன் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பன்னிரண்டு கஃகஃோயுடைய சூரிய ணேச் சந்திரன் வெழியாகும்படி, வருந்திப் பயின்றவர் உலகமணத்தும் கவர்ச்சிகொள்ள. பிராணவசயிவில் இடகேஃயும் பிங்கஃயுமாகிய பதின்று கஃகைளும் மா*ரு*க. அக்னிகணேகளேயும் சேர்*த்*துக் கணேகள் முழு தையும் சந்திரஞைய கதிரேகொள்ளும் என்றவாறு.

ஆதித்தன் சந்திரனுருக நலங்கிஞர்க்(கு) பெருங்காலி லீரெட்டும் மாரு(க) மற்றங்கிகூட, பேருங்க‰ முற்றும், கதிர் கொள்ளும் எனக் கூட்டிப் பொருள் காண்க.

சூரியக‰களேயும் சந்திரநாடி வழியாக இயக்கி ஞர்க்கு, இடபிங்கணே வழியாக எப்போதும் போலியங்கும் பிராணனும் மாருக, அக்கினி கணே யாகிய பத்துங்கூட, எல்லாக்க‰சளும் சந்திரஞ்கிய கதிர்கொள்ளும் என்பதாம், அதாவது சந்திர யோகம் செய்வார்க்கு. எல்லாக் கணகளும் அதண் வழியதாகும் என்பது கருதது. (305)

பத்தும் இரண்டும் பகலோன் உயர்கணி பத்திஞெ டாறும் உயர்கணே யான்மதி ஒத்தநல் அங்கிய தெட்டெட் டுயர்கணி அத்திற னின்றமை ஆய்ந்துகொள் வீரே.

854

இம் – எளின், கஃகளின் தொகையு**ம் வகையும்** உணர்த்**து தல்** நுதலிற்று.

இ – ள் : சூரியகஃ பன் னிரண்டாகும்; மதி யினது உயர்ந்த கஃ பதிறைற ஆகும்; அக்கினி கஃல் அறுபத்து நான்காகும், அவ்லாருகக் கஃலகள் நின்றமையை அறிந்து கொள்ளுங்கள் என்றவாறு.

ஏணேய கலேகளேச் சந்திரகலேயுள் சூக்குமமாயும் தூலமாயும் செலுத்தும் சந்திரயோகத்தினிலக்கணம்

855

கூறும் திருமந்திரங்களின் பின் வகையையும் தொகையையும் கூறியது தொகுத்துச் சுட்டல் என்னும் உத்தியால் என்க. (306)

எட்டெட் டனலின் சுஃயாகும் ஈராறுட் சுட்டப் படுங்கதி ரோனுக்குஞ் சூழ்கஃ கட்டப் படுமீரெட் டாகு மதிக்கஃ ஓட்டப் படாஇவை ஒவ்றேடொன் ருகவே.

இம் - எனின். மூலகை முப்பத்தெட்டுக்க இகையும் ஒன்ருடொன்று ஒட்டப்படாது என்பது ணார்த்தல் நுதலிற்று,

இ - ள் : இம்மூவகைக் க‱களாகிய இவை ஒன்ருடொன்று ஒட்டப்படா என்க என்றவாறு.

பின்னரும் பல மந்திரங்களில் 'எட்டெட்டும்' 'எட்டெட்டு' என வருதலானும் அக்னிகஃ 64 என்று பொருள் செய்யாவிடின் 'தொண்ணூ ற்குடாறும்' (856) என்னுந்தொகை நிறைவேருமையானும் எட் டேட்டனலின் என்னும் பாடமே சிறந்ததாம்.

ஒன் இருடொன்று ஒட்டப்படா என்றது. இம் மூவகைக் கூகளும் மூவகைத் தானத்துத் தனித் தனியே இயங்குவன; இவற்றை ஒன்ரேடொன்று கலத்தல் ஆகாது என்பதாம். அங்ஙனமாயின், 'அக்கஃயெல்லாம் இடைவழி ஆகின்ற யோகி அறிந்த அறிவே' (852) என்பத இடு முரணதோ எனின், அந்த முப்பத்தெட்டுக் கூலகளேயும் இடக்ஸ் வழியாக இயங்கச் செய்க என்பதேயன்றி. ஒன்றை ஒன்று கலக்கச்செய்க என்பது அன்று. 6 முறுக்கு கலக்கச்செய்க என்பது அன்று. **எட்டெட்டும்** ஈராறும் ஈரெட்டுந் திக்கதிர் சுட்டிட்ட சோமனில் தோன்றுங் கணேயெனக் க<mark>ட்டப் படுந்தார கைகதிர் நாலுள</mark> கட்டிட்ட தொண்ணுற்ெரு டாறுங் கலாதியே. 856

இம் - எளிள், தொண்ணுற்றுறு தத்துவங்களும் இம் மூவகைக் க**ீலகளி**னின் று உண்டாவனவே என்றல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அறுபத்துநான்கும். பன்னிரண்டும். பதினுறுமாகிய தீயும், கதிரும், வருத்துகின்ற கோபனுமாகிய மூன்றிலும் தோன்றுகின்ற கணேகள் என்றும் அவற்ளுடு சேர்க்கப்படுகின்ற நட்சத்திரக் கிரணங்கள் நாலும் உள்ளன; இவ்வண்ணம் கட்டப் பட்ட தொண்ணுற்ருறு தத்துவங்களும் இக்கல முதலாகக்கொண்டு தோற்றுவனவாம் **க**ளேயே என்றவாறு.

இவற்றின் விளக்கமும் அநுபவமும் தெரியச் சாதனங்கள் கிடைத்தில; திருவருள் கூட்டுவிப்பின் தெரிந்து தெரிவிக்கலாம். (808)

எல்லாக் கண்யும் இடைபிங் கண்நடுச் சொல்லா நடுநாடி யூடே தொடர்மூலஞ் செல்லா எழுப்பிச் கிரத்துடன் சேர்தலாவ் ந<sub>க்</sub>லோர் திருவடி நண்ணிதிற் போரே. 857

ாக இர் - எளின், அஎல்லாக்க2லகளோயும் முற்கூறப ை இற் - என்ன, பாலையாகைக் கழ்ப்போகர் இட்ட தூறை நாடிகளின் 'வழியாகக் கழ்ப்போகர்க வண்ணம் தடுத்து, குடிகமா சந்திரகவேறின் வழு **யாக** மேலெழுப்பின் திருவடியடையலாம் என்பது ணர்த்து தல் நு*த*லிற்று.

இ — ள் : எல்லாக்கஃயேய், இடை பிங்கஃல இவற்றின் நடுவிலே யுள்ளதாக நடுவென்று சொல் லப்படும் சுழுமுணயேல்லாத சூட்சும நடுநாடி வழி யாகத் தொடர்ந்துள்ள மூலாதாரத்திற்குச் செல்ல விடாமல் மேலெழுப்பி, பிரமரந்திரத்துடன் சேர்த் தலால், நல்லயோகியர் சிவனடியைச் சேர்ந் துறைவர் என்றவாறு.

'நடுச்சொல்லா நடுநாடி' என்றது நடு வென்று பேசப்படும் சுழுமுனேயல்லாத நடுநாடி, அதாவது சூட்சும சந்திரகஃல. அது புருவமத்தியிலிருந்து பிரமரந்திரமாகிய மதிமண்டலம்வரை வியாபித் திருப்பது. அதன் வழியாகப் பிராணணே உயர்த் து தலே சந்திரயோகம். அதில் சித்திபெற்ரோர் திருவடிசேர்வர் என்பதாம்.

அங்கியிற் சின்னக் கதிரிரண் டாட்டத்துத் தங்கிய தாரகை யாகுஞ் சசிபானு வங்கியத் தாரகை யாகும் பரையொளி தங்கு நவசக்ர மாகுந் தரணிக்கே.

858

இம் – எளின், நவசக்**க**ரமாவ**து** இன்ன*தெ*ன்றல் நுதலிற்று.

இ-ள்: அங்கியிற் கூறுபட்ட நுண்கதிர்கள் இரண்டும் விளக்கம்பெற்ற காலத்து இரண்டு நட்சத்திரங்களேப்போல விளங்குவதாம், அவையே இருபாலும் உள்ள சந்திரமண்டலமும் சூரியமண்ட் லமுமாம். பிரமரந்திரத்தில் கூட்டமாக விளங்கும் நட்சத்திரத் தொகுதிகள் யாவும் பராசத்தியின் ஒளியாம். இவை பூமியிலுள்ளார்க்கு நவசக்கரமாம் என்றவாறு.

அக்கினிக்கலேயானது கூறுபட்டு இருதாரகை கள் போல நீள ஒளியுடையதாம். அது சூரிய மண்டலமும் சந்திரமண்டலமுமாம். மேலே விளங்குந் தாரகைக் கூட்டங்களே பரை ஒளியாம் என்றவாறு.

தரணி சலங்கனல் கால்தக்க வானம் அரணிய பானு அருந்திங்கள் அங்கி முரணிய தாரகை முன்னிய ஒன்பான் பிரணவ மாகும் பெருநெறி தானே.

859

இப் - எனின், எல்லாப் பிரணவத்தினின்று வி*வ* வேன எனல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பூமி, நீர், நெருப்பு, காற்று, இவற்றிற்கெல்லாம் இடமாகிய வானம், அழகிய சூரியன், வருகின்ற சந்திரன், அக்கினி, மாறுபட்ட நட்சத்திரங்கள் ஆகிய இவை ஒன்பதும் பிரணவத் திலிருந்து உண்டாகும் பெரிய நெறிகளாம் என்ற வாறு.

பிரணவமாகிய சூக்குழுத்திலிரு**ந்து உண்டான** தூலப்பொருள்களாம் இவை என்பது இடி தாரகை மின்னுஞ் சசிதேயும் பக்கத்துத் தாரகை மின்னு சசிவளர் பக்கத்துத் தாரகை பூவிற் சகலத்தி யோனிகள் தாரகைத் தூரகை தானுஞ் சொருபமே.

860

இ**ம்-எ**னின், தாரகையாமாறு இதுவெனல் நுத **லி**ற்று.

இ - ள் : தேய்பிறையில் தாரகை ஒளிவிடும்; வளர்பிறையில் தாரகை ஒளிவிடாது. தாரகை யாவது பூமியில் சகல ஆன்மாக்களாகத் தோன்று தலாம். ஆன்மா சிலமாக விளங்கும் சொரூபமே தாரகையுள் தாரகையாதலாம் என்றவாறு.

தாரகை - நட்சத்திரம். நட்சத்திரம்போல ஒளி விடும் இதணக் தாரகையென்றது உபசாரம். வளர் பிறை தேய்பிறைற் என்றது கலாதிகளால் சிறிது அறிவுவிளக்கப்பெற்ற காலத்தையும் அல்லாக் காலத்தையும், சகலநிஃபைத் தாரகை என்ற போது, அந்தநிஃயில் தன்ஃபைறிதல் தாணுஞ் சொருபத்தில் இருந்தபோதன்றிக் கூடாமையின் அந்நிஃபைத் தாரகைத்தாரகை என்றருளி ஞேர்கள்.

முற்பதி கோஞ்சின் முகோத்துப் பெருத்திடும் பிற்பதி கோஞ்சிற் பெருத்துச் சிறுத்திடும் அப்பதி கோஞ்சும் அறிமிலல் லார்கட்குச் ிம் – எளின், சந்திரயோகம் வளர்பிறை தேய் புறைக்கு ஏற்ப வளர்ச்சியும் தேய்வு**ம் உடைய** தென்றல் நுதலிற்று.

இ — வ் : முதல் பதிணந்து நாட்களில் தோன்றி வளரும் ; பின் பதிணந்து நாட்களில் வளர்ந்து தேயும். இதணே உணர்பவர்கள் சொல்லுதற்கரிய ஸ்ரீ பரமேசுவரன் திருவடியைச் சேர்வார்கள் என்பதாம்.

இதிலும் பூர்வபக்கம் அபரபக்கம் என்றது, சுவானுபவ சித்திபெருகுங் காலத்தையும், நுணுகுங் காலத்தையும். அபரபக்கம் என்றது அடியோடு தேய்ந் தழிவதையன்று ; நுணுகுதஃல என்க. கஃல ஞானம் விரிந்து பரஞானமாகச் சுருங்கியகாலத்து சிவன்கழல் சேரலாம் என்பது கருத்து. (313)

அங்க எழுப்பி யருங்கதிர் ஊட்டத்துத் தங்குஞ் சசியால் தாமம்ஐந் தைந்தாகிப் பொங்கிய தாரகை யாம்புலன் போக்கறத் தங்கள் கதிரங்கி சேர்கின்ற யோகமே.

862

இம் – எனின், சந்திரயோகத்தின் இலக்கணம் உணர்த்து தல் நுதலிற்று

ஓ - ள் : அக்கினி மண்டலத்துக் குண்டலினி யாகிய அங்கியை எழுப்பி, அரிய சூரிய மண்டலத் துக் கிரணங்களின் ஊட்டத்தால், மேலே தங்கி யுள்ள சந்திரனுல் ஆஞ்ஞைவரையுள்ள இடம் இருபத்தைந்தாகி, ஒளிமிக்த் தாரகையாகிற புலன் களின்வழியே செல்லா தவாறு, திங்களும் கதிரோ

863

னு**ம் அ**ங்கியு**ம்** ஆகிய மூன்றும் தம்முள்சேர்கின்ற யோக**ம்** இதுவாம் என்றவாறு.

அங்கி - மூலா தாரத்திலுள்ள குண்டலினி. கதிர் - சூரியகிரந்தி, ஊட்டத்து – அதணச்சேர்த்து அதனேப் பேதித்தலால் உளதாகிய வளத்தால். ஊட்டம் - வளம். தங்கும் சசி - ஆஞ்ஞாசக்கரமே இறுதியாகக் குண்டலினி சென்று தங்கும் இடமாத லின் தங்கும் சசி என்றது. தாமம் - இடம் ஐந்தைந் தாகி - சுவாதிட்டான முதல் உ**ள்**ன தானங்க**ள்** ஒவ்வொன்றும் அவ்வைந்தாகி ; என்றது ஒவ்வொரு ஆதாரத்திலும், ஏனேய (சுவாதிட்டான மணிபூரகம் சுவா திட்டான விசுத்தி, சுவா திட்டான அநாகதம், சுவாதிட்டான ஆஞ்ஞை என்பன முதலியவாக) ஐந்து நிஃுகள் உளதாதலின் இங்ஙனம் கூறியது, தாரணை**கயாம் புலன் - நட்**சத்திரங்க*ள*ேப்போலச் சிவனருள் இல்லாதவழி அறிவு விளக்கந்தரும் புலன் களில். போக்கு – போதல். இதுவே திங்கள் கதிர் (314)அங்கிசேர்கின்ற யோகமாம் என்பது

ஒன்றிய ஈரெண் கஃியும் உடலுற நின்ற**து** கண்டு நிளேக்கிலர் நீதர்கள் கன்றிய காலன் கருத்துழி வைத்தபின் சென்றதில் வீழ்வர் திகைப்பொழி யாரே.

இம் – எளின், பதிறைற கஃகேளும் உடற்கண் இருப்பதையறியார் மூடர்கள் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உடற்கண் ஒன்றிய பதிறையக<sup>லைகளு</sup>ம். உடற்கண் பொருந்தி நின்றதை அறியார்**கள்** நீசர் கள் சினந்த காலன் இவர்கள் அழிவை மனத்தில் எண்ணிய பீன், மயங்கிய விட்டிற்பூச்சிபோலக் காலன்வாயிற் சென்று வீழ்வார்கள்; மயக்களுர் என்றவாறு.

ஒன்றிய – ஒன்றுபட்ட, ஈரெண்கலே – பதிஞ்று கலேகள்; என்றது பிராணுயாம மாத்திரை என்பர் சிலர். கலேயென்றது சுண்டு சோடச ஆதாரத்தும் விளங்கும் ஞானவிளக்கத்தை. நீதர் – நீசர் என்பதன்போலி, கன்றியகாலன் – கன்றுதலன்றி வேருரு உபாயத்தையும் அறியாத காலன். கன்றுதல் - சினத்தல். அதில் – அவன் சினத்தில். வீழ்வர் - தானே வலியச்சென்று வீழ்வர். விளக்கில் விழும் விட்டிற் பறவைபோல என்பதாம். (315)

அங்கி மதிகூட வாகும் கதிரொளி அங்கி கதிர்கூட வாகும் மதியொளி அங்கி சிவத்தினிற் கூடவத் தாரகை தங்கி யதுவே சகலமு மாமே.

864

இம் - எனின், சூரியஒளி தாரகையொளி இவைவ விசோயும் முறையும், பயனும் உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அக்கினியான து சந்திரகஃயைக்கூட, சூரியஒளி உண்டாம். அது கதிரொளியைக்கூட, சந்திரஒளியுண்டாம், அது அநாகத சக்கரத்திலுள்ள சிவத்தினிடம் கூட ஐந்துமுண்களோடுகூடிய நட்சத்திரஒளியாம். அதில் தங்கியதே எல்லாப் பயனும் வினேயும் என்றவாறு. அங்க மதியோடு கூடலாவது இடகலேயின் வழியாக, குண்டிலினி மேல்நோக்கி நடத்தல்; அப்போது கூரியன் ஒளிபோல, ஒர் ஒளிதோன்றும்: அதனேயே கதிரொளி என்றது அங்ஙனமே இந்நிலே மாறி அங்கி கூடுவதால், மதியிற்னளியும், தாரகையிறைளியும் உண்டாதலறிக. மூலக்கனலானது இடை பிங்கலே வழியாகக் கலந்து இயங்கும்போது. சூரியச் சோதியும் சந்திரச்சோதியும்; அனைகதமாகிய சுழு முணேயின் உச்சியிலிருக்கும்போது. தாரகைவடிவான சோதியும் தரிசனந் தரும் அத்தரிசனம் நிலேக்கில் எல்லாக்காரியமும் இனிது முடியும் என்பதாம்.

ஈராறு பெண்க**ே எண்ணிரண் டாண்க**ே பேராமற் புக்குப் பிடித்துக் கொடுவந்து நேராகத் தோன்றும் நெருப்புற வேபெய்யில் ஆராத ஆனந்தம் ஆனந்த மானதே. 865

இம் – எனின், ஆனந்தம் விஃளவிக்கும் உபாயம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பெண்கஃகள் பன்னிரண்டாம்; ஆண் கூலகள் பதிரைம்; இவை இரண்டையும் மாநிப் போகாதவாறு நிறுத்திச் சுழுமூணயின் வழியாக மேலோங்கிநிற்கும் மூலக்கனலில் பெய்தால், அதி அமையாத ஆனந்தம்ஆனந்தமாயிற்று என்றவாறு.

சூரியகஸ் சந்திரகஸ்களே முறையே பெண்கஸ் ஆண்கஸ் என்றது , இவுவிருநாடிகளின் வழியாக இயங்கும் பிராணனே நடுநாடியின் ,வழியாக ழேல் ஏறிச் செல்லும் குண்டலினியோடு, சேர்த்தால் அதுவே பேரானந்தமாம் என்றவாறு. (317)

காணும் பரிதியின் காஃ இடத்திட்டு மாணும் மதியதன் காகு வலத்திட்டுப் பேணியிவ் வாறு பிழையாமற் செய்வீரேல் · ஆணி கலங்காதவ் வாயிரத் தாண்டே. 866

இடக்ஸ் பிங்க்ஸ்களே மாறிப் இம் - எனிவ் விளேயும் பயன் உணர்த்துதல் பயில்வதால் **நுத**லிற்று.

இள்: சூரியகவேயாகிய காணப்படுகிற பிங்கலே, வழியாக இயங்கும் காற்றை இடக‰வழியருது இயங்கச் செய்தும். சந்திரக‰யாகிய இடக‰ இயங்கும் காற்றை வலப்பக்க யால் மாகிய பிங்க‰் வழியாக இயங்கச் செய்தும், இம் முறையில் தவறு ஏற்படாவண்ணம் பாதுகாத்து ஒழுகுவீராயின் ஆயிரம் ஆண்டு இவ்வுடலாகிய ஆணி கலங்காது நிஃபெறும் என்றவாறு.

பரிதியின்கால். மதியதன்கால் என்பவை பிங்க‰இடக‰ வழியாகஇயங்கும் பிராணவாயுவை உணர்த்தி நின்றன. காணும்பரிதி என்றது. சா தகர்க்குச் சோதியாய்த் தோன்றும் இயல்புபற்றி அங்ஙனமே மாணும் மதி என்றது, அனுபவமாய் மாட்சிமையாகி இன்புறுத்தலின் என்க. பிழையாமல் பேணி என்று உடன்பாட எதிர்மறையானும் கூறியது, அதன் இன்றியமை அருமையையும் விளக்கியவாறு. யாமையையும் (318) ஆணி – உடல்.

பாலிக்கும் நெஞ்சம் பறையோசை ஒன்பதில் ஆலிக்கும் அடிகே அமரர் பராபரன் மேஃலக்கு முன்னே விளக்கொளி யாய்நிற்குவ் காஃலக்குச் சங்கு கதிரவன் தானே.

இம்-எளின், இதுவும் அனுபவம் சித்தித்ததை அறியும் உபாயம் உணர்த்துதெல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இவ்வண்ணம் அருளிச்செய்கிண்ற அனு புவத்தால் மனமானது பறையோசையைப்போல நவத்துவாரங்களிலும் ஒலித்துக் கொண்டே யிருக்கும். அப்போது புருவநடுவில், நமக்கு முண்னே, சிவம் விளக்கொளியைப்போலக் காட்சி யளிக்கும், சூரியக்ஃ, சந்திரக%போல, வெப்பம் நீங்கித் தட்பமாம் என்றவாறு.

பாலிக்**கும்** நெஞ்ச**ம்** - சந்திரயோகத்திணே மேற் கொள்ளும் மன**ம்**. ஒன்பது — எண்ணுகு பெயராக நவத்துவாரங்களேயும் உணர்த்திநின்றது.

சந்திரயோகத்தி லிருப்பார்க்கு முதல் அனுப வம், நவத்துவாரங்களிலும் பறையோசை கேட்டல்; அதற்கு மேல் அனுபவம் தீபஜோதி போலச் சிவ தரிசனம் செய்தல்; அதனுல் விளேயும் அனுபவம் சூரியனும் சந்திரன்போல குளிர்ந்து இன் பூட்டுதல். (319)

கதிரவன் சந்திரன் காலம் அளக்கும் பொதிரவ னுள்ளே பொழிமழை நிற்கும் அதிரவ னண்டம் புறஞ்சென் றடர்ப்ப எதிரவ னீச னிடமது தானே. இம்-எனில், இவ்வியோக அனுபவத்தைச் சந்திர சூரியர்கள்மேலிட்டு அனுபவமாக அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சூரியனும் சந்திரனும் காலத்தை அளப் பனவாம். இவவிரண்டையும் மறைத்து வைத்திருக் கின்ற சாதகனுக்குள்ளே பொழிகின்ற மழை போல்வதாகிய அமுதமும் நிஃபெற்றிருக்கிறது. ஆதலால் அதிர்ச்சியுண்டாக வளப்பமான இந்த உடம்பாகிய அண்டத்திற்குமேல், துவாதசாந்தத் திற் சென்று பிராணணே நிறுத்த ஈசன் எதிர்ப் படுவன்; அதுவே சர்வேசுவரன் எழுந்தருளி இருக்கும் இடமாம் என்றவாறு.

உச்சுவாச, நிச்சுவாசமாக ஆயுட்காலத்தை வரையறுக்கும் இடகலே பிங்கவேகளே மறைத்துள்ள சா தகனுடைய உடம்பினுள்ளே பொழிந்து குளிர் விப்பதாகிய மழைபோன்ற அழுதம் நிலேபெற்றிருக் கிறது; அதில் அதிர்ச்சியுண்டாக உடலுக்கும் பன்னிரண்டு அங்குலம் அப்பாற்பட்ட துவாதசாந் தத்தில் பிராணனேக்கொண்டு தியானிக்க, இறைவன் எதிர்ப்படுவன்: அதுவே இறைவன் விளங்கும் இடமாம் என்பது கருத்து:

உந்திக் கமலத் துதித்தெழுஞ் சோதியை அந்திக்கு மந்திர மாரும் அறிகலார் அந்திக்கு மந்திர மாரும் அறிந்தபின் தந்தைக்கு முன்னே மகன்பிறந் தானே. 869

இம். • எளின், ்மூலக்கனலே அடக்குமுறையும். அதனுல் விளேயும் அனுபவமும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று• இ - ள்: உந்திக்கமலத்தில் உதித்து மேல்நோக்கி எழுகின்ற மூலக்கனலே அடக்கும் மந்திரத்தை யாரு**ம்** அறிய**மாட்டாதாராயினர். அத**ண அவர்கள் அறிந்த பிறகு, தகப்பனுக்கு முன்னே மகன் பிறந்த அதிசயத்தை அறிந்தவர்களாவார்கள் என்றவாறு.

தந்தைக்கு முன்னே மகன் பிறந்தான் என்றதி விசுத்தி அநாகதங்களில் விளங்குகின்ற சிவம், சத்தி மஞேன்மணி சதாசிவம் ஆகிய தந்தையர்க்கு முன்னே மூலாதார முக்கோண நடுவில், பிரணவப் பிள்ளேயார் காட்சியளிப்பர் என்பதை அறிவித் தவாறு.

ஊதியம் ஏதும் அறியார் உரைப்பினும் ஓதியும் ஏதும் அறியாத ஊமர்கள் ஆதியும் அந்தமும் அந்திக்க வல்லிரேல் வேதியன் அங்கே வெளிப்படுந் தானே,

870

இம் - என்னி, இதுவும் மூலமும் முடிவும் அந்தித்தலின் பயன் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: பரிபாகமுற்ற சகலான்மாக்களிடத்தி வைத்தகருணேயால் நாம் இப்பேருண்மையை எளிதாக உரைப்பினும், அவர்கள் அதன்பயனே அறியார்; சொல்லியுந் தெரியாதவர்கள், ஊமையர் களாய் மூலாதாரம் தொடங்கி ஆஞ்ஞாசக்கரம்வரை மூலக்கனலே அடக்கியாள வல்லமையுடைர்களாக நீங்கள் ஆணுல் வேதங்களே அருளிச்செய்தவணுகிய சர்வேசுரண் அங்கே வெளிப்பட்டருளுவன் என்ற வாறு. மூலாதாரம் தொடங்கித் துவாதசந்தம்வரை ஆறும் கடந்த நிலேகளில், பிரணவத்தோடு கூடிய திருவைந்தெழுத்தையும் சிவச் சோதியையும் தியானித்தால் துவாதசாந்தப் பெருவெளியில், நூறுகோடி சூரியப் பிரகாசம் உள்ளதாகச் சிவம் காட்சிவழங்கும் என்பதாம். வேதியன் என்றது ஞான்சொரூபியாதலே விளககிற்று. (322)

பாம்பு மதியைத் தினலுறும் பாம்பினேத் நீங்கு கதிரையுஞ் சோதித் தனலுறும் பாம்பு மதியும் பகைநீர்த் துடன்கொளிஇ நீங்கல் கொடானே நெடுந்தகை யானே.

871

இம் - எனின், வே*ஞெருவாற்*ரு<del>ன்</del> மேலதை விளக்கு தல் நு தலிற்று.

இ-ள்: பாம்பு சந்திரணத்தின்னும். அப் பாம்பையும் கனற்றித் தீங்குசெய்யும் கதிரோணயும் ஆராய்ந்து அங்குசென்று பற்றும் பாம்புக்கும் மதிக்கும் பகையை நீக்கி, ஒன்றுகூட்டி என்றும் நீங்காமல் இருத்துவோன் பெருந்தகையோனுவன் என்றவாறு.

பாம்பு – குண்டலி. மதி – மதிமண்டலமாகியு சகத்திராரம். பாம்பு மதியைத் தினலுறு தலாவது குண்டலி சகத்திராரம் வரையெழுந்து பற்று தல். மூலக்கனல் குண்டலியோடு. சூரியக்கிரந்தியையும் தாண்டிச் செல்லப் பயிலின், குண்டலி சகத்திராரத் தில் முரண்பாடவிந்து தங்கும். இவ்வண்ணம், என்றும் நீங்காமல் செய்பவனே பெருந்தகையோனு கிய சிவயோகியாவன் என்பது கருத்து. (323)

அயின்றது வீழ்வன வுந்துமில் இன்றிப் பயின்ற சசிவீழ் பொழுதில் துயின்று நயந்தரு பூரீண உள்ள நடத்தி வியந்தரு பூரீண மேவுஞ் சசியே.

872

இம் – எனின். கிரகண த்தைக்கொண்டு, சந்திர யோகானுபவத்தை விளக்குதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விழுக்கிய சந்திரணே விடுதஃ செய்யு மளவும் துயில் துறந்து பழகிய சந்திரன் அத்த மிக்குங் காலத்துத் தூங்கி, மனத்தை எப்போதும் மதிமண்டலத்தின் பூரணப் பிரகாசத்திலேயே நிஃத்திருக்கச் செய்யும் என்றவாறு.

அயின்றது வீழ்வளவும் துயிலின்றி; மதிமண்ட லத்துச் சென்றுபற்றிய குண்டலினிசத்தி அத@ைடு ஒன்றுபட்டு மெயங்குமளவும், விழிப்பாய் இருந்து கிரகணம் விடும்வரையில் தூக்கமில்லாமல் இருந்து என்றும் வேறுபொருள் தோன்றுதல் காண்க.

பயின்ற சசி வீழ்பொழுதில் துயின்று என்பது இங்ஙனம் பழகிய மதிமண்டலத்திலிருந்து அமிழ்து பொழிகின்ற காலத்தில் அதணே உண்டு ஆனந்தா தீதத்தில் அழுந்தி, "சந்திராத்தமனத்தில் தூங்கி என்று**ம் வே**று பொருள் தேர்ன்றுதல் காண்க.

நயந்தரு பூரணே உள்ளம் நடத்தி; பேரின் பத்தை விசுக்கும் பரிபூரணப் டுபாருளாகிய பரசிவத்திடைத்திலேயே மனத்தை ஒன்றச்செய்து பூரணே திதியில், மனத்தை நடத்தி எனவும் வேறு போருள்படுதல் காண்க. சசி வியந்தரு பூரணே மேவும்-ஆன்மா வியாபக மாயிருக்கிற பூரணப் பொருளிடத்தில் தாமும் பூரணத் தன்மையைப் பொருந்தும்; சசி-சந்திரன். சசம் – முயல். அதணக் களங்கமாகப் பெற்றவன் சந்திரன்.

அதுபோல ஆணவமலம் வலியொடுங்கினுலும், வாதணயாகத் தாக்க அதனுல் களங்கமுற்ற ஆண் மாவை விளக்கிநின்றது இச்சொல். வியம்-பெருமை அகலம். வியந்தரு பூரணே மேவும் என்றது, அத்தகைய ஆன்மா சிவபூரணத்துள் ஒன்றி நிற்கும் என்பதாம். (324)

சசியுதிக் கும்அள வுந்தியி லின்றிச் சசியுதித் தானேல் தனதூண் அருந்திச் சசிசரிக் கின்றள வுந்துயி லின்றிச் சசிசரிப் பின்கட்டன் கண்டுயில் கொண்டதே. 873

இம் – எனின், இதுவுமது.

இ – ள்: சந்திரன் உதிக்குமளவும் தூக்கத்தை ஒழித்து, உணவையருந்தி, அச்சந்திரன் சஞ்சரிக்கும் அளவும் தூக்கம் கொள்ளாதபடி அது அத்தமித்த பின் தூங்குவானும் என்றவாறு.

சசிஉதித்தல் – மதிமண்டலத்து பூரணஞேடு கூடி பூரணத்துவம் எய்திநின்ற ஆன்மா, அந்நில யிலேயே அழுந்தியிருந்து ஆனந்தத்தை அனுப விக்கும்வரையில் மலவாதணே தாக்குண்ணுதவாறு இருத்தலே துயிலொழிந்திருத்தலாம். தனது ஊண் அருத்து தல் – மதிமண்டலத்தில் ஊறும் அமிழ்தை அருந்து தல். சசி சரிக்கின்றளவும் துயிலாமல் என்றது சந்திர கஃயில் பிராணன் இயங்கு ம் வியவகார தசையில் சோம்பலின்றி என்பதாம்.

சசி சரிப்பின் – சந்திரன் சரித்தலுக்குப் பின்; அதாவது அத்தமித்தபின். சரி – சரித்தல்; முதுணேலேத் தொழிற்பெயர். கட்டன் - கட்டுதுலே யுடையவன். கட்டு – ஆயாமம்; அஃதாவது பிராணுயாமப் பயிற்சியுடையவன் என்பதாம். கண்துயில் கொண்டது – பொறி புலன்களே அடக்கி ஒன்றிலேயே ஒன்றி நின்றது. (325)

ஊழி தரியா திருக்கின்ற யோகிகள் நாழிகை யாக நமணே அளப்பர்கள் ஊழி முதலாய் உயர்வார் உலகினில் தாழவல் லார்இச் சசிவண்ண ராமே.

874

இம் – எனின், யோகியாள் ஆற்றலுணார்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: ஊழ்விணேயைத் தாங்காதிருக்குன்ற சந்திரயோகியர்கள், நாழிகையைக் கருவியாகக் கொண்டு நமணேயே அளந்துவிடுவார்கள். இவ்வுல கத்தில், ஊழிகளுக்கெல்லாம் முதல்வனுகிய இறை வணப்போல உயர்ந்து விளங்குவார்கள். அவனடி யில் இடைவிடாது தாழவல்லவர்கள் சந்திரணேப் போல அமுதமயம் ஆவர்கள் என்றவாறு.

875

ஊழி – விதி. ஊழ் - முறைமை; அதனுடையது ஊழியாகலின். ஊழி தரியாதிருக்கின்ற யோகிகள் விதியை வென்றவர்களாதலின் இங்ஙனம் கூறப்பட்டது. நமன் நாழிகையைத் துணேக் கொண்டு நம்மை அளப்பவன். அதனுல் அவன் காலன் எனப் படுவான். அவணேயே காலத்தைக் கருவியாகக்கொண்டு யோகியர்கள் அளக்கிண்ரூர்கள் என்றது காலணே வென்றவர்கள் என்றபடி.

ஊழி — ஊழிக்காலம். ஊழிமுதல் - சங்காரகார ணண். தாழவல்லார் — தோயவல்லவர்கள். சிவ னருளில் என இடம் வருவித்து உரைத்துக்கொள்க. சசிவன்னர் - சந்திரீணப்போல அமுதமயமானவர். (326)

> தண்மதி பானுச்சிச் சரிபூமி யேசென்று மண்மதி காலங்கள் மூன்றும் வழிகண்டு வெண்மதி தோன்றிய நாளில் விணந்தபின் தண்மதி வீழ்வள விற்கண மின்றே.

இஸ் – எனின், சந்திரயோகத்தால் சந்திரணத் தரி சித்தபின் விஃாயும் அனுபவம் பெரிதென்றல் நுதலிற்று,

இ-ள்: சூரியகிரந்தி சந்திரகிரந்திகளேப் பிளந்து கொண்டு, உச்சிவழியாகிய நிலத்தே சென்று, உலகத் தாரால் மதிக்கப்படுகிற இறப்பு நிகழ்வு எதிர்வு என்ற மூன்று காலங்களேயும் வென்று, அவைவரும் வழியைக்கண்டு, ஆஞ்ஞாசக்கரத்தில், மதிமண்டலத் தைக்கண்டு காலத்தில், அதிலிருந்து, விளேந்து

KIRCHURA

விழுகின்றை அமுதத்தின் அளவிற்குக் கணக்கில்ஃ யாம் என்றவாறு.

நடுநாடி வழியாக குண்டலினியோடு பிராணன் மேலேறுகின்றபோது, சூரியகிரந்தி சந்திரசிரந்தி கீளப் பிளந்துகொண்டு உச்சியாகிய ஆஞ்ஞையில் சேருகிறது என்பது யோகநூல் துணிபாதலின் 'தண்மதி பானு உச்சிச்சரிபூமியே சென்று' என்று அருளியது. சரி வழி; சஞ்சரித்தலுக்கு இடந் தருவதாதலின்.

காலங்கள் மூன்றையும் வழி காணுதலவேது, காலங்களேயும் அவற்றிற்குக் காரணத்தையும் ஆராய்தல்; அதாவது வெல்லுதல், வெண்மதி தோன்றிய நாளில் - மதிமண்டலம் புறப்பட்ட காலத்து. வீழ்வு அளவில் கணம் இன்றே - வீழ்தூல யுடைய அமுதின் அளவுக்குக் கணக்கில்ஃயாம். கணம் – கணித்தூலயுடையது (327)

வளர்கின்ற ஆதித்தன் தன்க& யாறும் தளர்கின்ற சந்திரன் தன்க& யாறும் மலர்ந்தெழு பன்னிரண் டங்குலம் ஓடி அலர்ந்து விழுந்தமை யாரறி வாரே.

876

இம் - எனின். சூரியகஃ சந்திரகஃகள் பன்னி ரண்டங்குலம் ஓடி, மதிமண்டலம் மலர்ந்ததை யறிவார் பெரியர் என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ — ள்: வளர்கின்ற சூரியகஃ ஆறும் தேய் தின்ற சந்திரகஃ ஆறும் விரிந்து எழுந்து, பன்னி ரண்டங்குலம் மேற்சென்று, சகத்திராரத்து அலர்ந்து விழுந்ததை யாரறிவார் என்றவாறு.

வளர் தலும் தேய் தலுமில்லாத சூரியண். வளர் கின் ற ஆதித்தன் என்றது, அபரபக்கம் சூரியனுக்கு உரியதாகலின்; அபரபக்கத்து விளக்கத்தையுடைய ஆதித்தன் என்றவாரும். ஆதித்தன் தன் வளர்கின்ற கலேயாறும் எனக்கூட்டிக் கலேக்கு அடையாக்கலு மாம். அதிலும் இவ்வையம் உண்டாதற்கு உரியதே என எண்ணி ஒழிக,

தளர்கின்ற சந்திரன் – தேய்பிறைச்சந்திரன். 'கண்டிப்பர் நால்விரல், கூடிக்கொளில் கோல ஐந் தெழுத்தாமே' என்ற திருமந்திரத்தில் கூறியதை விளக்கி, மேலும் எவ்வளவு கூடவேண்டும்? கூடி எங்கே நிறுத்தவேண்டும்? என்பதை விளக்குவது ் ஆதித்தன் தன்க‰ ஆறும், சந்திரன்க‰ ஆறும், ஆகப் பன்னிரண்டங்குலம் ஓடி அலர்ந்து விழுந் தமை' என்ற இப்பகுதி. அலர்ந்து விழுந்தமை அறிவார் யார் ? மலர்ந்து தங்கியமையை அறிவார் யார்? என்பது, இங்ஙனமன்றி பன்னிரண்டங்குலம் வெளிச்சென்று கழிந்தமையை என ரேசகத்தைக் கூறிற்று என்பாரும் உளர். சந்திர யோகத்து ஓடு வாயுவை உயரத்துப் பிடித்தஃயே கூறு கென் ற இன்றுராதலின் ஈண்டு அவ்வுரை பொருந்தாமை அறிக்.

ஆமுயிர்த் தேய்மதி நாளே யெனல்விந்து போம்வழி எங்கணும் போகாது யோகிக்குக் காமுற இன்மையிற் கட்டுண்ணு மூலத்தில் ஓம்தி யத்துள்விட் டூரையுணர் வாலே.

or by the State of the State of

இம் - எனின், விந்துகட்டும் உபாயம் உணர்த் துதெல் நுதலிற்று.

இ-ள்: வளர்ச்சியுறுகின்ற உயிர்க்கு அபரபக்கம் என்று சொல்லப்படுவது விந்து போம்வழி யெங்கும் போகாதிருப்பதாம். ஏதுவென்னென்ருல் யோகிக்குக் காம இச்சை இல்லாமையாலும், ஓங் காரத்தை மதி மண்டலமாகிய ஆஞ்ஞையில் வைத்துத் தியானிக்கும் தியானத்தாலும் மூலா தாரத்திலேயே விந்து கட்டுப்பட்டு நிற்கும் என்றவாறு.

ஆன்மாவுக்குத் தேய்மதி நாளாவது, சூரியகஃல விஞ்சி, விந்துவெளிப்படும் வழிகளால் வெளிப் படாது. காம இச்சையின்றி மூலாதாரத்திலே கட்டுண்டிருக்கும் காலமாம். அப்போது யோகி பிரணவத்தை மதிமண்டலத்து வைத்து அதையே செபித்துக்கொண்டு. தியானித்துக் கொண்டு இருப்பன் என்பது கருத்து. ஓம் மதியத்துள் வைத்து எனப்பிரிக்க.

வேறுறச் செங்கதிர் மெய்க்கலே யாருடுஞ் சூறுற நான்குந் தொடர்ந்துற வேநிற்கும் ஈறிலி னன்கலே யீரைந்தொ டேமதித் தாறுட் கலேயுள் அகலுவா வாமே.

878

இம் – எனின், உவா நாளாமாறு உணர்த்துதல் நுதெலிற்று

இ - ள் : தனித்து இயங்குகின்ற சூரியகஃ ஆரேடு கீழ்ப்புறம் நோக்கிச் செல்வதான நான்கு

879

கேஃகேஃாயும் இயைந்து இனமாக நிற்கும்படி முடி வில்லாத சூரியகஃ பத்தோடு சந்திரனுடையதான ஆறுகஃகேள் கூட அது அகன்ற உவாநாளாகும் என்றவாறு.

சூரியகஃ பத்து சந்திரகஃ ஆறு அடங்கியிருப் பதே உவா என்றபடி,

சூரியக&லகள் பத்தென்றது, கீழும் மேலுமாகச் செல்லும் கஃலகள் பத்துமாம். சூறு – கீழ்ப்புறம். இனன்-சூரியன். ஈரைந்து என்று இரண்டு ஐந்தாகப் பிரித்ததே மேற்கூறியாங்கு இயங்கும் முறைபற்றி யென்க.

உணர்விந்து சோணி உறவினன் வீசும் புணர்விந்து வீசுங் கதிரிற் குறையில் உணர்வும் உடம்பும் இவையொக்க நிற்கில் உணர்வும் உடம்பும் ஒருக்கால் விடாவே.

இம் – எனின், சூரியகஃ குறையில் உளதாகும் கேடு உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ ் வ் : உணரப்படுவதாகிய விந்துவானது சுரோணிதத்தைப் பொருந்த சூரியகஃயை வீசுவ தாம். புணர்ச்சிக் காலத்துச் சூரியகஃ வன்மை துறையின் விந்து மிகுதியாகக் கழியும். மனனுணர் குறையின் விந்து மிகுதியாகக் கழியும். மனனுணர் வும், உடம்புமாகிய இவ்விரண்டும் ஒத்ததன்மை வும், உடம்புமாகிய இவ்விரண்டும் ஒத்ததன்மை யில் நிற்குமாயின் அவ்வுணர்ச்சியும் உடம்பும் விந் துவை ஒருக்காலும் நழுவவிட்ரது என்றவாறு.

விந்து - சுக்கிலம், சோணி-சுரோணிதம். சூரிய கலே, வன்மை குறையுமாஞல் விந்து மிகுதியாகக் ஆதலால் மனத்தைக் கீழ்ப்போகாதவாறு காத்தும், உடம்பை மிகுதியாக அலட்டிக் கொள்ளாமலும். காப்பாற்றின் விந்துநட்டம் இல்ஃயாம் என்ற வாறு

விடாத மனபவ னத்தொடு மேவி நடாவு சிவசங்கின் நூதங் கொளுவின் கடாவிடா ஐம்புலன் கட்டுண்ணும் வீடு படாதன இன்பம் பருகார் அமுதமே.

880

இம் - எளின். மனமும் பிராணனும் அடங்குத லால் ஆம்பயன் உணர்த்ததுல் நுதலிற்று.

இ – ள்: பற்றிவிடாத மனமானது பிராண வாயுவோடு கலந்து எம்மையெல்லாம் நடாத்து கின்ற சிவனது சங்கின் ஓசை போலும் ஓசையோடு கலந்து மேவுமாயின் முரட்டுத்தனத்தை விடாத ஐந்து புலன்களும் தம் எண்ணப்படிப் போகாமல் கட்டுப்படும்; இன்பம் என்றும் நீங்காது; பருகத் தக்க அமுதம் ஆம் என்றவாறு.

யோகி மேவிக் கொளுவின் புலன் கட்டுண் ணும்; இன்பம் வீடுபடாதன; பருகார் அமுதம் என முடிக்க. மனபவனம் - மனமும் பிராணனும். பவனம் - காற்று, பிராணனும் மனமும் ஒடுங்கிய போது உள்ளுக்குள் சங்கத்தொனி கேட்கும். கடா விடா ஐம்புலன் – தனது முரட்டுத் தனத்தை விடாத ஐம்புலன்கள். எந்தப் பொருளேயும் உசாவி அறியவொண்ணுதபடி, விஷயசுகத்தில் ஈடுபடுத்தி நிற்கும் புலன்கள் என்றும் ஆம். கடாவுதல் – உசாவுதல்.

அமுதப் புனல்வரு மாற்றங் கரைமேற் குமிழக்கத் தற்சுட ரைந்தையுங் கூட்டிச சமையத்தண் டோட்டித் தரிக்கவல் லார்க்கு நமன்இல்ல் நற்கலே நாள்இல்லே தானே.

881

இம் - எனின். சந்திரயோகியர்க்குச் சாக்காடில்லே யென்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சீவாமு தமாகிய நீர் ஊறிவருகின்ற ஆற்றங்கரையின்மேல் குமிழி உண்டாக சுடர்கள் ஐந்தையும் ஒன்றுகூட்டி, சமைக்கப்பட்ட தண்டா கிய வீணுதண்டினூடே செலுத்தி மேல்நிஃயில் தரிக்க, வல்லவர்களுக்கு நமன் இல்ஃ; நல்ல கஃல் உண்டாம்; அவர்களுக்கு இறுதிநாளும் இல்ஃல என்றவரறு.

அமுதப்புனல் - மதிமண்டலத்து அமுதமாகிய நீர். ஆற்றங்கரை என்றது இடை பிங்கஃ சுழுமுன் யாகிய ஆறுகளின் இருமருங்கினேயும். கற்சுடர் ஐந்து - சிவம், சத்தி. நாதம், பிந்து, சீவன் ஆகிய ஐந்து ஒளிகளேயும். சமை அத்தண்டு - குண்டலினி இடையருது செல்லு தற்குப் படைக்கப்பட்ட வீணுதண்டும். ஓட்டி - அதன் ஊடாக உள்ளே செலுத்தி. நற்கஃ ஆம் என ஒரு சொல் வருவித்து முடிக்க. (333)

உண்ணீ ரமுத் முறுமு றீலத்திறந் தெண்ணீர் இணேயடித் தாமரைக் கேசெலத் தெண்ணீர்ச் சமாதி யமர்ந்துத் ராநலக் கண்ணுற் ரெடேசென்று கால்வழி மாறுமே. 882,

இம் — எளின், சந்திரயோகத்தின் பயன் உணார்த் துதெல் நுதலிற்று.

இ-ள்: உண்ணத்தக்க நீராகிய அமுதம் ஊறு கின்ற ஊற்றைத் திறந்து தெளிந்த நீர் மேனியின் உடையதாகிய திருவடித்தாமரையிற் செல்ல, மிகத் தெளிவாகிய சமாதியிலிருந்து என்றும் நன்மை மாருத ஞானக்கண்ணின் வழியாக மேற்சென்று காற்று இயங்கும் வழியை மாற்றிக்கொள்ளுங்கள் என்றவாறு.

சந்திரயோக முறையால் சமாதியிருப்பின். சிவாமுதத்தைத் திருவடித்தாமரையிற் செலுத் தலாம் என்பது கருத்து.

ஊறல்-ஊற்று; கண் ஆறு – ஞானக்கண்ணு தெய வழி.

மாறு மதியு மாதித்தனு மாறின்றித் தாறு படாமல் தண்டோடே தஃபப்படில் ஊறு படாதுடல் வேண்டும் உபாயமும் பாறு படாஇன்பம் பார்மிசைப் பொங்குமே. 883

இம் — எனின், இதுவுமது.

இ-ள்: இங்ஙனம் மடைமாறிச் செலுத்தப்படு கின்ற சந்திரகலேயும் தம்முள் மாறில்லாமல் பிரிவில் லாதபடி முதுகந்தண்டோடு மேற்சென்று மதிமண் டலத்துட் பொருந்துமாயின் உடலழியாது; யோ கத்திற்கு வேண்டிய உபாயங்களும் சிதறிப்போக பூமியில் இன்பம் பொங்கும் என்றவாறு. தாறு – பிரிவு . பாறுபடுதல் – சிதறுதல்,

இடகலே பிங்கலே வழியாக அன்றி நடுநாடியின் வழியாகப் பிரமரந்திரத்திற் சென்று நிலேத்திருக் குமாயின் உடலுக்கழிவில்கே; யோக உபாயங்கள் சித்தியாம்; என்றும் இன்பம் பெருகும் என்பது கருத்து

திருமந்திரம் - முதல் மூன்று தந்திரம் பஞ்சாக்ஷரதீபம் என்னும் உரையுடன் முற்றிற்று.



### சிவமயம்

## செய்யுள் முதற்குறிப்பு அகராதி

### LIT WE TO BE

### [ எண் - பக்க எண் ]

| அகலிடத் தார்           | 14   | இணங்கிநின்ருன்                 | <b>54</b>  |
|------------------------|------|--------------------------------|------------|
| அங்கிமிகாமை            | 119  | இதுபதி                         | 39         |
| அஞ்சனமேனி<br>-         | 93   | இருக்கில் இருக்கும்            | 125        |
| அடிமுடிகாண்            | 121  | இருக்குருவாம்                  | 88         |
| அடியார்பரவும்          | 82   | இருந்தவ                        | 110        |
| அண்ணல் அருளால்         | 95   | இருந்தேன்<br>இருந்தேன்         | 114        |
| 9,000,000,000          | 97   | து குறித்து<br>சுசன் இருக்கும் | 134        |
|                        | 101  | எழுந்து நீர்<br>-              | 108        |
| அதிபதி                 | 38   | ஐந்துகர த்தண                   | 1          |
| ு, <sub>உ</sub>        | 79   | ஒன் றவன்                       | 5          |
| அப்பண                  | 65   | ஒக்க நின் ருனே                 | 13         |
| அயலும்புடை             | 25   | <b>கட</b> ந்து நின் ருன்       | <b>30</b>  |
| அரனடி<br>அரனடி         | .76  | ் கண்ணுதலான்                   | 27         |
| அவனே ஒழிய              | , 17 | சுல <u>ந்</u> தருள்            | 132        |
| அவிழ்க்கின் ற          | 102  | காண நில்லாய்                   | 56         |
| அளவில்<br>அளவில்       | 133  | காயம்இரண்டும்                  | 3 <b>6</b> |
| ஆதிப்பிரானும்          | 133  | குறைந்தடைந்து                  | 71         |
| ஆதியுமாய்              | 31   | கோதுகுலாவிய                    | 34         |
| ஆரறிவார்               | 127  | ச தாசிவம்                      | 110        |
| ஆறங்கமாய்<br>ஆறங்கமாய் | 90   | சந்திஎன                        | 53         |
| ஆற்றக்கொட்<br>ஆற்றதிலா | 64   | சாந்து கமமும்                  | 63         |

| செய்யுள் முதற்குற        | 945        |                                |                  |
|--------------------------|------------|--------------------------------|------------------|
| சித்தத்தினுள்ளே          | 116        | பரஞய்                          | 98               |
| சிவமாம்பர                | 99         | பரைபசு                         | 84               |
| சிவணெடொக்கும்            | 16         | பாடவல்லார்                     | 128              |
| சிவன்மு தல்மூவரோ         | 135        | பாட்டும்ஒவி                    | 92               |
| சிண் படுச்ப த            | 73         | பி <i>த</i> ற்றுகின்றேன்       | 126              |
| சூடுவன்                  | 8 <b>6</b> | <sub>பித</sub> ற்ரெழியேன்      | 68               |
| செப்பும்சிவாகம <b>ம்</b> | 109        | பிறப்பிலி                      | 51               |
| செல்கின் ற               | 116        | பிறப்பிலி நாதண                 | 118              |
| சேர் ந்திருந்தேன்        | 113        | பின் 2ன நின் று                | 114              |
| சோதித்த <b>பேரொளி</b>    | 141        | பெற்றநல்                       | 100              |
| ஞானத் தவேவி              | 115        | பெற்றமும்                      | 121              |
| ஞேயத்தை                  | 122        | பொன்னுல்                       | 23               |
| <i>த</i> த்துவஞானம்      | 129        | போயரன்றன்னே                    | 74               |
| தானே இருநிலம்            | 24         | போற்றிஎன்பார்                  | 77               |
| <i>தா</i> ஞெருகூறு       | 143        | போற்றிசை                       | 11               |
| <mark>திருநெறி</mark>    | 89         | போற்றிசைத்தும்                 | 49               |
| தீயினும் வெய்யன்         | 20         | மண்ணகத்தான்                    | 59               |
| தேவர்பிரான்              | 61         | மண்ணளந்தான்                    | 28               |
| தொடர்ந்து நின்மு         |            | மந்திரம்பெற்ற                  | 105              |
| நந்தி <b>அருளாலே</b> நா  |            | <sub>மன</sub> த்தில்எழு        | e <b>45</b>      |
| <b>ந</b> ந்திஅருளாலேமு   |            | ம்கூயுள்இரு                    | 08               |
| நந்தி அருள்பெற்ற         |            | மன்னியவாய்மொ<br>மாரியும்கோடையு | ър 128<br>По 105 |
| நந்தி இணயடி              | 108        | மாளபுமன் கூடி<br>மாலாங்கனே     |                  |
| <b>நால்வ</b> ரும்        | 105        | மாலாங்கணே<br>முடிவும்பிறப்பை   | . 112            |
| நானும் நின்று            | 66         | முடிவும்பறப்லம்                | 4.0              |
| நான்பெற்ற                | 117        | முன்ணேயொப்பாய                  |                  |
| நேரிழையாவாள்             | 113        | மூலன் உரைசெய்த                 | 0 E.I. &         |
| பண்டி தராவார்            | 96         | மொழிந்தது                      | 106              |
| பதிபலஆயது                | 62         | வந்தமட                         | 131              |
| பயனறிந்தவ்வழி            | 138        | ഖல்லவன்,                       | .47              |
| ்பரத்திலே                | 142        | مانيونيد سميك و                | 70.              |

### முதல் தந்திரம்

| <sub>.</sub> வானப்பெரு | 43  | விளக்கிப்பரம           | 123 |
|------------------------|-----|------------------------|-----|
| வானவர்                 | 140 | வேதத்தைவிட்ட           | 86  |
| வானின் றழை             | 58  | வே தம் உரை த்தானும் 87 |     |
| விதிவழிஅல்ல            | 78  | வைத்தபரிசே             | 131 |

### முதல் தந்தீரம்

| அங்கிநிறுத்து                      | 287         | ஆண்டுபலவும்                       | 231  |
|------------------------------------|-------------|-----------------------------------|------|
| அடங்குபேர்                         | 182         | ஆதிப்பிரான்                       | 380  |
| அடப்பண்ணி                          | 195         | ஆத் தமனே                          | 261  |
| அணே துணே                           | 278         | ஆம்விதிநாடி                       | 254  |
| <i>அ</i> த்திப்பழமும்              | 209         | ஆய்ந்து கொள்                      | 355  |
| அந்தணராவோர்                        | 288         | ஆர்க்குமிடு                       | 309  |
| அந்தண்மை                           | 297         | ஆர் த்தெழு                        | 205  |
| அப்பினில்                          | 181         | ஆர்வமுடை                          | 331  |
| •                                  | 307         | ஆமேவுபால்                         | 158  |
| அமுதாறு<br>வரைமாக <b>ச</b> லம்     | 221         | ஆவையும்                           | 303  |
| அருளுமர <b>சனும்</b><br>ஆர்.ஆ.ஆ.இ. | 255         | <sub>ஆணை</sub> புட<br>இகழ்ந்ததும் | 339  |
| அவ்வியம்பேசி<br>: ೧೩               |             | இகழுற்றது.—                       | 214  |
| அழுக்கின                           | 312         | இடிஞ்சில்<br>கூர் எய              | 222  |
| அளித்தான்                          | 161         | இயக் <i>குறு</i>                  | 267  |
| அறங்கேட்டும்                       | 359         | இயலுறும்                          | 393  |
| அறமறியார்                          | 320         | இராப்பகல்                         | 167  |
| அறிவைம்புல                         | 15 <b>6</b> | இருந்தார்சிவ                      | 321  |
| அறுத்தனஆறி                         | 275         | இருமலும்                          | 265  |
| அற்றுநின்மு                        | 311         | இஃநலவா                            |      |
| `அன் பினுள்                        | 338         | இன்பப்பிற.                        | 34,0 |
| அன்பும்சிவமு                       | 328         | இன்பமிடர்                         | 325  |
| `அன்புறுசிந்தை                     | 341         | இன்புறு                           | 253  |
| ஆகுதிவேட்கும் 💮                    | 277         | <i>்</i> ச்சனருளும்               | 363  |

| செய்யுள் முதற்       | குறிப்பு அ | கரா தி                               | 947         |
|----------------------|------------|--------------------------------------|-------------|
| ஈசன றியும்           | 346        | கற்குழிதூர                           | 273         |
| ஈட்டியதே <b>ன்</b>   | 224        | கற்றறிவாளர்                          | 351         |
| உடம்பொடு             | 229        | கற்றுஞ்சி <b>வ</b>                   | 379         |
| உண்ணீரமு             | 397        | கனிந்த <b>வர்</b>                    | 3 <b>24</b> |
| உள்ளுண்மை            | 389        | காக்கைகவரி                           | 219         |
| _                    | 366        | காமமும்கள் 🦠                         | 387         |
| உறுதுணேயா            | 343        | காயத்திரி                            | 290         |
| உற்றுநின்ருர்        | 192        | கா லுமிரண்டு                         | 193         |
| ஊரெலாம்              | 319        | காலேஎழுந்த                           | 236         |
| எட்டிபழுத்த          | 239        | கால்கொண்டு                           | 305         |
| எய்தியநாளில்<br>•    | 171        | இவ்வேன்விண                           | 373         |
| எவ்வாறுகாண்          | 331        | <b>கிழக்கெழு</b> ந்                  | 231         |
| என்பேவிறகா           | 333        | குடையும்                             | 218         |
| என்னன்பு             | 207        | <sub>கு</sub> றிப்பறி                | 348         |
| ஐந்து த <i>ஃ</i> லப் | 243        | கூட <b>ம்</b> கிடந்                  | 212         |
| <b>ஐவர்க்கொ</b> ரு   | 284        | கெடுவதும்                            | 326         |
| ஒண்சுடராண            | 320        | கைவிட்டுநாடி                         | 199         |
| ஒழிந்தனகால           | 238        | கொகூயே                               | 260         |
| ஒன் றியஈரெண்         | 298        | கொல்லிடு                             | 258         |
| ஒன் றுமிரண்          | 285        | கோழை                                 | 269         |
| ஓமத்துள்             | 358        | சத்தமுதல்                            | 179         |
| கடலுடை               | 377        | சத்தனருள்                            | 395         |
| கண க்க <b>றி</b> ந்  | 344        | சத்தியமின்                           | 295         |
| கண்டேன்              | 237        | சத்தியமும்                           | 292         |
| கண்ணதும்             | 336        | சத்தியை                              | 394         |
| 'கரு <i>த்துறு</i>   | 300        | சந் <b>திப்ப</b> து                  | 137         |
| 'கல்லா <i>அரச</i>    | •          | சித்தமுரு <del>க்</del>              | 386         |
| கல்லா தமூட           | 378        | சுத்தர்சிவ<br>தெத்தர்சிவ             | 164         |
| கல்லா தவ             | 370        |                                      | 160         |
| கல்வி யுடை           | 354        | சிவயோக                               | 365         |
| கழு நீர்ப்பசு<br>-   | 385        | `சிறியார் மண <b>்</b><br>'சீக்கைவின் |             |
| <b>க</b> ்ளிம்பறுத்  | 148        | မှ မှာ ၅၀) တစည်း ပေး                 |             |

### முதல் தந்திரம்

|                                       |             | _                          |             |
|---------------------------------------|-------------|----------------------------|-------------|
| சூரியகா ந் <i>த</i>                   | 152         | தடுவு நின் <i>ருர்</i> சில | 383         |
| செல்வங்கருதி                          | 326         | நடுவு நின் <i>ரு</i> ன்    | 382         |
| சென்றுணர்                             | 249         | <b>ந</b> ம்பனே நானு        | 345         |
| சோம்பரிருப்                           | <b>16</b> 9 | நாடொரு <b>ம்</b>           | 300         |
| ஞானமிலா                               | 302         | நாட்டுக்கு                 | 201         |
| தத்தம்சமய                             | <i>306</i>  | நித்தலும்                  | 337         |
| <i>த</i> த்துவம்நீக்கி                | 396         | நில்லா துசீவ               | 375         |
| தழைக்கின் ற                           | 241         | நில்லா நிலே                | 37 <b>3</b> |
| தன்னதுசா <b>பை</b>                    | 223         | நிற்கின் ற                 | 35 <b>2</b> |
| தன்னேயறியா                            | 314         | நூலும்சிகை                 | <b>294</b>  |
| தாமறிவா <b>ர்</b>                     | 310         | நூலொன்று                   | 355         |
| தனேபுலன்                              | 184         | தெய் நின்றெரி              | 282         |
| <i>தானேவி</i> டும்                    | 299         | பண்டம்பெய்                 | 19 <b>0</b> |
| தாஞெருகாலம்                           | 334         | பதிபசுபாசம்                | 150         |
| தான் தவம்                             | 315         | பந்தல்பிரிந்               | 200         |
| திருத்திவளர்                          | 263         | பரவப்படு                   | 322         |
| திருநெறியாகி                          | 295         | பருவூசிஐந்து               | <i>236</i>  |
| திருவடியே                             | . 183       | பற்றதுபற்றி                | 357         |
| தினேக்கும்                            | 316         | பற்றதுவாய்                 | 317         |
| திறந்தருமுத்                          | 304         | பற்ருயநற்                  | 25 <b>6</b> |
| துடுப்பிடுபு வே                       | 251         | பாலனிளேய                   | 285         |
| துணேயதுவாய்                           | 353         | பாழியகலும்                 | 282         |
| துறந்தான்                             | 314         | புகழநின்ருர்               | 268         |
| தூங்கிக்கண்                           | 170         | புடவைகிழி                  | 271         |
| தெளிவுகுரு                            | 184         | புணர்சியுள்                | 342         |
| தேய்ந்தற்                             | 232         | புரையற்ற                   | 17.8        |
| தேவர்பிரான்                           | 361         | பெருஞ்செல் <b>வ</b>        | 283         |
| தேற்றத்தெளி                           | 225         | பெருநெறி                   | 291         |
| தொடர் ந்தெழு                          | 273         | பெருமானிவ                  | · 3.6.3     |
| தோன்றியஎல் 👈                          | 383         |                            | . 175       |
| <b>ந</b> டுவு நின் <i>ரு</i> ர்க் 🕟 🕡 | 381         | பெற்ளுருல                  | 174         |
|                                       |             |                            |             |

| செய்யுள் முதற்கு                     | ந்றப்பு அ                                 | கரா தி                                  | 949                                   |
|--------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| பொய்க்குழி                           | 27 <b>2</b>                               | வசையில்விழு                             | 276                                   |
| பொருள்கொண்                           | 264                                       | வரையிடை                                 | 308                                   |
| பொல்லாப்                             | 259                                       | வல்லார்கள்                              | 372                                   |
| பொன்ணேக்                             | 330                                       | வழித்துணே                               | <b>356</b>                            |
| போ தந்தரு                            | 187                                       | வழிநடப்பார்                             | 323                                   |
| போதிரண்                              | 280                                       | வளத்திடை                                | 206                                   |
| மகிழ்கின் ற                          | 226                                       | வாசந்திபேசி                             | 197                                   |
| மடல்விரி                             | 216                                       | வாமத்தோர்                               | 388                                   |
| கண்ணென் <b>று</b>                    | 189                                       | வாழ்வுமணேவி                             | 227                                   |
| மதுவூர்குழலி                         | 203                                       | விட்டுப்பிடி                            | 347                                   |
| — ஆயூ. 1 இதல்<br>மத்தளிஒன் று        | 244                                       | விண்ணின்                                | 145                                   |
| <b>ப</b> துதுள்ளுக் தூ<br>மயக்குஞ்சம | 391                                       | விண்ணினின்                              | 376                                   |
| <b>மய</b> க்கும்திய                  | 39 <b>2</b>                               | வித்தைக்கெடுத்                          | 159                                   |
| <b>மயன்பணி</b>                       | 361                                       | விரும்புவர்                             | 234                                   |
| டலங்களே ந்                           | 154                                       | விழுப்பமும்                             | 364                                   |
| <b>மறையோ</b> து                      | 296                                       | வெளியில்                                | 162<br>246                            |
| <b>மீ</b> னபுகுவார்                  | 266                                       | வேங்கட                                  | 301                                   |
| <u>ப</u> ன் <u>புகு</u>              | 197                                       | வேடநெறி                                 | 228                                   |
| <b>மாணி</b> க்கத்                    | 172                                       | வேட்கைமிகு                              | 289                                   |
| மா றுதிருத்தி                        | <b>250</b>                                | வேதாந்தங்                               | 289                                   |
| முட்டைபிறந்                          | 213                                       | வேதா விருப்                             | 29 <i>3</i>                           |
| முப்பதுமாறும்                        | 166                                       | வே தா…விரும்                            | 304                                   |
| முப்பதுமுப்ப                         | 202                                       | வேந்தனுல<br>வேயினெழுங்                  | 151                                   |
| <u>மூ</u> ன்படைத்                    | 335                                       | வேய்கள் மு <sup>ங</sup><br>வே தா ந்தஞா  | 297                                   |
| முன்பிறப்பு                          | 345                                       | வே <i>தா ந</i> த்கு.<br>வைச்சகல்        | 204                                   |
| மூடங்கெடா                            | 302                                       | வைத்துணர்ந்                             | 369                                   |
| மேலும்முக                            | 211                                       | வைத்தே                                  | 268                                   |
| யாவர்க்குமா                          | 310                                       | ور - ورس ال (60                         | 7                                     |
| போகிகள்கால்                          | 397                                       | 14.1                                    |                                       |
| tu.                                  |                                           | 5 A 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| ing .                                | ng sa |                                         | 4 M 3-44                              |
| \$*                                  | -                                         |                                         |                                       |

### **இரண்டாம் தந்**தீரம்

| அகன்முன்              | 513             | ஆண வந்துற்                        | 558                 |
|-----------------------|-----------------|-----------------------------------|---------------------|
| <i>அ</i> ங்கியு தயம்  | 402             | ஆண்டானபு.                         | <b>5</b> 9 <b>3</b> |
|                       |                 | ஆண் பிகில்                        | <b>539</b>          |
| அங்கிசெய்             | 489             | ஆதித்தன்சந்                       | 480                 |
| அடிசேர் வன்           | 415             | ஆதிபடைத்த                         | <b>513</b>          |
| அணுகினும்             | 488             | ஆதியோடந்                          | 450                 |
| அண்டமொ                | 579             | ஆமா றறியா                         | 5 <b>6</b> 6        |
| அதோமுக 5              | 82, 58 <i>3</i> | <b>ஆமே</b> ழுலகு ற                | 442                 |
| அப்பகையாலே            | 58 <b>6</b>     | ஆருமறியா                          | <b>515</b> .        |
| அப்பணிசெஞ்            | 410             | -துலிங்கன <b>ஞ்</b>               | 446                 |
| அப்பரிசெண்            | 479             | _அ வனவாவ                          | <b>563</b>          |
| அப்பரிசேயயஞர்         | 424             | அமிவலங்கொ                         | 417                 |
| அப்பரிசேயயன்          | 425             | ஆற்றருநோய்<br>ஆற்ற <u>ரு</u> தோய் | <b>576</b> .        |
| அரிபிரமன்             | 427             | இட்டாரறி                          | 54 <b>6</b>         |
| அருமைவல்              | 601             | இரண்டாவ                           | <b>554</b> .        |
| அருளல்லது             | ·537            | இருந் தமன த்                      | <b>413</b> ;        |
| அரைக்கின்ற            | <b>504</b>      | இலயங்கள்                          | 490                 |
| அலர் ந்திரு <b>ந்</b> | 426             | இஃப் பொறி                         | <b>530</b> .        |
| அலேகடல்               | 432             | இல்லதுசத் தி                      | <b>452</b> ,        |
| அளியார்               | 473             | இறையவன்                           | <b>502</b> ,        |
| அறிகின்ற              | <b>516</b> ,    | இன்பப்பிற                         | 501                 |
| அறியீருடம்            | 532             | இன்புறுநாடி                       | . <b>546</b> ,      |
| அறிவாரமரர்க           | 571             | இற்புறுகால                        | 517                 |
| அறிவாரமரர்த           | 599             | இன்புற்றிரு                       | .531                |
| அன்புமறிவு 🦂 🗀        | 485             | ஈசனடியார்                         | 59 <b>Q</b> ,       |
| ஆகாயமாதி              | 47.1            | ஈ <b>வ</b> துயோக                  | 565,                |
| ஆகின் றதன்            | 465             | உகந்து நின்                       | 51 <b>2</b>         |
| ஆக்குகின்முன்         | <i>516</i>      | உச்சியில்                         | 510                 |
| ஆணவச்சத்தி            | 467             | . உடலாயுமி                        | 483                 |
|                       |                 |                                   |                     |

| செய்யுள் <sub>-</sub> முதற் | 951         |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------|-------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>உ</b> டல்வைத்            | 53 <b>3</b> | ஓடிவந்தெல்               | 420                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| உடையான்                     | 601         | ஓராயமே                   | 478                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                             | 458         | <sub>ஓ</sub> ரெழுத்தொரு  | 588                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| உண்டுலகேழு<br>உண்ணின் ற     | 514         | ஓலக்கஞ்சூழ்              | 595                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                             | 545         | <sub>கட</sub> விற்கெடுத் | 573                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| உருவம்வளர்                  |             | கட்டுவி <i>த்தா</i>      | 575                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| உள்ள த்தினுள்               | 568         | கண்டி, கண்ணு             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>•••</b>                  | 570         | # 600 Ith, # 2000 Figure | 404                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| உள்ள த்தொரு                 | 500         | கருத்துறை                | 431                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| உள்ளுயிர்ப்                 | 486         | கருவரைமூடி               | 502                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                             | ٠,          | காண்கீன் ற               | 518                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| உறுவதறி                     | 419         | கருவைஒழிந்               | 52 <b>4</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| உற்றமுப்பால்                | 470         | கர்ப்பத்து               | 573                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| உற்றுவனே .                  | 485         | கலந்தது நீர              | 460                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ஊழிவலஞ்                     | 448         | காரணனம்பி                | 511                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ஊஞயுயிரா                    | 443         | குசவன் திரி              | 547                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| கூளுயுமாரா<br>எங்குங்கலந்து | 408         | கயிற்குஞ்சு<br>-         | 54 <i>3</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                             | 407         | குழவியும்                | 438                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| எங்கும்பரந்து               | 535         | கூறதுவாக                 | 534                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| எட்டினுள்                   | 509         | கேட்டு நின்              | 591                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| எட்டுத்திசை                 | 578         | கைபட்ட                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| எம்பெருமான்                 | 44Q         | கைவிட்டி                 | 562                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| எலும்புங்கபா 🦠              | 524         | கொண்ட நல்                | 544                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| என்பால் ,                   |             | கொண்டல்                  | 492                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ஏயங்கலந்த                   | 523         | கொஃயிற்                  | 405                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ஏறஎதிர்க்கில்               | 522         | கோலவறட்                  | 564                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ஏஞேர்பெரு`                  | 548         | கோல்வனே                  | 544                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ஒருங்கியபாச                 | 507         | r-r-i0(G) <i>山即</i>      | 438                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ஒருவனுமே                    | 475         | _`÷.ഒളഖയ                 | 550                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ஒருவ்னெரு 🔌                 | 465         | சத்திசெயக்<br>சந்திசெயக் | 428                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| வமில்வசெய்ய                 |             |                          | 434                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ஒளித்துவைத்                 | 505         |                          | 591                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ுக்கு பருக்                 | 459         | _                        | u                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ஓட்டவல்லார் ு               | 598         | சிவமாகி                  | week to the terminal of the te |

| 952                   |              | இரண்டாம்            | தந்திரம்    |
|-----------------------|--------------|---------------------|-------------|
| சுக்கிலநாடி           | 527          | நா தத்தில்          | 451         |
| செந்தாமரை             | 476          | நா தனுெரு           | 479         |
| செய்தானறி             | 580          | நித் தசங்காரம்      | 493         |
| செவிமந்திரஞ்          | 428          |                     | 494         |
| சேவடியேத்தும்         | 444          | ,,                  | 495         |
| ஞானம்வின              | 59 <b>6</b>  | ••                  | 495         |
| ஞானியை                | 593          | நின் றது தாஞய்      | 474         |
| தக்கன் ற <b>ன்</b>    | 439          | ,,                  | 50 <b>6</b> |
| தண்கடல்               | 433          | நின்ருன் நில        | 444         |
| தந்தைபிரான்           | 421          | நின் றுயிர்         | 463         |
| தளியறிவா              | 5 <b>6</b> 9 | நீர <i>கத்</i> தின் | 456         |
| தாங்கருந்             | 487          | படைத்துடை           | 513         |
| <i>தாங்</i> கிஇரு     | 418          | பண்பழிசெய்          | 436         |
| தாமிடர்பட்            | <i>599</i>   | பதஞ்செய்யு          | 491         |
| <br>தார்சடையா         | 600          | ,,                  | 525         |
| _<br>தாவரலிங்கம்      | 575          | பத்தினி             | 589         |
| தானக்கமல<br>தானக்கமல  | 445          | பயனெளி              | 461         |
| _<br>தானேதிசை         | 482          | பரத்திற்            | 549         |
| தாஞெருகா              | 484          | பற்றிநின்           | 594         |
| திரிகின் றமுப்        | 416          | பாய்கின் ற          | 542         |
| திலம <i>த் தணே</i>    | 560          | பாய்ந்தபின்         | 540         |
| தீயவை <i>த்தார்</i>   | 498          | பாழேமுதலா           | 497         |
| <i>தூர</i> த்திற்சோதி | 453          | பிண்டத்தில்         | 529         |
| தெருளுமுலகி           | 503          | பிரமனுமாலும்        | 441         |
| தெளிந்தார்            | 430          | புகுந்தறிவா         |             |
| தெளிவுறு              | 584          | புகுந்துநின்        | 481         |
| • • • •               | 477          | புண்ணியன்           | 455         |
| المراجع الي فقع       | •            |                     | 454         |
| ••                    | 483          | புவனம்படை           | 590         |

பூவின்மண

பெத்தத்தர்

பூவுடன்

400

581

429

தடுவு நில்லா

**நந்**தியழுந்

நல்லாச் நவ

520

535

555.

| செய்யுள் முதற்குறிப்பு அகராதி |            |               | 953         |  |
|-------------------------------|------------|---------------|-------------|--|
| பெற்றிருந்                    | 588        | முத்தீக்      | 411         |  |
| பேர்கொண்ட                     | <b>577</b> | முளிந்தவர்    | 585         |  |
| போகத்துள்                     | 528        | முன்னவஞர்     | 577         |  |
| போகமுமாதர்                    | 587        | மூலத்துவார    | 412         |  |
| போகின்ற                       | 520        | வகுத்தபிறவி   | 538         |  |
| போக்கும்                      | 462        | வல்வகை        | 597         |  |
| மண்ணென்                       | 508        | வாரணிகொங்     | 473         |  |
| மண்மலே                        | 567        | வாள்கொடுத்    | 447         |  |
| ம <u>ந்</u> திரமோ             | <b>590</b> | விஞ்ஞானகன்    | 558         |  |
| மாண்பது                       | 539        | விஞ்ஞானரா     | 557         |  |
| மா தாவு தரம                   | 543        | விஞ்ஞானர்க்கே | 5 <b>53</b> |  |
| மால்போ த                      | 437        | விஞ்ஞானர்நா   | 551         |  |
| மானின்கண்                     | 454        | ഖിപെപ്രപെ     | 511         |  |
| முதற்கிழங்                    | 548        | விழுந்தது     | 519         |  |

### முன்றும் தந்திரம்

| அங்கப்புணர் | 896  | அந்நெறி                    | <b>607</b> ·     |
|-------------|------|----------------------------|------------------|
| அங்கிமதி    | 925  | அமுதப்புன                  | 941              |
| அங்கியிற்   | 920  | அயின் றது                  | 932              |
| அங்கியெழு   | 923  | அரித் தவுட                 | 663              |
| அஞ்சனம்     | 803  | அவனிவ                      | 839              |
| அஞ்சுகடி.   | 897  | அவ்வவர்                    | 688              |
| அஞ்சுடன்    | 771  | அழிகின்ற                   | 818              |
| அணங்கற்ற    | 780  | அளகநன்                     | 913              |
| அணிமாதி     | 740. | அளக்கும்                   | 849              |
| அன்டெஞ்     | 810  | <b>அ</b> றிந்த <b>பர</b> ா | 757              |
| அன்னைல்     | 839  | அறிவது                     | 6 ( <b>855</b> ) |
| அதுவருளு    |      | அறிவாய                     | Sec. 16.86       |

### இரண்டாம் தந்திரம்

| சுக்கிலநாடி                                                                                                     | 527          | நா தத்தில்                                 | 451         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------|-------------|
| செந்தாமரை                                                                                                       | <b>476</b>   | நா தஞெரு                                   | 479         |
| செய்தானறி                                                                                                       | 580          | நித்தசங்காரம்                              | 493         |
| செவிமந்திரஞ்                                                                                                    | 428          | • • •                                      | 494         |
| சேவடியேத்தும்                                                                                                   | 444          | ,,                                         | 495         |
| ஞானம்வினே                                                                                                       | 59 <b>6</b>  | ,.                                         | 495         |
| ஞானியை                                                                                                          | 593          | நின் றது தானுப்                            | 474         |
| தக்கன் றன்                                                                                                      | 439          | ,,,,                                       | 50 <b>6</b> |
| தன்கடல்                                                                                                         | 433          | நின்முன் நில                               | 444         |
| தந்தைபிரான்                                                                                                     | 421          | நின் றுயிர்                                | <b>46</b> 3 |
| தளியறிவா                                                                                                        | 5 <b>6</b> 9 | நீரகத்தின்                                 | 456         |
| <i>தா</i> ங்கருந்                                                                                               | 487          | படைத்துடை                                  | 513         |
| தாங்கிஇரு                                                                                                       | 418          | பண்பழிசெய்                                 | 436         |
| தாமிடர்பட்                                                                                                      | <i>599</i>   | பதஞ்செய்யு                                 | 491         |
| தார்சடையா                                                                                                       | 600          | ••                                         | 525         |
| தாவரலிங்கம்                                                                                                     | <i>575</i>   | பத்தினி                                    | <b>58</b> 9 |
| தானக்கமல                                                                                                        | 445          | பயனெளி                                     | 461         |
| <sub>தா</sub> னேதிசை                                                                                            | 482          | பரத்திற்                                   | <b>54</b> 9 |
| <i>தாஞெருகா</i>                                                                                                 | 484          | பற்றிநின்                                  | 594         |
| திரிகின் றமுப்                                                                                                  | 416          | பாய்கின் ற                                 | 542         |
| திலமத் தன                                                                                                       | 5 <b>60</b>  | பாய்ந்தபின்                                | <b>540</b>  |
| தீயவை <i>த்தார்</i>                                                                                             | 498          | பாழேமுதலா                                  | 497         |
| <i>தூர</i> த்திற்சோதி                                                                                           | 453          | பிண்டத்தில்                                | 529         |
| தெருளுமுலகி                                                                                                     | <i>503</i>   | பிர்மனுமாலும்                              | 441         |
| தெளிந்தார்                                                                                                      | 430          | புகுந்தறிவா                                | <b>46</b> 6 |
|                                                                                                                 | . 584        | புகுந்துநின்                               | 481         |
|                                                                                                                 | 477          | புண்ணியன்                                  | 455         |
| المنافع | 483          | புவனம்படை                                  | 454         |
| . 97                                                                                                            | 400          | பூவின்ம <b>ண</b>                           | 520         |
| ந் நுள்ள நால்லார்.<br>இது வர்கள்                                                                                | 581          | பூவுடன்                                    | 535         |
| ந்நதுவவகும்                                                                                                     | 429          | வே <b>த்தத்தர்</b>                         | 555         |
| ஈக்கார் நவ                                                                                                      | - THE        | יש על על על אייייייייייייייייייייייייייייי | ** ***      |

| செய்யுள் முதற்குறிப்பு அகராதி   |             |                    | 953 |  |
|---------------------------------|-------------|--------------------|-----|--|
| பெற்றிருந்                      | 58 <b>8</b> | முத்தீக்           | 411 |  |
| பேர்கொண்ட                       | 577         | <b>முளி</b> ந்தவர் | 585 |  |
| போகத்துள்                       | 528         | முன்னவஞர்          | 577 |  |
| போகமுமா தர்<br>போகமுமா தர்      | 587         | மூலத்துவார         | 412 |  |
| போகின்ற                         | 520         | வகுத்தபிறவி        | 538 |  |
| போக்கும்                        | 462         | வல்வகை             | 597 |  |
| <b>மண்</b> ணென்                 | 508         | வாரணிகொங்          | 473 |  |
| மண்மலே                          | 567         | வாள்கொடுத்         | 447 |  |
| ம <u>ந்</u> திரமோ               | 590         | விஞ்ஞானகன்         | 558 |  |
| மந்துர் மோ<br>மாண்பது           | 539         | விஞ்ஞானரா          | 557 |  |
| _                               | 543         | விஞ்ஞானர்க்கே      | 553 |  |
| மா தாவு த <b>ரம</b><br>மால்போ த | 437         | விஞ்ஞானர்நா        | 551 |  |
| மானின்கண்                       | 454         | விடையுடை           | 511 |  |
| மு தற்கிழங்<br>முதற்கிழங்       | 548         | விழுந்தது          | 519 |  |

# முன்ரும் தந்திரம்

| அங்கப்புணர் | . 89 <b>6</b> | அந்நெறி               | 607 |
|-------------|---------------|-----------------------|-----|
| அங்கிமதி    | 925           | அமுதப்புன             | 941 |
| அங்கியிற்   | 920           | அயின் றது             | 932 |
| அங்கியெழு   | 923           | <sub>அரி</sub> த்தவுட | 663 |
| அஞ்சனம்     | 803           | அவனிவ                 | 839 |
| அஞ்சுகடி    | 897           | அவ்வவர்               | 688 |
| அஞ்சுடன்    | 771           | அழிகின்ற              | 818 |
| அண்ங்கற்ற   | 780           | அளகநன்                | 913 |
| அணிமாதி     | <b>740</b>    | <b>அளக்கும்</b>       | 849 |
| அன்படஞ்     | 810           | அறிந்தபரா             | 757 |
| அண்ணல்      | 839           | அறிவது                | 855 |
| அதுவருளு    |               | அறிவாய                | 686 |

### முன்ரும் தந்திரம்

| ஆகின் றகா             | 752                  | இளே க்கின்                    | 682.                |
|-----------------------|----------------------|-------------------------------|---------------------|
| ஆகின்றசந் 760         | 915                  | ஈசனியல்                       | 67 <b>6</b>         |
| ஆகின் றமின்           | 755                  | ஈர <b>ா</b> றுகால்            | 79 <b>7</b>         |
| ஆகின் றவத்            | 749                  | <b>ஈ</b> ராறுபெண்             | 926                 |
| ஆகுஞ்சன               | 814                  | ஈரைந்தும்                     | 85 <b>2</b>         |
| ஆதாரயோக               | 785                  | ஈரைந்திற்                     | 720                 |
| ஆதியை                 | 613                  | உகங்கோடி                      | 83 <b>2</b>         |
|                       | 937                  | உடம்பார்                      | 800                 |
| ஆமுயிர் த்            | 843                  | உடம்பின                       | 801                 |
| ஆமேயழி                | 862                  | உடலிற்கிட                     | <b>911</b> :        |
| ஆயும்பொரு             | 868                  | உடன்றன <b>ட</b><br>உணர்விந்து | 939                 |
| ஆய்ந்துரை             | 775                  | உண்ணீரமுத                     | 941                 |
| ஆய்வரும்              | 630                  |                               | 908,                |
| ஆரியன்                |                      | உதமறிந்<br>- O:O:             | 678                 |
| ஆருமறியார             | 854                  | உதிக்கின்                     | 861                 |
| ஆறதுகால               | 779                  | உதித்து                       |                     |
| ஆறதுவாகு              | 770                  | உந்திக்கம                     | 929                 |
| ஆருறதாங்              | 916                  | உந்திச்சுழி                   | 808                 |
| <i>ஆறு</i> ம்<br>சூற் | 822                  | உயருறுவா                      | 833                 |
| ஆனவிளக்               | 7,58                 | உருவ றி                       | <b>6</b> 95         |
| இடக்கை                | 867                  | உரைத்தன                       | 605                 |
| இடையொடு               | 737                  | உற்றறிவை                      | 817                 |
| இடையம்                | 637                  | ஊதியம்                        | 930                 |
| இட்ட <i>த</i> வ்      | 17 608               | ஊழி தரி                       | € 934.              |
| இயம்நியம்             | 77.1                 | ஊனீர்வழி                      |                     |
| இரண்டினி              | 792                  | ஊனூறல்                        | 869                 |
| இருக்கின்ற            | 727                  | கானுர்<br>எங்கேயிரு           | 634                 |
| இருக்குந்             | 727<br>776           |                               | 742                 |
| இருநிதி               | 881                  | எட்டாகிய                      | 746                 |
| இருந்தபி              | ા : લ <b>ંકે?ક</b> ે | எட்டிவை<br>எட்டெட்டன          | 918                 |
| இருந்தன்              | V. 1717              | 011011101110                  | ઇ≀જા <b>91.g</b> ૄ. |
| இருப்தி               |                      | எட்டைட்டும்                   | 671c                |
| இவ்வகை                | 10 mi 846.           | எண்ணுபி                       | Chan continue       |

| பெய்யுள் முதற்குறிப்பு அகராதி 955 |                  |                             |                   |
|-----------------------------------|------------------|-----------------------------|-------------------|
| எ <b>ய்</b> தும <b>தி</b>         | 914              | ஓரணேயப்                     | 620               |
| எருவிடும்                         | 648              | ஒவியமா                      | 826               |
| எல்லாக்கலே                        | 919              | கடலொடு                      | 675               |
| எழுகின்றசோ                        | 777              | கடைவாச                      | ' <sub>65</sub> 6 |
| எழுகின்றதீ                        | 904              | கட்டக்கழ                    | 865               |
| எழுந்து <b>நீ</b> ர்              | 609              | கட்டவ <b>ல்</b>             | . 78 <b>7</b>     |
| எழுந்துதா.<br>ஏயிருநா             | 848              | கட்டிட்ட                    | , <b>735</b>      |
|                                   | 899              | ,<br>கண்டனும்               | 894               |
| ஏய்ந்தபி                          | 719              | கண்டுகண்                    | 641               |
| ஏழா வ தி                          | 719<br>845       | சுண்ணன்                     | <b>836</b>        |
| ஏறியவா<br>:                       |                  | கண்ணுக்கு                   | 66 <b>6</b>       |
| ஏறு தல்                           | 633              | தன் ணில்<br>கண் ணில்        | 728               |
| ஏற்றியிற                          | 635              | கதிரவன்<br>-                | 928               |
| <i>ஐவர்</i> க்கு                  | 628              | <sub>களு</sub> துமிரு       | 851               |
| ஒக்கவடி.                          | 622              | கருதுட்டு<br>கரையரு         | 913               |
| ஒடுங்கி                           | 738              | <sub>கலந்</sub> தவுயி       | .657              |
| ஒண்ணத                             | 899              | குமிதின் ற<br>கழிகின் ற     | 8.3 <b>5</b>      |
| ஒண்ணுந                            | 667              | கழுகண ந<br>கற்பனே           | 699               |
| ஒ <i>த்</i> தஇவ்                  | 727              | கறப <b>ு</b><br>காக்கலு     | 79 <b>0</b>       |
| ஒருக்கால்                         | 649              | காக்கலு<br>கா <b>ட்</b> டலி | 85 <b>2</b>       |
| ஒருபொழுது                         | 668              | காட்டஆ!<br>.காணகிலா         | 834               |
| ஒழிகின் ற                         | 883              | × .                         | 841               |
| ஒன்பது                            | 730              | காண லுமா                    | 850               |
| ஒன் றது                           | 774              | #IT copy in                 | 927               |
| ஒன் றிய நா                        | 853              | காணும்                      | 7.88              |
| ஒன் றியவீ                         | 924              | கா தல்வழி                   | 788               |
| ஒன் றில்                          | 830              | காமருதத்                    | 6 7.15            |
| ஓங்கிய                            | 731              | காயாதி                      | ( 0.00 0.710      |
| _                                 | 798              | காரியமா                     | 769               |
| ஓசையில்                           | 842              | காலொடு                      | 769               |
| ஓசையும்                           | 1.3. 3 <u>.8</u> | கிட <i>ந்தது</i>            | 793               |
| ஓடிச்சென்                         | Got 114 36       | இண்மது                      | . 880             |
| ஓதுமொலி                           | 783              | @ phin man                  | •                 |

### மூன்ரும் தந்திரம்

| குரவன்                   | 714           | தண் ப தி                               | 935                      |
|--------------------------|---------------|----------------------------------------|--------------------------|
| குறிப்பி                 | 650           | தண்மைய                                 | 761                      |
| கூடமே                    | 638           | தரணிசல                                 | 921                      |
| கூத்தவன்                 | 831           | தவேப்பட்ட                              | 733                      |
| கூத்தன்                  | 829           | <i>த</i> ீலப்பட் <b>டி</b>             | 700                      |
| கூறும்                   | 8 <b>38</b>   | த <i></i> லேவனிடம்                     | 843                      |
| கொண்ட                    | 681           | த <b>ீவைனு</b>                         | 897                      |
| கொல்லான்                 | 610           | தவஞ்செப                                | 616                      |
| கோணும                    | <b>65</b> 3   | தன்மை <b>ய</b>                         | 7 <b>61</b> 7 <b>6</b> 3 |
| கோயிலி                   | 875           | தன்வ <i>ழி</i>                         | 75 <b>3</b>              |
| சசியுதி                  | 933           | தாங்கி <b>ய</b>                        | 723                      |
| ச <i>த்</i> தியார்       | 80 <b>6</b>   | தாரகை                                  | 922                      |
| சந்திரன்                 | 779           | தானேயணு                                | 721                      |
| சமாதிசெய்                | 701           | தானேபடை                                | 761                      |
| சமர் தியமா<br>சமர் தியமா | 687           | தானேயெழு<br>தானேயெழு                   | 794                      |
| சா தகமான                 | 793           | திகழும்                                | 795                      |
| சாதகமான<br>ச்சுடு        | 832           | திரு <i>த்</i> திப்                    | 903                      |
| சாத்திடு                 | 726           | திருந் <i>து</i>                       | 819                      |
| சித்தந்<br>கொள்          | 743           | திறத் <b>திற</b>                       | 807                      |
| தித்திக <b>ள்</b>        | 812           | திங்கரு <b>ம்</b><br>தீங்கரு <b>ம்</b> | <i>873</i>               |
| சுழலும்<br>சுழலும்       | 828           | தவகரும்<br>தீவி <i>ணேயாட</i>           | 87 <b>2</b>              |
| சுழல்கின்<br>• அ         | 802           | தவின் பாள<br>தீவின் யாள                | <i>876</i>               |
| சுழற்றி                  | 705           | துளிகில்<br>துரிசில்                   | 621                      |
| செம்பொற்                 | . 60 <b>6</b> | தூங் <b>க</b>                          | 709                      |
| செய்தஇயம                 | 859           | தூய்மை                                 | 614                      |
| செவ்வாய்                 | 707           | தூரதரி<br>தூரதரி                       | 889                      |
| சேருறு                   | . 888         | து,                                    | 8.64                     |
| சொல்லலு                  | 79 <b>6</b>   | தெளி தரு                               | 912                      |
| சோ <i>தனே</i><br>தெரே    | 645           | நடலித்த<br>-                           | 684                      |
| சோ தஇரே                  | 701           | <i>நடல்</i> தது<br>நடுவு நில்          | 861                      |
| சோ தித்                  | 826           | தஞ்வு தங்<br><b>நண்ணுஞ்</b>            | 824                      |
| தன்டு <i>ட</i>           | 020           | وای ارجیع ۱۳۰۰ نیز                     | ., -                     |

| செய்யுள் முதற்            | குறபபு அ    | [கராது                         | 957        |
|---------------------------|-------------|--------------------------------|------------|
| ந <b>ந்</b> திமு <i>த</i> | 871         | பற்றிப்                        | 704        |
| தம்ப <i>ண</i>             | <b>6</b> 97 | பன்னிரண்                       | 639        |
| நயனம்                     | 673         | பா தமுழ                        | 623        |
| <b>நல்வ</b> ழி            | 708         | பார்புமதி                      | 931        |
| நற்கொடி 🦠                 | 764         | பாரில்வே                       | . 909      |
| நாசிக்கதோ                 | 644         | பாக்கலு                        | 847        |
| நாடவல்                    | 837         | பாலிக்கு                       | ` 928      |
| நாடியின்உ                 | 739         | பிணங்கி                        | 82         |
| <b>நாடியின்</b> ஓ         | 729         | பிண்டத்து                      | 6. 81      |
| நாடும்பிணி                | 718         | பிராணன்                        | 632        |
| நாட்டம்                   | 671         | பிறப்பது                       | 85         |
| நா தமுடி                  | 677         | புடையொ                         | 79.        |
| நாபிக்கு                  | 642         | புள்ளினும்                     | 63         |
| நாயகமா 🦠 🦠                | 767         | புறப்பட்ட                      | 65(        |
| நாலுங்கட                  | 821         | <u>ப</u> ுறப்பட்டு             | 63         |
| நாவின் நுனி               | 869         | பூசுவன                         | 892        |
| நான்கண்                   | 813         | பூட்டொத் ்                     | 694        |
| நிறம்பிய                  | 661         | பூரணசத்                        | 730        |
| நிஃபெற                    | 79 <b>0</b> | பேரொளி                         | 76         |
| நின் றசதா                 | 759         | பையினி                         | 88         |
| நின் றன                   | 754         | பொழிந்த                        | 871        |
| நீல நிற                   | 809         | போகத்தை                        | 89,        |
| நூறும்அறு                 | 805         | போதுகந்                        | 70;        |
| நூறுமிளகு                 | 912         | போவதொ                          | 750        |
| பங்கய                     | 619         | முக்காகட்                      | 67         |
| பணிந்தெ                   | 711         | மண் <i>ட</i> லத்               | 88         |
| பத்திரங்                  | 624         | மண்டலம்                        | <b>6</b> 9 |
| பத்தும்                   | 917         | மதிதனில்                       | 7 (4.71)   |
| ்பரிசறி                   |             | <b>ம</b> தியமு <b>ம்</b> , , , | 78         |
| பரியங்கி                  | ********    | மதியினெ                        | 87         |
| பள்ளிய                    | 680         | மதிவட்ட                        | 81         |

(u

| <b>ம</b> ந் <i>த</i> ர                       | 747         | மேலா ந்          | 905                     |
|----------------------------------------------|-------------|------------------|-------------------------|
| மரணஞ்                                        | 780         | <b>ය</b> ෙක      | <i>655</i> , <i>870</i> |
| மலேயார்                                      | 654         | மேல்கீழ்         | 636                     |
| <b>ம</b> ன த்து                              | 669         | வட்டங்க          | 840                     |
| மன்புகு                                      | 819         | வண்ணுன்          | 866                     |
| மனேயில்                                      | <i>853</i>  | வருந்தித்        | 705                     |
| மன்மன                                        | 689         | வருமா தி         | 665                     |
| மாலகு                                        | 750         | வளர் கின்        | 939                     |
| <b>மா</b> ரும <b>ல</b>                       | 808         | வளியி2ீன         | 633                     |
| <b>மா</b> றிவரு                              | 85 <b>9</b> | வாங்கலி          | 907                     |
| மாறம்                                        | 942         | வாமத்தில்        | 636                     |
| மா றுமதி<br>மின்னிடை                         | 906         | வாய்திற          | 658                     |
|                                              | 683         | வாய்ந்த          | 87 <b>4</b>             |
| முக்குண<br>                                  | 823         | வாரத்திற்        | 864                     |
| முடி <i>ந்த</i>                              | 748         | வாழுலு           | 659                     |
| முடிந்தி                                     | 725         | விடாத            | 940                     |
| முந்திய                                      | 846         | விண்டல           | 689                     |
| மும்முன்று                                   | 823         | விதித்த          | 823                     |
| முறைமுறை                                     | 922         | விந்துவு         | 688                     |
| மு <i>ற்<sup>பதி</sup></i>                   | 661         | விரிந்து         | 737                     |
| முன்னம்                                      | 890         | விளங்கிடு        | 88 <b>6</b>             |
| ுன்னே(டிநா                                   | 7 <b>74</b> | வீங்குங்         | 728                     |
| <sub>்புன்</sub> னெழும                       | 643         | விரமருந்         | 914                     |
| ு வக்திரு                                    | 698         | வெங்கதி          | 901                     |
| <sub>'வறல</sub> த்து <sup>ம்ம</sup> ்        | 647         | வெளியை           | 905                     |
| அ <b>மல</b> த்துவா                           | 691         | வெள்ளியு         | 900                     |
| சுறலநாடி                                     | 784         | வெள்ளிவெ         | 857                     |
| ு வம் <b>த</b> ெ                             | 803         |                  | 858                     |
| - 1011111L                                   | 751         | ேறு றச்          | · 938                   |
| மேய்ப்பொருள்<br>மெய்ப்பொருள்<br>மெய்ப்பொருளா | 762         | வைத்தகை          | 842                     |
| இம்யப <b>ு</b> ட்                            | . 1         | — —<br>வைத்தவிரு | 901                     |





Ŷ

திருக்கயிலாய பாம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

சிவநேயச் செல்வரீர்!

சீர் வளர் சீர் சிவப்பிரகாச பண்டாரச்சந்நிதி அவர்கள் இருபத்துமுன்ருவது குரு மகாசந்நிதானம்

மார்கழி-மாதம் 27-ஆம் நாள் ( 11-1-94 ) செவ்வாய்க்கிழமை முதல் திருவள்ளுவர்-நிகழும் திருவள்ளுவர் - ஆண்டு 2024, மெய்கண்டார் - ஆண்டு 771, சீமுக - ஆண்டு ஆண்டு 2025 தை-மாதம் 7 அசுவதி நாள் (20—1—94) வியாழக்கிழமை வரை திருவுளப்பாங்கின் வண்ணம் ஆதீனச் குருமுதல்வர்

ஆப்பர் சுவாமிகள் தேவாரத்தில் சமய விளக்கம் பற்றிய விரிவுரைகள் அருள்திரு நமசிவாய மூர்த்திகள் மகரத்தலேநாள் குருபூசை விழா கலேரிகழ்ச்சிகள் அம்பலவாணர் கஃயரங்கத்தலும் நிகமும். வேணுவனலிங்க விலாசத்திலும் ( கொலுமண்டபம் ) சுறப்பாக நடைபெறும். விழா நாட்களில்

காறுபாறு - வைத்தியநாதத் தம்பிரான். இ ச்ரங் எம், இன்புற விருப்புகின்றேம். தருவாவ்டு திறை, (!) 20—12—93. 大學 医阴茎性医阴茎状态

அன்பர்கள் அனேவரும் கலந்துகொண்டு குருவருளும் திருவருளும் பெற்று

20--1--94 வியாழக்கிழமையன்று குருபூசை நிகழ்வுறும்.

| 1—1—94 தெவ்வாய்க்குழமை |
|------------------------|
| முதல் இருநாள்          |

கொடியேற்றம். 

திருமுறைப் பணியாளர்: அருள்மிகு மகாலிங்கசுவாமி திருக்கோயில் திரு. சு. சம்பந்த தேசிகர் •• தேவார இசைமணி \*\* urba usaal 5-00 திகுமுறை விஷ்ணப்பம் ;

திரு. V வேலுசாமி, B. Sc., 6.10

புவைர் தவத்திரு. சுயம்புகாதத் தம்போன்

9-00

வரவேற்புரை :

அறப்புரை ;

திருவாவடுதுறை

திருவிடைபடுதூர்,

ஆணேயர், நகராட்சி அலுவலகம் - மயிலாடுதுறை.

🕶 பெரும்புலவர், நல்லாசிரியர் 🤭

6.40

த்ரு. பழஙி. கிருஷ்ணன், M. A.,

சொற்பொழிவு ;

தூத்துக்குடி

'' அடைந்தவர்க் ந அன்பர்போலும் '' திரு. 8. பாலச்சந்திரன், M. A., M. Ed.,

துகையை ஆசிரியர், ஆதினம் நடுநிஃப்பள்ளி, திருவாவடுதுறை 3-00 8.10

குருமர்பு வாழ்த்து ;

. മന്ദ്രിയു

வாடுளுலி புகழ், நெல்ஃ, திரு. V. செல்லப்பா *திருநெ*ல்லேலி கலே நிகழ்ச்பி; இரவு மலரி 8-15 நாகசுவர இவ்விசை

| இரண்டாம் திருநாள் | 12194                                                | புதன்கிழமை          |
|-------------------|------------------------------------------------------|---------------------|
|                   | ் திருமுறைக் கலாநிதி '                               |                     |
| 5.00              | திரு. சொக்கலிங்க தேசிகர்,                            |                     |
|                   | திருமுறைப் பணியாளர்:                                 |                     |
|                   | அருன்மிகு மாயூரநாத சுவாமி திருக்கோயில், பயிலாடு 5 அற | ழல், ாயிலா(திர்னைற் |

தவத்திரு. மீன்ட்சிசுந்தரத் தம்பிரான்

திருவாவடுதுறை.

வரவேற்புரை;

Journalism. " 6-10 டாக்டர் திரு. IX. இராமமூர்த்தி, D. Litt., D. cul., Dip. in பேராசிரியர், தமிழ்ப் பல்கலேக்கழகம், தஞ்சாலூர். ஆசிரியர், '' அம்மன் தரிசனம்'' சென்னே. டாக்டர் திருமது. சு. சிவகாமசுந்தரி '' பாரதி காவலர் '' 6-40

'' ஐவகையால் நிகேரவார்பால் அமர்ந்து தோ ச்.றும் '' புவைர் திரு. சி. மகாலிங்கம், M. A., B. Ed.,

8.00

மகிழ்வுரை ;

=

சொற்பொழிவு :

சிறப்புரை :

தஃமைத் தமிழாசிரியர், ஆதீனம் மேனிஃப்பள்ளி, திருவிடைபடு தூர்.

கலே நிகழ்ச்சி; இரவு மணி 8-15

குருமரபு வாழ்த்து; ,, 8-10

பேராசிரியர், ஸ்ரீ சத்குரு சங்கீத வித்யாலயம், சங்கீதக் கல்லூரி, மதுரை திரு. N. S. சுவாமிநாதன், B. Com.. நாக்சுவர இன்னிசை

் தமிழ்மறை இன்னிசைப் பண்மணி '' திரு. '1'. M. விசுவலிங்க ஓதுவார் 13-1-94 மாமே மணி 5.00 திருமுறை விண்ணப்பம் ; மூன்மும் திருநாள்

புலவர் தவத்திரு. சுயம்புநாதத் தம்பிரான் திருவாவடுதுறை வரவேற்புரை ;

00.9 "

திரு. V. பாலுசாமி, B. E., M. I. E., கண்காணிப்புப் பொறியாளர்.

6-10

சுறப்புரை ;

**திருவாவடுதுறை** 

தமிழியல்துறைத் தவேவர், அண்ணுமவேப் பல்கவேக் கழகம், *மூன்வர் திரு.* சு சாமிஐய<sub>்</sub>, M. O. L., Fh. D., பொதுப்பணித்துறை - தஞ்சாலூர்.

6-40

சொற்பொழிவு ;

அண்ணுமலேநகர்.

'' அவ்வுருவாப் நிற்கின்ற வருளும் தோன்றும் ''

தலேமை ஆசிரியர், ஆதீனம் நடுநீஃப்பள்ளி, திருவிடையருதார் திரு. க். முருகையன், M, A., B. Ed.,

8-00

மகிழ்வுரை ;

போம்மலாட்டம் டீஸ் நிகழ்ச்பி ; இரவு மணி 8-15 .. 8-10

குருமர்பு வாழ்த்து :

ஸ்ரீ முருகன் சங்கீத பொம்மலாட்ட சபஈ கும்பகோணம்.

# மகாவித்துவான் நினேவுப் பரிசு வழங்கல்

எருக்கு இருக்கை திருக்கிக்கிய வருகிக்கிய வருகிக்கு இருக்கு மாக்கிக்கை கிறவேள்ளி செய்யத் திருவாவடுதில**ற** அருள்மீரு மாசிலாமணிப் பெருமானிடம் பசும்போன் ஆயிரம் கொண்ட உலவாச்சிழி பெற்ற அற்புதநிகழ்ச்சி,

உட்ட இவ்விழா நாள் ஆதீன மகாவித்துவான் நிரு. பீருட்சிசங்குரப் பின்கோயவர்கள் சிகாவு நாளும் ஆகும். சீர்வளர்சீர் குரு மகாசந்நிதானம் அவர்கள் மகாவித்துளான் பின்பேயவர்களின் இகிய நிகோவுச்சின்னமாக அவர்கள் திருவாவடுதுறையில் வசித்த வீடு இருந்த இடத்தில் புதுவதாக அழகிய பாளிகையை அமைப்பித்து பெருடான் ரதசப்தமி விழாவின் ஐந்தாம் திருநாவில் ஐதிக விழாவாக நலடபெற்று வருகிறது.

1993-ஆம் ஆண்டு அந்நாளில் திறப்பு விழா நிகழ்த்தியருளிஞர்கள்.

பட்டாடை போர்த்தி, ஆயிரா வெண்போற்காசுகள் வழங்கி மேலும், பொற்கிழி வழங்கு அவ்விழாகாளில் நமிழ் முதறிஞர் ஒரு எர் சிறப்பிக்கப்பேற வேண்டும் ஆத்னப் புலவர் திரு. ஆகி. முருக்கை M. A., அவர்கட்கு அருள்திரு நமகினாய ஆகிக் . கவசமாகப் மகிழந்து न स्पारं अंग्रेजिन लं

கொண்டு 'டாக்டர்' பட்டம் பெற்றவர்களும் திருச்சி தூயவளவனர் கல்லூரித் தமிழ்த்துறைத் தலேவருமாகிய போசிரியர் திரு. ப. ஆறமுகம் **M. A., Ph. D,** அவர்கட்கு மகாவித்துவான் பின்போயவர்கள் நிதோவுப் பரிசு ை இக்காண்டு 14—1—94 அன்று இரவு அருள்குரு நமசிவாயரர்த்திகள் பூசை நிறைவில் சீர்வளர்சீர் குரு மகாசந்நிதானம் அவர்கள், மகாவித்துவான் பிள்ளேயவர்களின் நூல்களே ஆய்வுக்குரிய பொருளாகக்

வாழ்த்தியருளிலுர்கள்

वागुताली अभीपातिकानीतां प्रवार

' தமிழ்மறை இன்னிசைப் பண்மணி '' திரு. T. M. சபாபதி ஓதுவார் **unta uan 5-00** ்நான்காம் திருநாள் இருமுறை விண்ணப்பம் ;

தவத்திரு. மீருட்சிசுந்தரத் தம்பிரான், மக்கள் தொடர்பு அலுவலர், திரு. மு. பிச்சையா, திருவாவடுதுறை. திருவாவடுதுறை

0-9

வரவேற்புரை ;

6.10

**Թ**յյնկան ;

'' வேண்டுவார் வேண்டுவதே ஈவான் 🎌 தூய வளவஞர் கல்லூரி, திருச்சி. தமிழ்த்துறைத் தலேவர்.

செய்தி, மக்கள் தொடர்பு அலுவலகம், நாகப்பட்டினம்.

*முணவர்* திரு. ப. ஆறுமுகம், M. A., Ph. D.,

6-40

சொற்பொழிவு ;

ஆதனம் மேனிஃப் பள்ளி, திருவிடைமருதூர். தமிழாசிரியர்,

குருமரபு வாழ்த்து ;

8.10

கீல நிகழ்ச்சி; இரவு மணி 8-15 முருகள் பொம்மலாட்ட சபா, கும்பகோனம்.

8-00

**ക്ഷെ**ല്ലാപ്പണ്ട ;

திரு. K. வீராசாமி, M. A., B. Ed.,

திருமுறைப் பணியாளர், அருள்பிகு"ஆத்மநாதசுவாமி திருக்கோயில், புலவர் தவத்திரு. சுயம்புநாதத் தம்பிரான் திரு. ந. சோமசுந்தர ஒதுவார் டாக்டர் திரு. A. தசாதன் ' திருமுறை இன்னிசைமணி '' **தருப்பெருந்துறை.** திருவாவடுதுறை.

ஆசியவியல் ஆய்வு நிறுவனம், சென்னே. ஓலேச்சுவடித்துறைத் தலேவர்,

6.10

துறப்புரை :

00-9

வரவேற்புரை ;

மாலே மனி 5-00

திருமுறை விண்ணப்பம் ;

'' சைவநெறி விளக்கும் தமிழ்ச்சுவடிகள் '' புலவர் தரு. சொக்கலிங்கசுவாமி தஞசாவூர்.

., 6.40

் நடியாடும் ப

திரு. சு. நாராயணசுவாமி, M.A.. B.¦Ed.,

ஆசிரியர், ஆதீனம்!நடுநிஃப்பள்ளி, திருவிடைமருதூர்.

8-00 8.10

தருமுறை இசை

ஸ்ரீ பாகம்பிரியான் மாதர் கழகம், தூத்துக்குடி.

க்கு நிகழ்ச்சி ; 'இரவு மணி 8-15

குருமரபு வாழ்த்து ;

ம இழ்வுரை :

" அழகைத் துறந்த அனங்கு "

திரு. K. குண்பூஷன்ம்,

லேலூர்.

' முத்தமிழ் வித்தகர்'

| SR: LIENSHIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ONCY TOURNESS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| 3/2-1 938///2:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| 3305                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -           |
| 20 1 TV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ~ )         |
| See both                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| <b>DEP</b> ENDANT OF ST                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ( LA        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| 888 SECTION AND SECTION AND SECTION ASSESSMENT AND SECTION ASSESSMENT AND SECTION ASSESSMENT ASSESS |             |
| AASOT II UKASSASSI AA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| 24200000000000000000000000000000000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _           |
| A DECEMBER OF THE PERSON OF TH | -6-3        |
| 3)(6)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ம் திருநான் |
| 400 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -           |
| - 100°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| 7,333                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _           |
| 8 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _           |
| 1286                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _           |
| 337                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _           |
| - 10 C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| A STATE OF THE PARTY OF THE PAR |             |
| STATE OF THE PARTY |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>-</b> ⊅  |
| 99 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
| * - **4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Ē           |
| * **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 72          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ஏழாம்       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | म् १        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | g 6         |

# 17—1—94

துங்கட் நிழமை

அருள்மிகு சந்திவீநாயகர் திருக்கோயில், நிருமெநல்வேவி. திரு. திருள்ளசம்பந்தமூர்த்தி ஓதுவார், திருமுறைப் பணியாளர், **with wall 5.00** 

' தேவார இசைமணி ''

திருமுறை விண்ணப்பம் ;

தவத்திரு. மாசிலாமணித் தம்பிரான்,

90.9

வரவேற்புரை :

ஆதினக் கிடீர மடம், புளியங்குடி.
' சிஃமீட்ட செம்மல் '
-10 முனேவர். திரு. இரா. நாகசாமி, முன்னேன் இயக்குநர், தெறுறை, சென்னே, 40 முனேவர். திரு. N. சேதுராமன், உரிவையாளர் : ராடில் & ராமல்,

திரு. S. இராதாகிருஷ்ணன், M. A., M. Ed. தமிழாசிரியர், ., 8.00

" கல்வெ:ட்டுகள் யாட்டும் தைவ சமயம் "

கும்பகோணம்.

சொற்பொழிவு :

சிறப்புரை :

ஆதீனம் மேனிஃப் பள்ளி, திருவிடைமருதூர். ., 8:10

குருமர்பு வாழ்த்து :

o Bipalent :

கஸ் நிகழ்ச்பி ;

.. 8-15 புரது நாட்டியம்: நிருத்திய சுதா குழுவினர், சென்னே.

| •   | ·-           | " தேவார இவ                                |
|-----|--------------|-------------------------------------------|
|     | ்ள்          | : q                                       |
| ••• | ாம் திருநாள் | குமுறை விண்ணப்பம்                         |
|     |              | S<br>G<br>G<br>G<br>G<br>G<br>G<br>G<br>G |

செவ்வாய்க்குழமை

திருமுறைப் பணியாளர், அருள்மிகு தாயுமானவர் திருக்கோயில், திரு. V. பாலசுப்பிரமணிய ஓதுவார் 18-1-94 '' தேவார இசைமணி '' திருச்சிராப்பள்ளி. மாக மணி 5-00

திரு. K. சுப்பையா, இ. கா. ப, திருவெண்ணெய்நல்லூர். 01.9

சுறப்புரை ;

ஆதீனச் கிடோமடம் (அருள்திரு. டெய்கண்டார் சமாதித் திருக்கோ**யில்)** 

தவத்திரு. சுந்தரமுர்த்தித் தம்பிரான்

00.9

வரவேற்புரை

துணே காவல்துறைத் தலேவர், திருச்சி சரகம்.

பேராசிரியர், பெரியார்.ஈ. வே. ரா. கல்லூரி, திரு. கி. **நடராசன், M. A., M. Phil.**, '' சொல்லின் செல்வர் ''

6-40

சொற்பொழிவு :

'' கரும்பினில் கட்டி போல்வார் '' திரு. S. மோகன், M. A., M. Fhill., திருச்சிராப்பள்ளி. 8.00

தமிழாசிரியர், ஆதீனம் மேவிஃப்பள்ளி, நிருவிடைடிருதார்.

ம இழ்வுரை :

நாட்டிய நாடகம் : 8.15 8·10 குருமரபு வாழ்த்து : கன் நிகழ்த்தி :

" திருமூலர் நிருமந்திர மாஸ் " 0 + in 200 அபிகய நாட்டியாலயா

| ஒன்பதாம் திருநாள்             | 19—1—94                                                                           |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| துருமுறை விண்ணப்பம் :         | ் தேவார இசைமணி                                                                    |
| 100-5 head (Bra)              | திரு. பூபாலன் ஓதுவார்                                                             |
|                               | திருமுறைப் பணியாளர், கந்தகோட்டம், சாஞ்சிபுரம்.                                    |
| வரவேற்புரை: ,, 5-30           | புலைர் தவத்திரு. சுயம்புநாதத் தம்பிரான                                            |
|                               | திருவாவடுதுறை.                                                                    |
| சுறப்புரை 5-40                | திரு. A M. சுவாமிநாதன், இ. ஆ. ப.                                                  |
| னிழா மலர் வெளியிடுபவர்., 5-45 | அரசு செயலர், கூட்டுறவுத்துறை.                                                     |
| នៅព្រធ ពេលថៃ :                | திருமந்திரம் முதல் முல்று தந்திரங்கள் - பஞ்பட்சுத்ப உணியுடன்<br>(மூல்கும் ப,ஃப்ப) |
| Char itant na Edine Ori milat | மூக்கைபர். திரு. ஒள்வை நடராசன்,                                                   |
| opidat: 6-15                  | துணேவேந்தர்: தமிழ்ப் பல்கலேக்கழகம், தஞ்சாலூர்.                                    |
| சொற்பொழிவு : ,, 6-45          | • நாவுக்கரசர் '                                                                   |
|                               | மூணவர். திரு. சோ. சத்தியசீலன், M.A., Ph.D.,                                       |
|                               | முன்ஞள் முதல்வர், உருமு தனலட்சுமி சுல்லூரி, திருச்சிராப்பள்ளி                     |
|                               | '' இடர்தீனக் கழிய வேண்டில் இறைவீன ஏத்துமின் ''                                    |
| மகிழ்வுரை: ,, 8-00            | ஆதினப்புவைர்                                                                      |
|                               | திரு. ஆதி. முருகவேள், M, A.,                                                      |
| குருமரபு வாழ்த்து: " 8-10     | ஆசிரியர் 'சிவநெறி' திருச்சிராப்பள்ளி                                              |
| கலே நிகழ்ச்பெ: இரவு மணி 8-15  | கீஸ் நிகழ்ச்சி : இரவு மணி 8-15 இன்னிசை : ஆதின இசைப்புலவர்.                        |
|                               | டாக்டர். திரு. சீர்காழி. ஜி. சிவசிகம்பரம். M. D. சென்னே                           |
|                               |                                                                                   |

કૃતા છા

குருபூசைத் திருநாள்

நமசிவாயமுர்த்திகள் தோத்திர நூல்கள் பாராயணம்

ஆதினம், ஆதினத் திருக்கோயில் திருமுறைப் பணியாளர்கள். 10-30

" கணேயாழி வழங்கல் " കുന്നു കുട

1993-ஆம் ஆண்டு 12, 10-ஆம் வகுப்புகளுள்கான அரசாப் பொதுத் நேர்வு

களில் அதிசு மதப்பெண்கள் பெற்ற நிருளிலடமருதாளிலுள்ள நிருவாவடுதுறை ஆதீனம் டேனிலேப் பள்ளி மாணவ ம.பணவியர்க்கு வழங்கு ஆசியருளல். நண்பகல் ...

மனோபாழிபள்

மாகேசுவர்பூசை ઉત્કારિકાં કર્યા 8-30

Te DE

தி ந. குவ்வக்குடி வைத்தியகாதன் குழுவினர் – வயலில் துள்ளிவச ஆதீன வித்துவான், நாதபிரம்மம்

பட்டணப்பிரவேசம் 10.30 சிவாலய வழிபாடு முதலாய சைவ ஒழுக்கம் உடையவர்களுக்குச் சிவதீட்சை வழங்கது சிவபூசை எழுந்தருளுவித்தலும் ஆதீனர் திருமடாலயத்தில் 10—3—94 மகா சிவராத்திரி நாளில் நிகழும்.



